Esiste una morale dei signori e una morale degli schiawi [...]. Le differenziazioni morali c.li
valore! sono sorte o in mezzo a una stirpe dorninante, che con un senso di benessere ac.qm-'
stava coscienza della propria distinzione da quella dominata, oppure in mezzo ai dominati, gli
schiavi e i subordinati di ogni grado. ' o
Nel primo caso, quando sono i dominatori a determinare la nozione di “buono’.’, sono gh.stam di
elevazione e di fierezza dell’anima che vengono avvertiti come il tratfo distintivo e guahﬁcan‘ge
della gerarchia. Luomo nobile separa da sé quegli individui nei quali si esprime il c-ontra.rlo
di tali stati d’elevazione e di fierezza: egli li disprezza. Si noti subito che in questo primo tlpg
di morale il contrasto “buono” e “cattivo” ha lo stesso significato di “nobile” e “spregevole”;

il contrasto di “buono” e “malvagio” ha un’altra origine. £ disprezzato il vile, il pauroso, il
meschino, colui che pensa alla sua angusta utility; similmente lo sﬁdu‘ciato, col suo s,guardo
servile, colui che si rende abbietto, la specie canina di uomini che si lascia mal%ratvtarg, 1 elem.o-‘
sinante adulatore e soprattutto il mentitore: € una convinzione basilare di tutti gh arlstiocratlcx
che il popolino sia mendace. «Noi veritieri» cosi i nobili chiamavano se stessi nel\l’agmca Gre-
cia. B un fatto palmare che le designazioni morali di valore sono state ovungue primieramente
attribuite a uomini e soltanto in via derivata e successiva ad azioni: per cui & un grave errore
che gli storici della morale prendano come punti di partenza problemi quali <.<perchf.é ¢ stata
lodata 'azione pietosa?». Luomo di specie nobile sente se siesso come determinante il valore,
non ha bisogno di riscuotere approvazione, il suo g}gdizio e «guglf:he ¢ dannoso a me, e dan-

1noso in se stesso», conosce se stesso come quel che unicamente conferisce dignita alle cose,
egli € creatore di valori.? Onorano tutto quanto sanno appartenere a sé: una siffatta morale &
autoglorificazione. Sta in primo piano il senso della pienezza, della potenza che vuole straripa-
re, la felicita della massima tensione, la coscienza di una ricchezza che vorrebbe donare e lar-
gire: anche I'uomo nobile presta soccorso allo sventurato, ma non o quasi non per pieta, bensi
piuttosto per un impulso generato dalla sovrabbondanza di potenza. Luomo nobile onora in
se stesso il possente, nonché colui che sa parlare e tacere, che esercita con diletto severita
e durezza® contro se medesimo e nutre venerazione per tutto quanto & severo e duro. «Un
duro cuore Wotan mi ha posto nel petto», si dice in un’antica saga scandinava: in questo modo
I'anima di un superbo vichingo ha trovato la sua esatta espressione poetica. Un simile tipo di
uomini va appunto superbo di non essere fatto per la pieta: per cuil'eroe della saga aggiunge,
in tono d’ammonizione, «chi non ha da giovane un duro cuore, non lo avra mai». Nobili e prodi
che pensano in questo modo sono quanto mai lontani da quella morale che vede precisamente
nella pieta o nell’agire altruistico o nel désintéressement 'elemento proprio di cio che € mo-
rale; la fede in se stessi, I'orgoglio di sé, una radicale inimicizia e ironia verso il “disinteresse”,
sono compresi nella morale aristocratica, esattamente allo stesso modo con cui competono a
essa un lieve disprezzo e un senso di riserbo di fronte ai sentimenti di simpatia e al “calore
del cuore”. Sono i potenti quelli che sanno attribuire onore, & questa la loro arte, i loro do-
minio inventivo. La profonda venerazione per la tarda eta e per la tradizione - I'intero diritto
riposa su questa doppia venerazione —, la fede e 'opinione preconcetta a favore degli antenati
e a sfavore dei posteri sono un elemento tipico nella morale dei potenti: e se, all'opposto, gli
uomini delle “idee moderne” credono, quasi per istinto, al “progresso” e allavvenire” e sono
sempre privi di rispetto per 'etd vetusta, tutto cid e giad una spia sufficiente della origine non
nobile di queste “idee”. Ma soprattutto una morale dei dominatori & estranea al gusto dei con-
temporanei e per essi spiacevole nel rigore del suo principio, che si hanno doveri unicamente
verso i propri simili; che nei riguardi degli individui di rango inferiore e di tutti gli estranei sia
lecito agire a proprio libito o “come vuole il cuore” e comungue “al di 1a del bene e del male”;®



= 21722 guestultimo aspetto che possono avere il loro posto la compassione o altre cose del
z=rere. La capacita e I'obbligo di una lunga gratitudine e di una lunga vendetta ~ le due cose
solo entro la sfera del propri simili -, la sottigliezza nella rappresaglia, I'affinamento dell'idea di
amicizia, una certa necessita di avere dei nemici (come canale di deftusso, per cosi dire, per le
passioni dell'invidia, della litigiosita, della tracotanza; in fondo per poter essere buowni amici):
tutti questi sono caratteri tipici della morale aristocratica, la quale, come ho accennato, non &
la morale delle “idee moderne” ed & per questo che oggi risulta difficile sentirla ancora come
pure disseppellirla o discopriria.

Diversamente stanno le cose per quanto riguarda il secondo tipo di morale, la morale degli
schiavi. Posto che gli oppressi, i conculcati, 1 sofferenti, i non liberi, gli insicuri e stanchi di
se stessi, facciano della morale, che cosa sara 'elemento omogeneo nei loro apprezzamenti di
valore? Probabilmente trovera espressione un pessimnistico sospetto verso l'intera condizione
umana,® forse una condanna dell'uomo unitamente alla sua condizione. Lo schiavo non vede di
buon occhio le virtl dei potenti; & scettico e diffidente, ha la raffinatezeza della diffidenza per
tutto quanto di “buono” venga tenuto in onore in mezzo a costoro, vorrebbe persuadersi che
tra quelli la stessa felicith non & genuina. All'opposto vengono messe in evidenza ¢ inondate ¢
luce le qualitd che servono ad alleviare I'esistenza dei sofferenti: sono in questo caso la pieta
la mano compiacente e soccorrevole, il calore del cuore, la pazienza, 'operosita, I'umilta, iz
gentilezza a esser poste in onore, giacché sono queste, ora, le qualitd pit utili e quasi ghi uri<:
mezzi per sopportare il peso dell'esistenza. La morale degli schiavi & essenzialmente mora =
utilitaria.” Ecco il focolare dove & nato quel famoso contrasto tra “buono” e “malvagio”: nell -
timo del male si avverte la potenza e la pericolosita, una certa terribilita, finezza e forza, cr=
soffoca il disprezzo alle radici. Secondo la morale degli schiavi, il “malvagio” suscita dung.=
timore; secondc la morale dei signori & precisamente il buono a suscitare e a voler suscita:=
timore, mentre 'uomo “cattivo” viene sentito come spregevole. Il contrasto giunge al suo cu-
mine quando, stando alle implicazioni della morale degli schiavi, anche sui “buoni” di questa
morale finisce per cadere un’ombra di queste disprezzo — per quanto lieve e benevolo possa
essere —, poiché il buono, nell’ambito del modo di pensare degli schiavi, deve essere in ogni
caso I'nomo #nnocuo: costui & bonario, facilmente ingannabile, un poco stupido forse, un born-
homme.® Ovungue la morale degli schiavi abbia il sopravvento, la lingua rivela una tendenza
ad avvicinare I'una all’altra le parole “buono” e “stupido”. Un'ultima differenza basilare: il desi-

derio di libeitc, listinto per la felicita e per le finezze del senso di libertd appartengono tanto
necessariamente alla morale e alla moralitd degli schiavi, quanto l'arte e l'entusiasmo della
venerazione, della dedizione, sono il normale indizio di un'aristocratica maniera di pensare
e di valutare. E senz’altro comprensibile da cid perché 'amore come passione — & la nostra
specialita europea ~ debba essere assolutamente di origine nobile: & noto che la sua scoperta
spetta ai poeti cavalieri provenzali; a quegli splendidi ingegnosi uomini del “gai saber” cui
I'Europa deve tante cose e quasi quasi se stessa,

@ T Nietzsche, Al di 10 del bene e del male, tr. it. di F. Masini, Adelphi, Milano 2008



