
Platone, Repubblica, libri VI-VII 
 
 
«Tuttavia, carissimi, lasciamo perdere per il momento l'analisi del bene il sé: mi pare una questione 
troppo alta perché possiamo raggiungere, con l'ispirazione di questo momento, almeno il concetto 
che ne ho adesso. Voglio piuttosto parlarvi di quello che mi sembra il rampollo del bene, in tutto 
simile ad esso, se anche a voi fa piacere; altrimenti lasciamo stare». 
«Parla pure», disse. 
«Il discorso sul padre ce lo pagherai in saldo un'altra volta!». 
«Vorrei», ripresi, «potervi pagare questo debito, in modo che voi possiate riscuotere l'intera somma 
e non, come ora, soltanto i frutti. Prendetevi dunque questo frutto, il rampollo del bene in sé. Fate 
però attenzione che io non vi inganni senza volerlo con un rendiconto sbagliato dell'interesse». 
«Staremo il più attenti possibile», disse. «Basta che tu parli». 
«Non prima di essermi accordato con voi», feci io, «e di avervi ricordato ciò che è stato ripetuto più 
volte in altre occasioni». 
«Che cosa?», domandò. 
«Noi ammettiamo e definiamo razionalmente l'esistenza di una molteplicità di cose belle, buone e 
così via». 
«Sì, diciamo questo». 
«E così poi chiamiamo con il nome di "esseri" il bello in sé, il bene in sé e analogamente tutte le 
entità che allora definivamo molteplici, riconducendole ciascuna a un'idea, che consideriamo 
unica». 
«Proprio così». 
«Poi sosteniamo che la realtà molteplice si vede ma non si pensa, mentre le idee si pensano ma non 
si vedono». 
«Precisamente». 
«E con quale parte di noi vediamo ciò che è visibile?» 
«Con la vista», rispose. «E con l'udito», proseguii, «percepiamo ciò che è udibile, con gli altri sensi 
tutto ciò che è sensibile?» 
«Certo». 
«Hai notato dunque», domandai, «quanto l'artefice dei sensi abbia reso più preziosa la facoltà del 
vedere e dell'essere veduti?» 
«Veramente no», rispose. «Allora rifletti su questo. L'udito e la voce hanno mai bisogno, l'uno per 
udire, l'altra per essere udita, di un terzo elemento, senza il quale non possono esplicare la loro 
facoltà?» 
«No, mai», disse. 
«E credo», aggiunsi, «che pochi altri sensi, per non dire nessuno, necessitino di un tale elemento. O 
sei in grado di citarne qualcuno?» 
«Io no», rispose. «E non capisci che invece la facoltà del vedere e dell'essere visibili ne ha 
bisogno?» 
«Come?» 
«Sebbene la vista risieda negli occhi e chi la possiede cerchi di farne uso, e sebbene negli oggetti sia 
presente il colore, se non si aggiunge un terzo elemento, che la natura ha destinato in particolare a 
questo compito, sai che la vista non vedrà nulla e i colori resteranno invisibili». 
«Di quale elemento parli?», domandò. 
«Di quello che tu chiami luce», risposi. 
«Hai ragione», ammise. 
«Non è quindi piccola l'idea che ha congiunto il senso della vista e la facoltà di essere veduti con un 
vincolo più prezioso di quello presente in ogni altra unione, se è vero che la luce non è spregevole». 
«Ma è ben lungi dall'esserlo!», esclamò. 



«E a quale dio del cielo, la cui luce permette alla nostra vista di vedere e alle cose visibili di essere 
vedute nel modo migliore, puoi attribuire questo potere?» 
«A quello che indicate tu e gli altri», rispose: «è chiaro che nella tua domanda alludi al sole». «Non 
è forse tale il rapporto che intercorre tra la vista e questo dio?» 
«Quale rapporto?» 
«La vista non è il sole, né in se stessa né in ciò in cui si realizza e che noi chiamiamo occhio». 
«Certamente no». 
«Tuttavia, a mio parere, è tra gli organi di senso il più simile al sole». 
«Senza dubbio». 
«E la facoltà che possiede non gli viene dispensata da quello come un fluido?» 
«Precisamente». 
«Quindi anche il sole non è la vista, ma essendone la causa è da essa stessa veduto?» 
«è così», disse. 
«Ora», dissi, «considera che per rampollo del bene intendo il sole, generato dal bene a sua 
somiglianza: l'uno ha nel mondo visibile lo stesso rapporto con la vista e le cose visibili che l'altro 
ha nel mondo intellegibile con l'intelletto e le realtà intellegibili». 
«In che senso?», domandò. 
«Spiegamelo ancora». 
«Tu sai», ripresi, «che gli occhi, quando si rivolgono a quegli oggetti i cui colori non sono più 
toccati dalla luce del giorno, ma solo dai bagliori notturni, si ottundono e sembrano quasi ciechi, 
come se la loro vista non fosse limpida?» 
«Sì, lo so», rispose. «Ma quando, credo, si volgono a oggetti illuminati dal sole, vedono 
chiaramente e la loro vista torna di nuovo limpida». 
«Ebbene?» 
«Pensa dunque che la stessa cosa accade all'anima: quando si fissa a ciò che è illuminato dalla verità 
e dall'essere, lo intuisce e lo conosce, e appare dotata di intelletto; quando invece si fissa a ciò che è 
avvolto nell'oscurità, a ciò che nasce e perisce, formula congetture e si ottunde mutando su e giù le 
sue opinioni, e assomiglia a chi è privo di intelletto». 
«In effetti gli assomiglia». 
«Perciò quell'elemento che conferisce la verità alle cose conosciute e la facoltà di conoscere al 
soggetto conoscente, di' pure che è l'idea del bene; ed essendo causa della scienza e della verità, 
devi concepirla come conoscibile. Ma benché la scienza e la verità siano entrambe così belle, farai 
bene a reputarla diversa da esse e ancora più bella. Come in quel caso è giusto considerare la luce e 
la vista simili al sole, ma non il sole, così in questo caso è giusto ritenere sia la scienza sia la verità 
simili al bene, ma nessuna delle due va identificata con il bene, la cui condizione dev'essere tenuta 
in un pregio ancora più alto». 
«Tu parli di una bellezza irresistibile», disse, «se procura la conoscenza e la verità, ma le supera 
essa stessa in bellezza; perché non stai certo parlando del piacere!». 
«Non proferire parole empie», replicai: «considera piuttosto la sua immagine da questo punto di 
vista». 
«Quale?» 
«Tu dirai, penso, che il sole fornisce alle cose visibili non solo la facoltà di essere vedute, ma anche 
la nascita, la crescita e il nutrimento, pur non essendo esso stesso principio di nascita». 
«Ma certo!». 
«Quindi dirai che le cose conoscibili ricevono dal bene non solo la facoltà di essere conosciute, ma 
anche l'esistenza e l'essenza, quantunque il bene non sia l'essenza, ma per dignità e potenza la 
trascenda». 
E Glaucone, molto spiritosamente, esclamò: «Per Apollo, che divina eccellenza!» 
«La colpa è tua», feci io, «che mi costringi a esprimere il mio parere sull'argomento!». 
«E non smettere affatto», ribatté, «o per lo meno riprendi il discorso sulla somiglianza con il sole, se 
mai presenta qualche lacuna». 



«Certo sto glissando su parecchi particolari», dissi. «Vedi dunque di non tralasciarne neanche uno, 
per quanto piccolo». «Credo invece che ne tralascerò molti», replicai. «Tuttavia, per quanto mi è 
possibile in questo momento, non farò omissioni volontarie».  
«Non farle davvero!», esclamò. 
(…) 
«Ora», seguitai, «paragona la nostra natura, per quanto concerne l'educazione e la mancanza di 
educazione, a un caso di questo genere. Pensa a uomini chiusi in una specie di caverna sotterranea, 
che abbia l'ingresso aperto alla luce per tutta la lunghezza dell'antro; essi vi stanno fin da bambini 
incatenati alle gambe e al collo, così da restare immobili e guardare solo in avanti, non potendo 
ruotare il capo per via della catena. Dietro di loro, alta e lontana, brilla la luce di un fuoco, e tra il 
fuoco e i prigionieri corre una strada in salita, lungo la quale immagina che sia stato costruito un 
muricciolo, come i paraventi sopra i quali i burattinai, celati al pubblico, mettono in scena i loro 
spettacoli». 
«Li vedo», disse. 
«Immagina allora degli uomini che portano lungo questo muricciolo oggetti d'ogni genere sporgenti 
dal margine, e statue e altre immagini in pietra e in legno delle più diverse fogge; alcuni portatori, 
com'è naturale, parlano, altri tacciono». 
«Che strana visione», esclamò, «e che strani prigionieri!». 
«Simili a noi», replicai: «innanzitutto credi che tali uomini abbiano visto di se stessi e dei compagni 
qualcos'altro che le ombre proiettate dal fuoco sulla parete della caverna di fronte a loro?» 
«E come potrebbero», rispose, «se sono stati costretti per tutta la vita a tenere il capo immobile?» 
«E per gli oggetti trasportati non è la stessa cosa?» 
«Sicuro!». 
«Se dunque potessero parlare tra loro, non pensi che prenderebbero per reali le cose che vedono?» 
«è inevitabile». 
«E se nel carcere ci fosse anche un'eco proveniente dalla parete opposta? Ogni volta che uno dei 
passanti si mettesse a parlare, non credi che essi attribuirebbero quelle parole all'ombra che passa?» 
«Certo, per Zeus!». 
«Allora», aggiunsi, «per questi uomini la verità non può essere altro che le ombre degli oggetti». 
«è del tutto inevitabile», disse. 
«Considera dunque», ripresi, «come potrebbero liberarsi e guarire dalle catene e dall'ignoranza, se 
capitasse loro naturalmente un caso come questo: qualora un prigioniero venisse liberato e costretto 
d'un tratto ad alzarsi, volgere il collo, camminare e guardare verso la luce, e nel fare tutto ciò 
soffrisse e per l'abbaglio fosse incapace di scorgere quelle cose di cui prima vedeva le ombre, come 
credi che reagirebbe se uno gli dicesse che prima vedeva vane apparenze, mentre ora vede qualcosa 
di più vicino alla realtà e di più vero, perché il suo sguardo è rivolto a oggetti più reali, e inoltre, 
mostrandogli ciascuno degli oggetti che passano, lo costringesse con alcune domande a rispondere 
che cos'è? Non credi che si troverebbe in difficoltà e riterrebbe le cose viste prima più vere di quelle 
che gli vengono mostrate adesso?» 
«E di molto!», esclamò. «E se fosse costretto a guardare proprio verso la luce, non gli farebbero 
male gli occhi e non fuggirebbe, voltandosi indietro verso gli oggetti che può vedere e 
considerandoli realmente più chiari di quelli che gli vengono mostrati?» 
«è così», rispose. 
«E se qualcuno», proseguii, «lo trascinasse a forza da lì su per la salita aspra e ripida e non lo 
lasciasse prima di averlo condotto alla luce del sole, proverebbe dolore e rabbia a essere trascinato, 
e una volta giunto alla luce, con gli occhi accecati dal bagliore, non potrebbe vedere neppure uno 
degli oggetti che ora chiamiamo veri?» 
«No, non potrebbe, almeno tutto a un tratto», rispose. «Se volesse vedere gli oggetti che stanno di 
sopra avrebbe bisogno di abituarvisi, credo. Innanzitutto discernerebbe con la massima facilità le 
ombre, poi le immagini degli uomini e degli altri oggetti riflesse nell'acqua, infine le cose reali; in 



seguito gli sarebbe più facile osservare di notte i corpi celesti e il cielo, alla luce delle stelle e della 
luna, che di giorno il sole e la luce solare». 
«Come no?» 
«Per ultimo, credo, potrebbe contemplare il sole, non la sua immagine riflessa nell'acqua o in una 
superficie non propria, ma così com'è nella sua realtà e nella sua sede». 
«Per forza», disse. «In seguito potrebbe dedurre che è il sole a regolare le stagioni e gli anni e a 
governare tutto quanto è nel mondo visibile, e he in qualche modo esso è causa di tutto ciò che i 
prigionieri vedevano». 
«è chiaro», disse, «che dopo quelle esperienze arriverà a queste conclusioni». 
«E allora? Credi che lui, ricordandosi della sua prima dimora, della sapienza di laggiù e dei vecchi 
compagni di prigionia, non si riterrebbe fortunato per il mutamento di condizione e non avrebbe 
compassione di loro?» 
«Certamente». 
«E se allora si scambiavano onori, elogi e premi, riservati a chi discernesse più acutamente gli 
oggetti che passavano e si ricordasse meglio quali di loro erano soliti venire per primi, quali per 
ultimi e quali assieme, e in base a ciò indovinasse con la più grande abilità quello che stava per 
arrivare, ti sembra che egli ne proverebbe desiderio e invidierebbe chi tra loro fosse onorato e 
potente, o si troverebbe nella condizione descritta da Omero e vorrebbe ardentemente "lavorare a 
salario per un altro, pur senza risorse" e patire qualsiasi sofferenza piuttosto che fissarsi in quelle 
congetture e vivere in quel modo?» 
«Io penso», rispose, «che accetterebbe di patire ogni genere di sofferenze piuttosto che vivere in 
quel modo». 
«E considera anche questo», aggiunsi: «se quell'uomo scendesse di nuovo a sedersi al suo posto, i 
suoi occhi non sarebbero pieni di oscurità, arrivando all'improvviso dal sole?» 
«Certamente», rispose. «E se dovesse di nuovo valutare quelle ombre e gareggiare con i compagni 
rimasti sempre prigionieri prima che i suoi occhi, ancora deboli, si ristabiliscano,  e gli occorresse 
non poco tempo per riacquistare l'abitudine, non farebbe ridere e non si direbbe di lui che torna 
dalla sua ascesa con gli occhi rovinati e che non vale neanche la pena di provare a salire? E non 
ucciderebbero chi tentasse di liberarli e di condurli su, se mai potessero averlo tra le mani e 
ucciderlo?» 
«E come!», esclamò. 
«Questa similitudine», proseguii, «caro Glaucone, dev'essere interamente applicata a quanto detto 
prima: il mondo che ci appare attraverso la vista va paragonato alla dimora del carcere, la luce del 
fuoco che qui risplende all'azione del sole; se poi consideri la salita e la contemplazione delle realtà 
superiori come l'ascesa dell'anima verso il mondo intellegibile non ti discosterai molto dalla mia 
opinione, dal momento che desideri conoscerla. Lo saprà un dio se essa è vera. Questo è dunque il 
mio parere: l'idea del bene è il limite estremo del mondo intellegibile e si discerne a fatica, ma 
quando la si è vista bisogna dedurre che essa è per tutti causa di tutto ciò che è giusto e bello: nel 
mondo visibile ha generato la luce e il suo signore, in quello intelligibile essa stessa, da sovrana, 
elargisce verità e intelletto, e chi vuole avere una condotta saggia sia in privato sia in pubblico deve 
contemplare questa idea». 
«Sono d'accordo con te», disse, «nei limiti delle mie facoltà». 
«Allora», continuai, «condividi anche questo punto e non meravigliarti che chi è giunto fin qui non 
voglia occuparsi delle faccende umane, ma la sua anima tenda sempre a dimorare in alto; ciò è 
ragionevole, se la similitudine fatta prima è ancora valida». 
«Sì, è ragionevole», disse. 
«Ebbene, credi che ci sia qualcosa di strano se uno, passando dagli spettacoli divini alle cose 
umane, fa delle brutte figure e appare del tutto ridicolo, in quanto si muove a tentoni e prima di 
essersi ben abituato all'oscurità di quaggiù è costretto a difendersi nei tribunali o altrove dalle ombre 
della giustizia o dalle immagini che queste ombre proiettano, e a contestare il modo in cui esse sono 
interpretate da coloro che non hanno mai veduto la giustizia in sé?» 



«No, non è affatto strano», rispose. 
«Ma una persona assennata», ripresi, «si ricorderebbe che i disturbi agli occhi sono di due tipi e 
duplice è la loro causa: il passaggio dalla luce all'oscurità e dall'oscurità alla luce. Considerando che 
la stessa cosa accade all'anima, qualora ne vedesse una turbata e incapace di vedere non riderebbe 
sconsideratamente, ma esaminerebbe se è ottenebrata dalla mancanza d'abitudine perché proviene 
da una vita più luminosa, o è rimasta abbagliata da una luce più splendida perché procede verso una 
vita più luminosa da una maggiore ignoranza, e allora stimerebbe felice l'una per ciò che prova e 
per la vita che conduce, e avrebbe compassione dell'altra; e quand'anche volesse ridere di questa, il 
suo riso riuscirebbe meno inopportuno che se fosse riservato all'anima proveniente dall'alto, alla 
luce». 
«Hai proprio ragione!». 


