ENCICLOPEDIA
DELLE RELIGIONI

DIRETTA DA
MIRCEA ELIADE

 EDIZIONE TEMATICA EUROPEA
ACURADI
DARIO M. COSI, LUIGI SAIBENE, ROBERTO SCAGNO

DA UN PRIMO PROGETTO DI TEMATIZZAZIONE
DI '
IOAN P. COULIANO

LE RELIGIONI E I MONDI RELIGIOSI



MUHAMMAD (circa 570-632 d.C.), il Profeta o (co-
me lo chiamano i musulmani) il Messaggero di Dio,

Jalla cui attivita sboccid la religione dell'Tslam.

La vita e le opere

Muhammad fu un capo politico oltre che religioso,

od & opportuno considerate gli aspetti esteriosi e politi-

ci della sua vita, prima di esaminarne piti dettagliata-
mente I'aspetto religioso, benché essi, ovviamente, non
siano mai scindibili gli uni dagli altri.

1 primi anni di vita. Muhammad nacque a Mecca,
pr  mibilmente «nell’anno dell’elefante», ossia 'anno
in . . il territorio di Mecca era stato invaso da un pic-
colo esercito di Abissini provenienti dallo Yemen con
un elefante da combattimento. S suppone che cid sia
accaduto nel 570 d.C., o poco piit tardi. Era figlio uni-
co; suo padre, “Abd Allah della tribi di Ha¥im, mori a
Medina durante un viaggio d'affari. La madre, Amina,
cra della tribd: di Zuhra, Per un certo tempo fu affidato
1 una nuttice di una tribl del deserto; pratica, questa, a
quanto pare comune per combattere gli effetti del cli-
ma malsano di Mecca. A parte questo, la madre e la fa-
miglia di lei si occuparono del ragazzo fino alleta di sei
anni, quando la madre moxl. Tl nonno paterno, ‘Abdal-
Muttalib, lo prese con sé, ma moti dopo due anni e al-
lota il fratello det padre, Abii Falib, ne divenne il tuto-
re. Esistono racconti di numerosi avvenimenti miraco-
losi durante la sua infanzia e la sua gioventli (ad esem-
pio: due angeli avrebbero lavato il suo cuore nella neve
e ne gvrebbero estratto un grumo nero), storie che so-
no, probabilmente, invenzioni di devoti. Verosimilmen-
te ci sono esagerazioni anche sull importanza di “Ab-
/" *fugalib nell’ambiente degli affari di Mecca, ben-
.. . 10sse, certamente, uno dei personaggi di spicco del
luogo. :

Mecca si trova fra nude colline rocciose, in un terti-
totio in cui Pagricoltura & impossibile. Il gruppo domi-
nante della citta era la tribti araba dei Qurays, suddivi-
s in vari clan, La maggiore attrattiva della citta era la
Ka'ba, edifico sacro e centro di pellegrinaggio. Poiché
I'area intorno alla Ka'ba era un santuario ¢ in alcuni
mesi, ritenuti sacri, il tradizionale codice di sangue dei
clan veniva sospeso, molti Arabi nomadi vi giungevano
per il pellegrinaggio annuale e per i mercati. In questo
modo la citta si trasformd in un importante centro
commerciale e il commercio divenne la principale fonte
di sostentamento per i suoi abitanti. Negli ultimi anni
del V1 secolo i mercanti di Mecca avevano il controllo

ella maggior parte del commercio fra I'Oceano India-
1o ¢ il Mediterraneo, fatto reso possibile anche dalla
chiusura della via lungo !'Eufrate e attraverso I'Iraq, di-
venuta pericolosa per le continue guerriglie fra i due

MUHAMMAD = 463

supetpoteri dell’epoca, ITmpero bizantino ¢ quello
persiano (Sasanidi). Mecca era, quindi, una citta molto
florida, ma la prosperitd aveva causato disagio per il
crollo della moralita tradizionale, adatta pidi alle condi-
zioni del deserto che al mondo del commercio.

Secondo le usanze arabe del tempo, Muhammad, es-
sendo minorenne, non ereditd nulla né del padre, né
dal nonno. Questo significava che non aveva capitali
per poter iniziare un’attivita commerciale in proprio;
accompagnava, perd, lo zio Abii Talib nei suoi viaggl
d’affari in Siria. A venticingue anni, una ricca vedova,
Hadiga, lo ingaggid come amministratore per un’im-
presa del genere in Sitia e, quando Muhammad dimo-
strd di cavarsela in modo soddisfacente, la donna gli
propose il matrimonio, che egli accetto. Si dice che
Hadipa avesse circa quarant’anni, cid nonostante ghi
diede due figl (morti nellinfanzia) e quattro fighie:
Zaynab, Rugayya, Umm Kultiim e Fatima. Dopo il ma-
trimonio, pare che Muhammad si occupasse di com-
mercio su piccola scala, finché ricevette la chiamata ad
essere il Messaggero di Dio.

La prima predicazione dellIslam. Si pensa che siano
state le frustrazioni patite negli anni prima del matri-
monio a rendere Muhammad particolarmente sensibile
al malessere della comunita di Mecca. Egli era abile nel
trattare con la gente ed era molto dotato intellettual-
mente, eppure non poteva sfruttare queste qualiti nel
commercio, essendo ptivo di capitali. Si dice che pas-
sass¢ un mese ogni anno in una caverna vicino a Mecca,
meditando di cose spirituali, comprese le condizioni di
Mecca. Verso 'anno 610 ebbe delle singolari esperien-
e — che descriveremo piti avanti — che lo convinsero
dessere stato chiamato a divenire il «Messaggero di
Diow {rasiil Allah), incaticato di portare i messaggi, o ri-
velazioni, da Dio al popolo di Mecca. Si convinse anche
che i messaggi che «trovava nel suo cuore» venissero da
Dio e non fossero semplicemente il prodotto defla sua
mente. Dopo la sua morte, questi messaggi furono rac-
colti a formare il libro che abbiamo ancora nelle nostre
mani, il Corano,

I primissimi messaggi, a quanto sappiamo, parlavano
del potere di Dio e della sua bont? verso gli uomini, in-
vitavano gli uomini a riconoscere la loro dipendenza da
Dio e a essere generosi con le loro ricchezze, € li avver-
tivano che tutti erano destinati a compatire davanti a
Dio nel Giorno del Giudizio, per essere assegnati al Pa-
radiso o all’Inferno, 2 seconda che le loro azioni fossero
state buone o malvagie. Questi messaggi erano chiara-
mente legati alla situazione di Mecca. I mercanti pensa-
vano di potete controllare tutto con la loro ricchezza e
la loto abilita e di potersi impunemente beffare delia
morale tradizionale dei nomadi, specialmente nell'uso
della loro ricchezza. Fu, dunque, salutare che venisse




466 MUHAMMAD

detto loro che tutti gli eventi erano, in ultima analisi,
controllati da Dio ¢ che c’era una vita futura in cui le lo-
to prospettive dipendevano dalla loro condotta in que-
sta vita, Cosi si diffuse la sensazione che i messaggi rive-
Jati fossero diretti contro i potenti mercanti, i veti pa-
droni di Mecca.

Dapprima Muhammad comunicd i messaggi soltanto
ai suoi familiari e a pochi amici intimi, ma poi, gradual-
mente, un numero sempre crescente di persone accetto
i messaggi come veri. Un giovane benestante di nome
al-Arqam offri la propria casa come luogo d'incontro e
i eredenti vi si riunivano ogni giotno. In seguito, tre an-
ni dopo avere ricevuto la chiamata a essere i Messagge-

. so di Dio, Muhammad comincio a predicare pubblica-
mente. Ora aveva almeno cinquanta seguaci (i cui nomi
sono stati conservati), e il contenuto dei messaggi era
abbastanza diffesamente conosciuto da suscitare una

" dura opposizione da parte dei ricchi mercanti. E inte-

ressante notare che la gran parte di quelli che si fecero
musulmani quando Mubammad era ancora a Mecca
erano giovani. Fra loro c’erano anche i fighi e i fratelli
piti giovani di alcuni dei pid importanti mercanti della
citth. C’erano anche alcune persone di etd pill matura,
appartenenti ai clan meno influenti, e anche Arabi
estranei 2 Mecca e uomini dell’Impero bizantino. Gli
appartenenti a queste due ultime categorie, aleuni dei
quali moderatamente benestanti, per ottenere protezio-

ne — una garanzia formale di sicurezza per la propria vi-

ta e per la proprietd, in quanto Zar, vicini — si collegava-
no a uno dei clan di Mecca, ma i clan non erano sempre
disposti a mantenere la promessa di protezione. Da

questi dettagli si comprende che il movimento di

Muhammad non era di carattere proletario o plebeo.

H rifiuto di Mecca. La storia riporta un certo nume-
1o di avvenimenti del periodo che va dall'inizio della
predicazione pubblica, nel 613 cirea, all'Emigrazione, o
Higra, da Mecca a Medina, nel 622, ma la data precisa
& incerta. Il primo di questi avvenimenti pud essere
quello noto come incidente dei «versetti satanici», ri-
ferito dai primi commentatori del Corano come spiega-
zione della sura 22,51. La storia racconta che, mentre
Muhammad si chiedeva come potesse indurre i princi-
pali mercanti ad accettare i messaggi del Corano, rice-
vette una fuova rivelazione (sura 33, La Stella), una
parte della quale permetteva di considerare tre dee pa-
gane come dotate del potere di intercedere presso Dio
a favore dei loro adoratori. Le divinit erano al-Lat, al-
“(zz3 e Manat, tutte titolari di un tempio a un giorno o
due di viaggio da Mecca. Quando Muhammad rese
pubblica questa rivelazione alla presenza di uomini im-
portanti, costoro, alla fine, si unirono & lui prostrandosi
in adorazione. Pi tardi, tuttavia, I'angelo Gabriele si
riveldo 2 Mubammad e gli fece capire che i versetti che

permettevano lintercessione delle tre dee non ¢y
una rivelazione genuina, ma erano stati «messi sulfa‘ m‘)
lingua» da Satana e, infine, gli riveld ["antenticq msu'.;
nuazione della sura. Questa «abrogazione» o Cﬂucé]l["'
Zione dei versetti satanici fece aumentare 'opposizi o
a Muhammad ¢ ai suoi seguaci. Oggi alcuni musu|;11aht:
rifiutano linteta storia, ma & difficile capire come 11“
qualsiasi musulmano avesse potuto inventarla, o .;(,mn.
un non musulmano avesse potuto convincere alg.un(;
musulmani ad accettatla,

Circa nello stesso periodq di questo incidente, o po.-
co prima, Muhammad consiglid ad alcuni suoi seguaci
di recarsi in Abissinia, dove furono accolti benevol. -
mente dal locale imperatore cristiano, il negus (najain
Presumibilmente vi andarono per evitare la persecuzio-
ne a Mecca, ma le ragioni sono forse pili complesse
poiché molti di loro vi rimasero per parecchi abu,
quando invece avrebbero potuto ricongiungersi con
Muhammad a Medina. Esistevano da tempo rapponi
commerciali fra Mecca e ' Abissinia e i mercanti nemici -
di Muhammad mandarono una delegazione al negus
per chiedergli di fare rientrare gli emigranti, ma il ne-
gus riﬁut(‘).% difficile conciliare tutti i racconti, ma &
certo che alcuni dei musulmani partiti per I'Abissinia
tornarono a Mecca quando Muhammad si trovava an:
corali.

Muhammad e i suoi seguaci si risentirono profonda-
mente del trattametito ricevuto dai loro avversari di
Mecca, forse proprio perché alla fine questo rese im- -
possibile per Muhammad continuare a predicare ¢ con-
quistare altei seguaci. Molte delle misure adottate non
erano, in se stesse, molto severe, anche se gli schiavie
chi non godeva della protezione di un clan rischiavano
punizioni corporali. Muhammad stesso dovette sop-
portare battute di scherno e insulti meschini. Aluri cre-
dent dovettero subite varie forme di pressione sulla fii.
miglia. Leffetto peggiore, tuttavia, era quello costituito -
dalle conseguenze delle pressioni cconomiche che gl
vomini pid ricchi, agendo insieme, potevano esercitane. -
sugli altei. .

A quel tempo in Arabia il mantenimento dell’ordine
pubblico dipendeva dal clan, che esigeva vendetia pef
qualunque offesa arrecata a uno dei suoi membri, se+ -
condo il principio dell'«occhio per occhio, dente per
dente». Questo significava che se gualcuno attaccava

un musulmano appattenente a un diverso clan, ct s . .-

rebbe stata immediatamente una qualche rappresag i,
Muhammad poté predicare a Mecca per molto tempo,
perché il suo clan, quello degli Hagim, continuo a pi¢
teggerlo, come richiedeva I'usanza € I'onore, bent
moli dei suoi membri non accettassero la sua Pre Ichr.
zione, Ci furono alcuni tentativi di convincere il clan 2
porre fine alle predicazioni di Muhammad o di riffutar. -




gli la sua protezione, ma Abii Talib, capo de} clan, non
si piegd. Per reazione, circa nel 616, la maggioranza dei
clan dei Qurays si riuni per boicottare gli Hagim, rifiu-
wando di commerciate con loro e di allacciare legami
matrimoniali, Sembra che il boicottaggio sia durato ol-
rre due anni, ma non si hanno notizie di violenze subite
dagli Hagim. Il boicottaggio venne interrotto, probabil-
mente, perché i clan partecipanti si accorsero che ne
erano intaccati i loro stessi interessi.

Poco dopo la fine del boicottaggio, probabilmente
nel 619, mori Abit Talib, seguito un po’ piit tardi da
Had" Al comando del clan successe Abii Lahab, ve-
rosit.....aente non pilt vecchio di Muhammad, visto che
aceettd di fare sposare due dei suoi figli con due figlie
Ji Muhammad, Tuttavia, essendo entrato in rapporti
J'affari con alcuni dei principali mercanti avversari di
Muhammad, ruppe la promessa di matrimonio con le
lighe di Muhammad e si uni al boicottaggio. Sarebbe
stato disonorevole se avesse rifiutato apertamente la
protezione a Muhammad, ma trovd una giustificazione
per la sua decisione affermando che Muhammad aveva
parlato in modo irriverente del precedente capo del
clan, ‘Abd-al-Muttalib, avendo affermato che egli eta
al'Inferno, Le fonti non riferiscono le susseguenti azio-
ni di Aba Lahab; Muhammad si rifugié nella vicina
cittk di Ta'if, ma non riusci a trovarvi aiuto e fu, anzi,
maltrattato. Prima di tornare a Mecca, dovette chiedere
protezione al capo di un altro clan e senza dubbio do-
vette accettare di mettere fine alla sua predicazione.

Lemigrazione da Mecea a Medina, Muhammad si
ivolse, allora, 2 un paio di tribll nomadi che frequenta-
vano i mercati di Mecca, ma non ne segui nulla. Duran-

teil  “egrinaggio annuale del 620 incontrd sei uomini

di Bcuina, interessati a quello che diceva. Al pellegri-
naggio dell’anno seguente ritornarono cingue di quegli
stessi uomini, accompagnati da altri sei, rappresentanti
della maggior parte dei clan di Medina, e si impegnaro-
no ad accettare Muhammad come Messaggero di Dio e
1 evitare il peccato. L'anno seguente un gruppo di set-
mntatré uomini e due donne venne da Medina e si in-
contrd segretamente con Mubammad ad Agaba: alla
precedente promessa aggiunsero I'impegno di combat-
tete per amore di Dio e del suo Messaggero. Questo ac-
cordo & noto come il Secondo Patto di Aqaba, o if Pat-
to di Guerra (luglio 622). In seguito a cid, circa settanta
Suof seguaci cominciarono a emigrare a Medina in pic-
_®0li gruppi, senza incontrare opposizione da parte dei
eccani,

Alla fine, rimasero a Mecca soltanto Muhammad, il
Suo consigliere principale Aba Bakr, il cugino “Ali (fi-
glio di Abg Talib) e alcuni dei loro familiari. La vita di

uhammad era in pericolo. Ci fu un complotto per
Weeiderlo, in un modo che avrebbe reso impossibile la

MUHAMMAD 467

rappresaglia. Sembra che anche durante un viaggio fra
Mecca e Medina Muhammad non avesse alcuna prote-
zione da parte di nessuna delle due citta. Percid, insie-
me ad Abii Bakr si avvid in segreto, eludendo gli inse-
guitori meccani con vari stratagemmi, e raggiunse Me-
dina sano e salvo il 24 settembre 622, Questa & Ia Hi-
Era (egira), cioé 'Emigrazione del Profeta e dei cre-
denti. Il termine rappresenta una rottura di rapporti,
non una «fuga» (come & stato tradotto nel passato).
L'era islamica comincia con Pinizio del’anno arabo in
cui avvenne la Higra, ossia il 16 luglio 622, ed & indica-
to dall’abbreviazione eg. oppure dalle lettere AH (anno
Hegirae). -

Medina, a circa 400 chilometri a nord di Mecca, era
un’oasi in cui si coltivavano datteri e cereali. Fra gli abi-
tanti arabi gi trovavano anche gruppi di Ebrei. Nurme-
rosi membri di questi gruppi si erano sposati con Arabi
e avevano adottato usanze arabe, pur continuando le
loro pratiche religiose ebraiche, Probabilmente erano
stati proprio loro a sviluppare I'agricoltura nell’oasi e
per un certo tempo erano stati il gruppo dominante.
Un paio di gruppi deboli di Arabi etanoc loro alleati, ma
in condizione di dipendenza. In seguito, altri gruppi di
Arabi stanziatisi successivamente acquisitono il con-
trollo politico e i gruppi di Ebrei divennero loro subor-
dinati, pur conservando le terre migliori, Per oltte mez-
zo secolo prima dell’arrive di Muhammad c’erano stati
episodici scontri, anche violenti, fra i vari gruppi, e
questi con il tempo erano aumentati di intensita e di
pattecipazione fino a quando, nella battaglia di Bu'at,
quattro anni circa prima della Higra, quasi tutii gli abi-
tanti dell’oasi, compresi gli Ebrei, si scontrarono aper-
tamente. | combattimenti erano infine cessati per esau-
rimento di forze, ma la pace non era stata ristabilita for-
malmente. E probabile, quindi, che una delle ragioni
per cui molti volevano che Muhammad si trasferisse a
Medina fosse Ia speranza che egli riuscisse a2 mantenere
la pace fra le due tribii arabe degli Aws e degli Haziag e
gli Ebrei coinvolti con entrambe le fazioni, % stato con-
servato un documento, in genere chiamato la Costitu-
zione di Medina, che contiene gli accordi fra Muham-
mad e gli abitanti di Medina. Oggi si ritiene che il do-
cumento, nella forma in cui appate attualmente, sia la
fusione di parecchi altti testi, ma esso, comuncue, ri-
flette probabilmente gli accordi fondamentali che rese-
ro possibile la Hijra. Formalmente questo testo stabili-
sce un’alleanza fra otto clan arabi di Medina e il «clan»
costituito dagli Emigranti dalla Mecca, e inoltre nomi-
na diversi gruppi di Ebrei come dipendenti dai clan
arabi. Il documento si presenta come «una scrittura che
impegna Muhammad il Profeta, i credenti e i musulma-
ni dei Qurays, da una parte, e gli abitanti di Yagribe i
loro seguaci, dall’altra, a essere alleati tra loro e com-




468 . MUHAMMAD

battere insieme». (Yatrib era un antico nome di Medi-
na). Strettamente parlando, Muhammad era soltanto il
capo di uno dei nove clan, ma era riconosciuto come
Profeta e tutti i gruppi impegnati nell’accordo erano
musulmani, Veniva stabilito, tra l’altro, che tutte le di-
spute dovevano essere rimesse a lui. Egli era, quindi,
ben lontano dall’essere Pautoritd assoluta di Medina,
ma, gradualmente, a mano a mano che ebbe il soprav-
vento sui suoi avversari di Mecca e via via che molte
tribll arabe si unirono alla confederazione e divennero
musulmane, Muhammad artivd ad avere il controllo
quasi incontrastato degli affari di Medina.

La guerra contro i Queay§ di Mecca. Nelle prime
biografie di Muhammad il decennio che va dalla Higra
fino alla sua morte, nel 632, & caratterizzato dai raccon-
ti di una lunga serie di «spedizioni» (magdz) fatte dai
musulmani, circa novanta in tutto. Alcune di queste
«spedizioni» avevano impegnato un piccolo gruppo di
musulmani, o addirittura uno solo, mentre I'ultima,
guidata personalmente da Mubammad, comprendeva
trentamila womini. Gli scopi di queste spedizioni pote-
vano essere stati la conquista di un bottino, la punizio-
ne di coloro che avevano razziato Medina, la dispersio-
ne di forze nemiche concentrate in un luogo, la ricogni-
zione di vie per la futura espansione, e cosl via. Poiché i
nemici pii temibili erano i Quray¥ di Mecca, le spedi-
zioni che sfociarono in battaglie contro di loro occupa-
no un posto preminente nelle fonti.

Quando Muhammad decise la Higra dei suoi seguaci
a Medina probabilmente non intendeva farli vivere di
agricoltura oppure della generosa ospitalita dei musul-
mani della citta, Il commercio era una delle possibilita,
ma, prima o poi, sarebbe inevitabilmente sfociato in
scontri con i Qurays. Ed & verosimile che di questa ine-
vitabilita Mubammad avesse avuto piena coscienza.
Certamente nei primi quindici mesi a Medina egli
mandd, o guidd personalmente, parecchie spedizioni,
composte da venti fino a duecento uomini, allo scopo
di intercettare e depredare le carovane sulla via di Mec-
ca e della Siria. Tutte mancarono il loro scopo, appa-
rentemente perché i piani della spedizione erano stati
rivelati alle loro vittime prescelte. Alla fine, una piccola
spedizione fu inviata con istruzioni sigillate, da aprirsi
soltanto a due giorni di distanza da Medina: la sorpre-
sa, in questo modo, fu possibile. Gl uomini si mossero
verso sud, nelle vicinanze di Mecca sorpresero una pic-
cola carovana, catturarono due delle quattro guardie e
tornarono sani e salvi a Medina. Questa azione era inte-
sa come una provocazione verso i Qurays; molto di piil
doveva seguire. Imbaldanzito dal primo successo,
Muhammad guidd una forza di oltre trecento musul-
mani per intercettare una ben pilt grossa carovana di ri-
torno dalla Siria. La carovana riuscl a evitare i musul-

mani, ma un esercito di appoggio di novecento uompin;
proveniente da Mecca, si scontrd con loro in uny 10'.],"
lita chiamata Badr, ¢ la battaglia fu inevitabile, L'c:- -
fu una vittoria schiacciante dei musulmani, che Pers‘ }l.u
soltanto quattordici uomini. Dei nemici almeno t-Lil“
quanta furono uccisi, compres alcuni dei capi, e m.:,.
scttanta furono fatti prigionieri, La vittoria sembrg ,,"
Muhammad e per i musulmani il segno che Dio ric:o::Lr
sceva in Muhammad il suo profeta. Era I'anno 2 « ,U',‘
624d.C. e

Quando gli altri capi di Mecca si ripresero dal truy,
ma del disastro capirono di doversi adoperare al ma;-t:iv
mo per distruggere il potere di Mubammad, Circa un
anno dopo la battaglia di Badr essi marciarono su Me-
dina con tremila uomini. A malavoglia, Muhammad| s
lasci® convincere a collocare le sue truppe, che conta-
vano soltanto un migliaio di uomini, sulla colliny
Uhud, a nord dell'oasi. I musulmani misero in rou |a
fanteria nemica, ma poi subirono severe perdite da un
attacco della cavalleria, In termini militari 1a bauaglia
tisolse in un pareggio, dal momento che gli attaccanti
erano troppo malconci per approfittare del succusso
della cavalleria e, quindi, si ritirarono immediatamente.
I musulmani, d’altro canto, ne risentirono come di una
disfatta, in parte perché avevano petso settantacinguc
uomini, guasi tre volte quelli persi dai nemici; ma an-
che perché, dopo Badr, avevano pensato che Dio com-
battesse al loro fianco, e ora sembrava che non fosse co-
si, Non passd molto tempo, comunque, che Mufam-
mad riuscl a restituire la fiducia af suoi seguaci.

Nei due anni seguenti la forza di Muhammad
mentd, nonostante alcune vicende alterne. Frattanto 4
Mecea la ricchezza e la diplomazia erano state messe al
servizio di una grande afleanza, formatasi con I'adesio.
ne anche di alcune tribd nomadi. Infine, nell'mmo
5/627, citca diecimila vomini marciarono su Medina,
tna Muhammad si era preparato a fronteggiarc {'inval-
sione scavando un fossato (bandag) per proteggere i
principali insediamenti. Lo stratagemma ebbe succes-
so, furono respinti i tentativi di superare il fossato ¢,
dopo circa una quindicina di giorn, la grande alleanza
si sciolse e abbandond 'assedio. Questo sforzo supre-
mo per stanare Muhammad fini in un faflimento.

Sembra quasi certo che in questo periodo Muthar-
mad avesse claborato una strategia per il futuro. pett
sando al momento in cui la maggior parte degli Anbi
sarebbe diventata musulmana, L'alleanza con i clan dt
Medina si era gia trasformata in un’2mpia confederi-
zione, con ['adesione di numerose tribl nomadi. Chi
aderiva alla confederazione doveva accettare ]Tslam ¢
sinunciare a combattere contro gli altri @
aspetto consueto della vita nel deserto arabice, ¢ l’-1, e
sto, era sempre stata 'abitudine alle razzie 0 incursioni

derenti. U



(jazw) per sotirarte i cammelli di una tribl ostile (e
proprio quesia pratica aveva dato vita alle spedizioni di
Muhammad). Se le tribti della confederazione non do-
sevano razziare le altre tribi alleate, in quale direzione
Jovevano incanalare le loro energie, tanto piti che un
jumero sempre crescetite di tribit si univa alla confede-
razione? Probabilmente Muhammad si rendeva conto
che le energie dei nomadi dovevano essere indirizzate
verso lesterno, verso la Siria e I'Iraq e, in secondo luo-
po, che I'abilita organizzativa dei mercanti di Mecca era
essenziale per le grandi imprese che ne sarebbero deri-

Che egli avesse gid in mente questa gtrategia & di-
mostrato dalta dimensione e dal numero delle spedizio-
ni che invid verso nord, verso la Siria, e dal fatto che
tentd si di conguistare Mecca, ma senza infliggere ai
suoi abitanti una disfatta decisiva.

Circa un agno dopo «l’assedio» di Medina, Muham-
mad fece un sogno, in seguito al quale guidd un gruppo
Ji millecinquecento uomini a Mecca allo scopo di com-
piere it pellegrinaggio minote {‘umzra). 1 Meccani dap-
prima gli rifiutarono il permesso di entrare nel tertitorio
sacro, poi, dopo alcuni scontri, entrambe le parti accet-
tarono il trattato di al-Hudaybiya, secondo il quale le
due parti dovevano astenersi da ostilit per dieci anni, e

Y i musulmani ottenevano il permesso di compiere il pel-

legrinaggio anche anno seguente. 11 pellegrinaggio si
 svolse senza incidenti, ma, circa nove mesi dopo, alcune
evidenti violazioni del trattato da parte degli alleati dei
Meceani giustificarono una spedizione di Muhammad,
con diecimila uomini, contro Mecca. A parte V'azione di
pochi pagani che avevano ragioni personali per temere
una rappresaglia, Muhammad poté entrare in citta sen-

quasi trovare resistenza. Venne proclamata un’amni-
aua generale, da cui furono escluse alcune persone col-
pevoli di atti criminali o di tradimento. La maggioranza
Jei mercanti piti potenti erano pronti a potsi al servizio
di Muhammad, Non subirono pressioni affinché diven-
tassero musulmani, ma alcuni si convertirono subito, al-
tri seguirono nel corso degli anni.

Muhammad era a Mecca soltanto da una quindicina
i gioni quando giunse la notizia di una grande con-
centrazione, verso oriente, di uomini di diverse tribil,
apparentemente intenzionati a minacciare sia Mecca sia
| musulmani. Accompagnato da duemila uomini, Mu-
hummad guidd la sua armata di musulmani contro di
lora. Lo scontro avvenne a Hunayn e all'inizio il nemi-
¢ chbe la meglio; poi il coraggio di Muhammad e di al-
<uni suoi seguaci riuscl a capovolgere le sorti della bat-
" taglia: alla fine essi ottennero la vittoria. Ancora una
volta i vinti furono trattati con magnanimita.

Non ¢’era ormai alcun capo arabo capace di riunire
;:"‘l‘ forza militare in grado di fare fronte a Muhammad
| battaglia. Durante i restanti due anni e mezzo della

469

MUHAMMAD

sua vita, molte, forse la maggior parte, delle tribd no-
madi di tutta I’ Arabia si unirono alla sua confederazio-
ne e accettarono I'Islam, Ora lza confederazione era una
vasta uniti politica ¢ Muhammad dedicd molto del suo
tempo a mettere ordine al suo interno. Circa nove mesi
dopo Poccupazione di Mecca, guidd una grande spedi-
zione di trentamila vomini in un viaggio di tre mesi a
Tabik, verso la Sitia, senza dubbio con progetti di
espansione per il futuro. Durante questa spedizione sti-
puld alcuni trattati con piccoli gruppi di Ebrei e di cri-
stiani sul golfo di Aqaba, trattati che divennero in se-
guito un modello per la politica delle «minoranze pro-
tettes dei non musulmani allinterno dei futuri Stati
islamici. Questi gruppi conservavano la loro religione e
godevano di autonomia interpa in cambio del paga-
mento di un tributo al capo dello Stato islamico.

Nell’anno 10 eg. / 632 d.C. Muhammad condusse di
persona un grande pellegrinaggio a Mecca, lo hagi, ma
sulla via del ritorno mostrd gia i segni della malattia.
Due mesi pill tardi era talmente sofferente da non poter
guidare la preghiera quotidiana. Mor il 13 Rabl' al-
Awwal 11, 8 giugno 632. Non aveva lasciato disposizio-
ni per la sua successione, ma aveva incaricato Abii-Bakt
di guidare la preghiera in sua vece, ‘Umar ibn al-Hat-
tab, che pii tardi avrebbe guidato la comunit3, riusci a
persuadere | musulmani presenti in quel momento a
Medina ad accettare Abi-Bakr come capo dello Stato
con il titolo di califfo (balifa, «successore, rappresen-
tante») del Messaggero di Dio.

T rapporti con ghi Ebrei e con i cristiani. Quando
Muhammad fece la Higira a Medina, speré che gli Ebrei
locali lo accettassero come profeta, poiché gli sembrava
che le rivelazioni che andava ricevendo fossero di conte-
nuto identico a quelli dei profeti biblici, Uno o due
Ebtei, in effetti, divennero musulmani, ma la maggior
patte non soltanto respinse la sua pretesa, ma fece anche
ricorso alla Bibbia per dimostratne la falsita. Per circa
un anno e mezzo dopo il suo arrivo a Medina tentd di
attirare gli Ebrei alla sua nuova religione. Quando era
ancora a2 Mecca aveva adottato Gerusalemme come sua
gibla, la direzione verso cui volgersi durante Ia preghie-
ra, e aveva spinto i musulmani a osservare il digiuno nel
giorno ebraico dellEspiazione. Un mese prima della
battaglia di Badr capl, tuttavia, che gli Ebrei non si sa-
rebbero convertiti; fu allora che adottd una serie di cam-
biamenti, che costituiscono «la rottura con gli Ebrei».
Invece di volgersi verso Gerusalemme, per la preghiera,
i musulmani dovevano prendere Mecca come loro gibla.
Tl digiuno del giorno dell’Espiazione fu sostituito con il
digiuno del mese di Ramadan, adottato I'anno seguente.
Nello stesso tempo Muhammad cominci® ad avvicinarsi
a un gruppo antiebraico di Medina. Ma fu il Corano,
naturalmente, a sistematizzare le critiche rivolte dall'l-




470 MUHAMMAD

slam nei confronti dell’Ebraismo. Vi si affermava che
I'Islam & la vera religione di Abramo, da cui Ebrei e cri-
stiani, invece, avevano deviato. Si faceva notare che
Abramo non era né ebreo, né cristiano (il che era veto},
ma banf, che per il Corano & colui che crede in Dio sen-
#a essere né ebreo, né cristiano.

Questa rottura ideologica con gli Ebrei fu seguita,
nei quattro anni successivi, da attacchi armati. Dopo la
vittoria di Badr, il clan ebraico dei Qaynuqa’, formato
da orefici ¢ armaioli che controllavano un notevole
mercato, fu attaccato con scuse futili e obbligato a la-
sciare Medina per fuggire in Siria. Quindici mesi dopo
un trattamento simile fu riservato al clan al-Nadir, for-
mato da agricoltori, che dovettero rifugiatsi presso I'in-
sediamento ebraico di Haybar, circa 113 chilometri piti
a nord. Un terzo clan fu attaccato dopo il fallimento
dell’assedio di Medina da parte della grande alleanza.
Questo clan, Qurayza, aveva complottato con gli asse-
dianti, probabilmente per organizzare un tradimento,
Essi furono costretti ad arrendersi senza condizioni: a
questo punto uno dei capi musulmani di Medina, che
era stato alleato del clan, decretd che tutti i maschi fos-
sero uccisi € le donne e i bambini venduti come schiavi.
Dopo questo episodio 2 Medina rimasero soltanto pic-
coli gruppi di Ebrei, ora completamente umiliati e di-
pendenti dai loro alleati arabi. Infine, subito dopo la
spedizione che portd al trattato di al-Hudaybiya,
Muhammad guido le stesse forze contro ghi Ebrei di
Haybar, che avevano tentato di indurre gli Arabi noma-
di ad unirsi a loro per attaccare i musulmani. Quando
gli Ebrei si arresero, furono lasciati a coltivare la terra, a
patto che consegnassero la metd del prodotto di datteri.
Altre colonie minoti di Ebrei si sottomisero ai musul-
mani stringendo accordi simili.

A Mecca e a Medina vivevano pochi cristiani, ma si
diceva che Waraqga, il cugino di Hadia, fosse stato cri-
stiano e avesse una buona conoscenza della Bibbia, Do-
po l'accoglienza ospitale ricevuta dai musulmani in
Abissinia, i cristiani venivano generalmente considerati
amici {(come dimostra la sura 5,82). Negli ultimi anni
della vita di Muhamimad, tuttavia, i musulmani dovette-
to combattere, lungo la via per la Sitia, contro alcune
tribi cristiane ostili e il loro atteggiamento cambid. Al-
cuni degli argomenti coranici gia usati contro gli Ebrei
vennero ora utilizzati anche contro i cristiani, mentre
furono elaborate nuove ctitiche contro argomenti spe-
cifici delle dottrine cristiane. Il Corano affermava, per
esempio, che era impossibile che Dio avesse un figlio e
attaccava la dottrina della Trinitd, interpretata come
dottrina implicante tre distinte divinita (4,169 e altro-
ve). La negazione della crocifissione di Gest (4,156)
non era rivolta tanto contro i cristiani quanto contro gli
Ebrei.

Realizzazioni politiche e sociali. La religione dell']
slam, essendo scaturita dal malessere sociale di Mo,
era necessariamente rivolta ad alleviare tale males“fr'{'
Le cause di tale situazione erano molteplici: 1a trangy, .
ne dalla vita nomade a quella urbana, il passaggio (fa‘\ru
rito dall’attivith commerciale) dagli interessi dell, cmn”
nith a quelli individuali, la transizione dalla successim?'.
matrilineare a quella patrilineare, Linsistenza del ComL-
no sul giudizio che Dio pronuncera 'Ultimo Giorne ¢,
stituiva una sanzione contro una morale troppo indiyi.
dualistica, una volta decadute le censure tipiche delly ;.
ta comunitaria, Le elaborate regole coraniche sulle.
dit2 (4,11-18 e altrove) miravano a impedire che glj 1.
mini piil potenti mettessero le mani su un’esagerata poy.
zione delle proprietd della comunita. Per salvaguardyye
la sicurezza della vita e della proprieta venne conservaro
il sistema giuridico della faida di sangue, ma i musuling.
ni furono invitati ad accettare il meccanismo del regolp.

" mento dei conti (mediante cammelli o denaro, ¢ nop

con la vita) e venne loro proibito di esigere piti dell'e.
quivalente del danno (4,94).

Le riforme pif interessanti investirono 1’ambito <ol
matrimonio e della famiglia, In precedenza la silunzio.
ne era complessa e non & ancora sufficientemente sty
diata, Un’ipotesi accettabile, comunque, & che la suc-
cessione patrilineare stava imponendosi sulla sucressio.
ne matrilineare del passato, il che sarebbe piil in sinto-
nia con la prospettiva individuale. Ad ogni modo, In
successione matrilineare, secondo la pratica ataba, non .-
significava affatto matriarcato, poiché il capo della fa-
miglia matrilineare era il fratello uterino della donna
piil anziana. Con questo sistema, visto che la patemiti -
fisiologica non era importante, erano consentite torme
di matrimonio poliandtico, in alcuni casi non molto di-
verse dalla prostituzione. La riforma fondamentale ded
Corano tendeva a imporre alla donna un solo «matitw
alla volta, per avere la certezza della paterniti fisica -
(2,228, 2,234). 1l Corano consentiva agli uomini di aves
re fino a quattro mogli contemporaneamente (4,3 nop -
tanto come restrizione contro una eventuale polipamit *
senza limiti, quanto per impedire che le donne ricades:
seto nella pratica della poliandria. Si dice che Muham- =
mad stesso abbia avuto quattordici mogli o concubing, -
di cui nove gli sopravvissero, Ma per ognuno i suos -
matrimoni c'era una buona ragione sociale o politicit -
egli, per esempio, legd pitt strettamente a s i suor prid
cipali luogotenenti, Abii Bakr e ‘Umar, sposando le for -
ro figlie, ‘A%iga e Hafsa. Disponendo che le suc MUE. .
avessero alloggi separati nella casa, Muhamsmad stabti-
la norma del matrimonio virilocale, contro il mat rim
nio uxorilocale della societd matriarcale.

Fra le riforme minori vi furono la protbizi
no e dell'usura. Non & chiaro che cosa si intes

fzione del ¥




esattamente con il termine «usura» (r7b2), ma tale proi-
bizione nion fu certo un ostacolo allo sviluppo del com-
mercio musulmano. Nel xx secolo alcuni musulmani
hanno posto 'accento su questi aspetti, ma non certo
per motivazioni sociali, quanto per dimostrare la loro
identita islamica in opposizione a quella occidentale.

Nella sfera politica, Muhammad instaurd uno Stato e
dimostrd che esso poteva diventare un grande Impero.
Al tempo della sua morte lo Stato era fondamentalmen-
te una confederazione di tribi1, secondo i principi tradi-
zionali arabi, con I'eccezione che tutti gli aderenti erano
mur- Mnani. I gruppi non musulmani potevano aggre-
gar.  da confederazione come «minoranze protette»,
Questa struttura organizzativa era adatta a portare all'u-
nificazione di tutti gli Arabi e a incanalare le loro ener-
gie verso una spinta espansionistica,

Dutrante la sua vita, quindi, Muhammad pose le basi
per un nuovo e stabile ordine sociale e politico. Le cir-
costanze gli furono favorevoli in molti modi, ma non
avrebbe potuto realizzare tali obiettivi senza le sue qua-
lita personali, la sua saggezza lungimirante di politico,
la sua abilitd di amministratore e il suo equilibrio nel
trattare con gli individui.

11 Profeta

L uso coranico dei termini #abi («profetar) e rasil
(«messaggero», «apostolo») non mostra grande diffe-
renza di significato: questi due termini, quindi, saranno
qui di seguito trattati come equivalenti, Alcuni studiosi
musulmani hanno sostenuto che, mentre tutti i profeti
ricevono messaggi da Dio, un messaggero ha anche una
mic * ne nei confronti della comunitd, ma questa di-
stit. une non & pienamente giustificata nel Corano.

La chiamata, Le esperienze che portarono Mubam-
mad a credere di essere chiamato a divenire il messag-
gero di Dio furono due visioni brevemente descritte nel
Corano (33,1-18). Nella prima egli vide all’orizzonte un
essere potente, che andava avvicinandosi; nella seconda
vide lo stesso essere in circostanze misteriose. Dappri-
ma sembra avere pensato che questo essere fosse Dio,
ma in seguito concluse che doveva trattarsi dell’angelo
Gabriele. I primi biografi raccontano come I'angelo gli
si presentd e disse: «Tu sei il Messaggero di Dio» e poi
continud «Recita nel nome del tuo Signore...» (I'inizio
deila sura 96 che, secondo la tradizione, costitui la pri-
ma rivelazione). Altri riconoscono la prima rivelazione
nelle parole «Sorgi e predica» (74,1-7). Entrambe le
versioni sono probabilmente congetture di studiosi
Successivi.

I dotti musulmani posteriori hanno elaborato un
elenco delle diverse «modalita di rivelazione» (kayfiyat
al-twahy). Nella prima visione Muhammad ricevette una

MUHAMMAD 471

rivelazione, il cui contenuto, peraltro, non ci & noto;
inoltre una visione accompagnata da una rivelazione
sembra una combinazione del tutto eccezionale, Un
versetto {42,51) pare accennare a diverse «modalitax:
«A nessun uomo Dio pud patlare altro che per rivela-
zione {wahy), o dietro a un velame, o invia un messag-
gero il quale riveli a lui col suo permesso quel che Egli
vuolex. La distinzione fra queste diverse modalit di ri-
velazione non ¢ affatto chiara, ma la terza soluzione &
considerata la pil: comune. Lo testimonia I’affermazio-
ne che fu appunto Gabriele colui «che depose il Cora-
no sul tuo cuorex (2,97; e 26,193ss.). Ulteriori «moda-
lita» sono descritte negli fadit, ma sembrano essersi ve-
rificate soltanto occasionalmente, £ abbastanza sicuro
che Muhammad non ebbe visioni né udi voci, ma sem-
plicemente «trovava le parole nel suo cuotes. Ricorda-
va i messaggi e quindi li recitava ai suoi seguaci, i quali,
a loro volta, li mandavano a memoria e qualche volta li
trascrivevano, Le rivelazioni erano costituite, per lo
pitt, da brevi frasi. Pare che Muhammad stesso abbia
cominciato a riunitle in sure, ma la raccolta definitiva
del Corano fu realizzata soltanto vent’anni dopo la sua
morte.

Il Cotano considera Muhammad un profeta che con-
clude una lunga serie di profeti, compresi in particolare
Mosé e Gesii, da cui presero avvio I'Ebraismo e il Cri-
stianesimo. Turti i profeti furono incaricati da Dio e da
lui ricevetterc le rivelazioni. Molti versetti indicano che
Muhammad era il profeta degli Arabi, ma vi sono alcu-
ni accenni che suggeriscono |'universalita della sua mis-
sione, come nella frase «In segno di grazia per il mon-
dos (21,107), Muhammad & chiamato anche «Sigillo
dei Profeti» (batam al-nabiyin; 33 ,40), interpretato oggi
dai musulmani come «l’ultimo dei Profeti», ma inteso
dai primi ascoltatori, probabilmente, come «colui che
conferma i profeti precedenti».

La natura della rivelazione. La dottrina islamica tra-
dizionale considera le parole del Corano come le vere e
proprie parole di Dio, del quale Muhammad era soltan-
to un mezzo passivo di comunicazione. Muhammad
stesso credeva di poter distinguere le rivelazioni dai
suoi propri pensieti, e su questo punto si deve accetta-
re la sua sinceriti, L'insistenza degli studiosi musulmani
nell’affermare che Muhammad non contribui con alcun
contenuto personale al Corano non esclude la possibi-
lita che i messaggi venissero dall'inconscio del Profeta.
Tutti questi problemi hanno dato origine a interrogativi
teologici che non sono stati ancora adeguatamente di-
scussi.

Si possono, comunque, evidenziare due punti. In
primo luogo che, dal punto di vista islatnico tradiziona-
le, it Corano & «un Corane arabon» (12,2 e altrove). Il
che non significa semplicemente che & scritto in lingua



4?2 MUBAMMAD

araba, ma soprattutto che patla nei termini della cultu-
ra sociale e intellettuale degli Arabi del tempo, con rife-
timento a pratiche del tempo, come la i#éra, la garanzia
della «protezione amichevole» {23,99), che gli occiden-
tali possono capire soltanto dopo lunghe spiegazioni. I
riferimenti coranici al Cristiznesimo e all'Ebraismo non
sono quelli che si possono ricavare dalla ricerca storica,
ma si ricollegano alle nozioni che potevano averne gli
Arabi cui era indirizzato if Cotrano. I cristiani, per
esempio, non hanno mai creduto in tre dei {(come sug-
gerisce la sura 5,77), ma probabilmente questa era la
credenza di alcuni cristiani arabi, oppure i loro vicini
pagani erano convinti che questa fosse la loro credenza,
Tutto cid pud giustificare gli «errori» che gli occidenta-
Ii eristiani scoprono nel Corano, anche senza negare il
suo carattere di rivelazione. In secondo luogo: quando
si analizza il contenuto religioso del Corano & difficile
affermare che esso non proviene da un'esperienza mol-
to simile a quella def profeti dell’Antico Testamento,

Per secoli i cristiani hanno negato a Muhammad la
qualita di profeta. Essi hanno in genere riconosciuto i
musulmani come credenti in Dio e talora hanno defini-
to I'Islam un’eresia del Cristianesimo, trovando ben po-
chi valori positivi negli insegnamenti de] Corano. Per i
cristiani d’Oriente i musulmani erano nemici pericolo-
si. Per quelli d’Occidente I'Islam, incontrato per la pri-
ma volta in Spagna nell'vil secolo, non era semplice-
mente un nemico pericoloso, ma anche una societa cul-
turalmente superiore. Il giudizio sfavorevole su Mu-
hammad era un elemento essenziale dell'apologetica
cristiana, Un fattore che contribui alla valutazione ne-
gativa fu I'atteggiamento supetficiale nei confronti del
linguaggio religioso, le cui asserzioni venivano prese in
senso esclusivamente letterale, senza afferrarne il carat-
tere simbolico. A mano a mano che si va espandendo il
dialogo fra musulmani e cristiani, i veechi pregiudizi
vanso lentamente scomparendo.

11 Profeta come capo politico e religioso. Il messag-
gero, secondo |'idea comune, non deve necessariamen-
te essere anche una guida politica della sua comunita.
Nei brani pit1 antichi del Corano Muhammad viene de-
finito un «ammonitores (wadir, mudakkiy), la cui fun-
zione era quella di «avvisare» i suoi compagni che I'Ul-
timo Giorno tutti sarebbero dovuti comparire davanti a
Dio per essere giudicati, Quando Muhammad andd a
Medina non esisteva alcun accordo formale secondo il
quale egli dovesse divenire il capo dello Stato: era sem-
plicemente un capo del clan insieme ad altri otto. Tut-
tavia c'era sempre stata fra gli Arabi, persino fra i suoi
oppositori di Mecca, la tendenza a considerare colui
che sapeva recepire i messaggi di Dio come I'individuo
pill adatto a guidare saggiamente le faccende della co-
munita, Il potere politico di Muhammad aument6 ma-

no a mano che aumentava il rispetto per lui da pape
della popolazione di Medina e il successo della maggior
parte delle sue spedizioni contribui alla crescita di ryle
rispetto. Anche negli anni successivi molti nomadi ch
venivano a stabilirsi a Medina si aggregavano al «clay,
degli Emigranti, cosi che questo divenne sempre piy
potente, Alla fine della sua vita Muhammad governaya
gran parte dell’Arabia, posizione non direttamente cq|.
legata con la sua qualita di profeta, bensi con le sue dg.
ti personali. Va aggiunto che non era sua abitudine sql.
lecitare la rivelazione per risolvere i problemi politici,

Non & stata ancora del totto riconosciuta la sua jm.
portanza personale nell'istituzione dell Tslam come relj.
gione, nemmeno dal punto di vista islamico, secondo
cui il suo contributo al Corano & nullo. Nel Corano si
trovano le motivazioni per alcune delle istituzioni rel.
giose dell Tslam {come la professione di fede, le cingue
preghiere quotidiane, il digiuno e il pellegrinaggio), ma
esse non sono chiaramente definite: la loro forma preci-
sa deriva, invece, dalla pratica di Muhammad e dei pyi-
mi musulmani, e cid & stato in parte riconosciuto dal
successivo ricorso agli badit per giustificare queste jst-
tuzion.

1l ruclo di Muhammad nella comuniti islamica

Sebbene Muhammad stesso aHfermasse con insisten-

- za di essere soltanto un comune essere umano che Dio

aveva scelto per rivelare i suoi messaggi alla comunita,

fu quasi inevitabile che, dopo la sua motte, alcuni dei

suoi seguaci tentassero di dimostrare che eglieraben di.
pit.

" Muhammad, un modello. Un aspetto particolare del-
la religione islamica & che essa possiede una Scrittura se-
condatia, nota come badi, le «tradizioni». Si tratta di
aneddoti sui detti e i fatti di Muhammad, che divennero
di grande importanza come «radici» su cui basare le
dettagliate prescrizioni della 5ari', la legge rivelata. Gli
studiosi musulmani hanno elaborato alcuni criteri per
distinguere quali fra gli pad# fossero «autentici», ma al-
cuni specialisti occidentali alla fine del x1% secolo hanno
giudicato questi criteri inadeguati, finendo per conside-
rare ]a maggior parte degli badit ptivi di valore storico.
Opinioni piil recenti tendono a riconoscere Fautenticiti
di un maggior numero di badi e a considerare che essi,
autentici o meno, hanno comunque avuto una grande
influenza formativa sulla societd islamica. Delle tante
raccolte di hadit «autentici» composte dagli studiosi, sel
hanno raggiunto una specie di condizione canonica pet
i musulmani sunniti: le piit antiche di queste sei raccolte
sono quella di al-Buhari (morto nell’870) e quella di
Muslim {morto nell'875).

1l giurista al-Saf'i {morto nell’820), che diede origine




alla disciplina delle «radici della legge», o principi di
giurisprudenza (wsal al-figh), contribui ad attribuire
agli hadit un valore quasi scritturale. Egli citava i verset-
ti coranici in cui Dio consegnava a Mubammad «il libro
e la saggezza» (ad esempio 2,146) e sosteneva che, men-
tre il libro era evidentemente il Corano, i detti e i fatti
riportati dagli badit erano I'espressione della saggezza
concessa da Dio. L'uso degli had# nella giurisprudenza
fu la prima motivazione che giustificd la scelta di racco-
glierli, ma essi servirono anche a fare dii Muhammad un
esempio e un modello per la sua comunité, in particola-
v« lla pratica religiosa e negli aspetti non giuridici
dena morale.

Benché gli padit siano aneddoti su Muhammad, va ri-
cordato che i primi studi sugli badit erano ben distinti
dagli studi biografici sulla sua persona (sira). I biografi
occidentali ritengono che gli badz abbiano ben poco da
offrire a una ticostruzione storica e anche i biografi mu-
sulmani sono dello stesso patere, affermando inoltre di
avere dovuto adottare un metodo diverso da quello de-
gli studiosi degli sadit. Tra le raccolte canoniche soltan-
to quella di al-Buhari conteneva un capitolo sulle «spe-
dizioni» militari di Muhammad e i raccoglitori successi-
vi si accorsero che, sebbene questo capitolo contenesse
numerosi aneddoti su Muhammad, esst avevano scarsis-
simo valote per scopi giuridici o religiosi.

Oltre a considerare la maggior parte degli badit privi
di veritd storica € a negare la qualita profetica di
Muhammad, gli studiosi occidentali hanno spesso criti-
cato il suo carattere morale, accusandolo di vari vizi,
come disonesta, crudelti e libertinaggio. Alcune delle
testimonianze sono state distorte ed esagerate. In ogni
¢ & necessario in via preliminare riflettere sui criteri
secondo cui giudicare Muhammad. Come decidere,
per esempio, se la poligamia islamica sia superiore o in-
feriore alla monogamia di facciata praticata in Occiden-
te? Si pud dire soltanto che, in base ai criteri del suo
tempo e della sua cultura, Muhammad era un womo
giusto e buono. Se egli deve essere preso come modello
per I'intera umanitd, tuttavia, i musulmani dovranno
difenderlo meglio di quanto abbiano fatto finora.

Muhammad, piti di un profeta. L'Islam si & sviluppa-
to in regioni in cui esistevano forti tradizioni ebraiche,
cristiane e zoroastriane, € in cui, nel pensiero e nelle
pratiche popolati, sopravvivevano ancora tracce di an-
tiche credenze. Era quindi inevitabile che alcuni tra co-
foro che erano ancora legati alle vecchie credenze, pri-
ma di diventare musulmani, attribuissero a Muham-
mad le qualiti che nel passato avevano attribuito ai loro
capi religiost.

Alcuni tra i primi sviluppi all'interno dell'Tslam furo-

no il risultato del gindizio, soprattutto cristiano, che
Muhammad non poteva essere un profeta, dal momen-

MUHAMMAD 473

to che per suo tramite non era stato compiuto aleun mi-
racolo. I dotti musulmani cominciarono ad analizzare il
Corano e gli aneddoti alla ricerca di avvenimenti rico-
noscibili come miracoli e ne trovarono numerosi, persi-
no miracoli di guarigioni, come la guatigione di un oc-
chio ferito, tanto che l'interessato dichiard, pif tardi,
che quell’occhio vedeva meglio dell’altro. Storie come
questa potevano, naturalmente, gonfiatsi nei racconti.
La nascita e I'infanzia di Muhammad, soprattutto, furo-
no l'occasione per introdurre elementi miracolosi del
genere di quello gia citato. Il miracolo pill spettacolare
fu il m2évag, il viaggio notturno di Muhammad verso i
sette cieli. Questo evento si basa sul versetto «Gloria a
colui che rapi di notte il suo servo dal tempio santo al
tempio ultimo ... per mostrargli dei nostri segni» (17,1).
Presumibilmente tutto cid si riferiva a un sogno, ma la
devozione lo ha trasformato in un reale viaggio miraco-
loso sulle ali del cavallo Buriq, prima da Mecca fino al-
la lontana (al-Aqgsa) moschea di Gerusalemme e poi al
settimo cielo, e i racconti di cid che egli vide durante
questo viaggio sono stati elaborati quasi all'infinito. Per
i musulmani questo viaggio notturno e la conseguente
ascensione sono stati accettati come una realtd, mentre
le opinioni sono contrastanti sul fatto che Muhammad
abbia o non abbia visto Dio. Un altro versetto trasfor-
mato in miracolo & «& vicina P'ora: 8¢ spaccata la luna»
(54,1). Questo era tradizionalmente uno dei segni del-
I'Ultimo Giorno, ma si disse che i Meccani avevano
davvero visto la luna divisa in due parti, una su ciascun
lato di una montagna locale,

Mentre questi miracoli potevano soddisfare I'imma-
ginazione popolare, i teologi affermavano che I'unico
«miracolo probativo» (7 fiza) era il Corano stesso,
poiché lo stile e il contenuto sono inimitabili. I teologi
hanno sostenuto anche che Muhammad, come altri
profeti, era preservato dal peccato, mentre la precisa
natura della suga infallibilita (7sma) & stata materia di di-
scussione. E divenuta articolo di fede la credenza che
I'Ultimo Giornoe Mubammad avri il permesso da Dio
di intercedete per i peccatori della sua comuniti: que-
sta intercessione & menzionata spesso nel Corano, ma
non & mai specificato se essa sard concessa a Muham-
mad.

Quanto 2 stato detto finora fu accettato dai musul-
mani sunniti. Tra gli 5T'iti e i suff, invece, alcuni si spin-
sero anche piit lontano. Muhammad fu identificato con
["Uomo Perfetto della filosofia greca taxda, in cui si ma-
nifest la coscienza di Dio e che divenne, quindi, lo
strumento e 'agente della creazione, Questa immagine
fu a sua volta associata con la «luce di Muhammad»
(nitr Mubammad). Una diversa cortente di pensiero
portd a una concezione simile, la bagigag mupammra-
diya (realtd di Muhammad), che ricorda I'Intelletto At-



474 MUHAMMAD AHMAD

tivo del Neoplatonismo. In qualche modo, quindi, i se-
guaci di Muhammad lo hanno innalzato al di sopra del-
la sfera dell'umano, nella preesistenza e identita con il
Logos, o Parola di Dio. Per la maggioranza dei musul-
mani, naturalmente, questi svituppi sono blasfemi.

[Vedi HADIT: LEGGE ISLAMICA, gli articoli sulla
fari'a, MI'RAG; CORANO e le biografie dei personag-
gl citati].

BIBLIOGRAFIA

La principale fonte antica sulla vita di Mubammad & il Sirar
Rasil Allzh di Ibn Iiaq {morto eg. 1507 / 7677 d.C.), curato da
Tbn Hisam (morto nel 2182/8337). Esiste una traduzione in in-
glese di A. Guillaume, The Life of Mubammad. A Translation of
[Tbn] Ishag's «Sirat Rasal Allah», 1955, rist. Lahore 1967 (in ap-
pendice le aggiunte di Ibn Hiam),

Importante & la biografia (in danese) di Fr, Buhl, Mubamsmeds
Liv. Med en Indledning om Forholdene i Arabicn for Mubarmmeds
Optraeden, Kjsbenhavn 1903 {trad. ted. Das Lebén Mubammeds,
1930, Leipzig 1953). Buhl ha scritto anche I'articolo Mubammad
"Abd Allah, in Encyclopacdia of Islam, Leiden 1913-1934, Pit in-
centrato sull'aspetto religioso che sui dettagli biografici & T. An-
drae, Mubammed. Hans liv ock bans tro, Stockholm 1930 (trad.
it. Maometto. La sua vita e ls sua fede, Bari 1934). Scettico sulle
fonti diverse dal Corano ¢ R. Blachére, Le Probléme de Mahoret,
Paris 1952. Fondati sull'analisi critica delle principali fonti arabe
¢ attenti agli aspetti sociali, economici, politici, e religiosi sono
W. Montgomery Watt, Mubammad at Mecca, Oxford 1953,
1993; e Mubarmad at Medina, Oxford 1956, 1994; sintetizzate
infine in Mubammad, Prophet and Statesnan, 1961, rist. London
1574, Alcune importanti discussioni sulle fonti si trovano in La

Vie du prophéte Mabomet, Paris 1983, che presenta gli Atti di un

Colloquio tenuto al Centre d’Ftudes Supérieures Spécialisé
d’Histoire des Religions a Strasburgo nel 1980,

Ampio studio sulle credenze musulmane su Mubammad & T,
Andrae, Die Person Mubammeds in Lebre und Glauben seiner
Gemeinde, Uppsala 1918. Sul medesimo argomento, con abben-
danza di esempi tratti da poesie, prose e opere d'arte, & Annema-
tie Schimmel, Und Mubarnmad ist Sein Prophet, Diisseldorf 1981
(trad. ingl. Asnd Meubammad Is His Messenger. The Veneration of
the Prophet in Islamic Prety, Chapel Hill/N,C. 1983).

Le biografie scritte nel XIX e XX secolo da autori musulmani
sono per lo pit apologetiche. Notevole & il lavoro di Syed Ameer
Ali (1849-1928), che nel 1873 pubblicd una vita del Profeta per
difenderlo dai giudizi negativi espressi in alcuni libri che 'autore
aveva letto quand’era studente a Londra. Durante tutta la vita
continud ad ampliare quest’opera, che divenne infine popolare
con il titolo di The Spirit of Islare, 1890, 1922, rist. London 1974,
In essa cercd di dimostrare che Mubammad, in patticolare, ¢ I'I-
slam in generale rappresentano tutte le virti del liberalismo eu-
ropeo del XX secolo. Qualcosa del genere tenté Muhammad
Husayn Haykal {1888-1956), Hayat Mubarmad, 1935, 1 Csiro
1960, ma " autore credeva soprattutto nelle scienze e nella ragio-
ne. Il lavaro pit dotto sctitto da un musulmano ¢ M. Hamidul-
lah, Le Prophéte de PIsiam, 1-11, Paris 1959: in esso viene adottato

il metodo storico moderno, benché in modo conservatore, e yj,
ne poste l'accento su Muhammad come guida religioga, MM
Lings, Mubammad. His Life Based on the Earliesi Sources, Ney,
York 1983, rist. 1994, presenta gli avvenimenti della vita o) Pra
feta appianando le discordanze e omettendo questioni che i muy
sulmani interpretano con difficoltd, come Uincidente dej versen;
satanici, :

W. MONTGOMERY WA

MUHAMMAD AHMAD (eg. 1260-1302 / 1844.
1885 d.C.), predicatore e mistico sudanese che pretes,.
deva di essere il Mahdi dell'Tslam. Muhammad Ahmad
ibn ‘Abd Allah era nato nell'isola di Labab, sul Nj,
nella provincia di Dongola, da una famiglia nubian,
che affermava di discendere dal Profeta, e fu allevatg 4
Karari, poco a nord di Omdurman, Ricevette Iistruzjo.
ne islamica tradizionale e all'etd di diciassette annj dj.
venne allievo presso Muhammad Sasif Nar al-Da‘im,
sceicco defl’ordine sifi Samminiya. Passo sette anni 4
imparare Ia saggezza mistica dal suo maestro, che lo ay.
torizzd a insegnare le dottrine dell’ordine e a iniziare 4
sua volta altri allievi.

Nel 1870 si trasferi nell’isola Aba, sul Nilo Bianco a
nord di Kosti, insieme ai suoi tre fratelli che esercitava.-
no il mestiere di famigha di costruttori di barche. Uny
volta stabilitosi qui, acquistd fama come insegnante su-
fi e asceta e comincid ad avere seguaci fra la popolazio-
pe locale. Il suo maestro, Muhammad Sarif, venne o
stabilirsi nelle vicinanze nel 1288/1872, ma ben presto i
due ebbero contrasti, forse a causa della gelosia del pii:
anziano per il successo dell'allievo. Muhammad Sar
annuncio Uespulsione di Mubammad Ahmad dall’ordi-
ne Sammianiya; quest'ultimo dichiard la propria lealti a
uno $ayh rivale e denuncio il maestro per disprezzo del-
la fari'a.

Nel 1878 il nuovo Sayh, al-Qurasi Wad al-Zayn, mori ¢
Mubammad Ahmad venne immediatamente riconosciu-
to suo successore, Poco dopo ricevette la visita dell’'uo-
mo che a sua volta doveva divenire il suo successore, il
califfo ‘Abd Allah (‘Abdullzhi} ibn Mubammad Adam.
Lattaccamento di ‘Abd Allah verso Muhammad Ab-
mad, tuttavia, andava oltre il comune affetto di un disg‘c-
polo stifi per il proprio maestro. Egli lo riconosceva m-
fatti come il Mahdi atteso, il rigeneratore finale defl'l-
slam che, si credeva, satebbe apparso poco prima della
fine dei tempi per annunciare un periodo di giustizia ¢ i
equita e per unificare I'umanita intera sotto il segno det-
I'Islam.

Fino a questo punto non ci sono indizi che Muham-
mad Ahmad stesso considerasse la possibilita di esser¢ it
Mahdi, benché fosse certamente a conoscenza della cre
denza diffusa nel Sudan e nell’Africa occidentale che i




