Paoro NicELLI

La mistica islamica, la dottrina

e la prassi dei S#4f?

L'A. offre una sintesi del percorso storico e teologico della
mistica islamica (612 AD circa-fine 1600 AD), delineando i
riferimenti spirituali dei primi mistici musulmani (Sdff): la ri-
velazione coranica e la figura del profeta Muhammad come
esegeta e interprete del Corano. Temi quali la sottomissione
alla volonta divina, la prostrazione come mendicanza della
presenza di Dio e 'amore di Dio per la sua creatura diven-
gono le chiavi di lettura della prassi spirituale nella ricerca
dell’amore di Dio per 'uomo e dell’lamore dell’'uomo verso
Dio, con varie interpretazioni. |l contributo descrive infine il
percorso della mistica islamica nel Sud-Est asiatico come
momento di sintesi positiva tra le idee teologiche e la prassi
spirituale dell’Occidente e dell’Estremo Oriente musulmano.

The Author provides a summary of the historical and theologi-
cal path of Islamic mysticism (around 612 AD-1600 AD order),
outlining the spiritual references of the early Muslim mystics
(S0fi): the Koranic revelation and the prophet Muhammad as
exegete and interpreter of the Koran. Some issues (submission
to the divine will, the prostration as begging of God’s presence
and love of God for his creation) become the keys for interpre-
ting the spiritual practice by the searching for God’s love for
man and man’s love for God, with various interpretations. Final-
ly, the contribution describes the path of Islamic mysticism in
Southeast Asia as a moment of positive synthesis between the
theological ideas and spiritual practices of the West and the Far
East Muslim.

Non ¢ cosa facile parlare oggi di mistica islamica in un
contesto in cui '/sldm ¢ sotto scacco, per via del pro-
blema che tocca la religione e la violenza. Da piu parti viene posta la
domanda se la religione islamica, memore del suo passato pili aureo in
cui la filosofia, la teologia e la mistica svolsero quella sintesi che comuni-
co al mondo occidentale e a quello orientale conoscenze culturali senza

* Docente di Teologia presso [Istituto Superiore di Scienze Religiose di Milano.

Rassegna di Teologia 58 (2017) 51-82 51

Studi



precedenti, possa ancora oggi esprimersi in termini piu spirituali e meno
legali nell’interpretare le sue fonti quali il Corano, la Sunna e la Sari‘a.

Certamente il Riformismo islamico (/s/ih), collocabile tra la fine del
XIX e tutto il XX secolo, si ¢ preoccupato pit di affrontare le questioni
sociali legate ai problemi del colonialismo, dell'oppressione turco-otto-
mana e dei successivi nazionalismi arabi, che di promuovere una lettura
spirituale della tradizione islamica, rimanendo legato alle prospettive di
liberazione politica e sociale. Tranne qualche significativa eccezione, il
Riformismo islamico ha mostrato poco interesse per la dimensione spi-
rituale che i mistici dell’[s/dm, i siifi, hanno sempre privilegiato rispetto
a una lettura letterale, legale e direi “legalista” della tradizione. I mistici
musulmani ci ricordano invece che la fede ¢ innanzi tutto interiorizzazio-
ne della volonta di Dio, come ricerca del suo amore, e non solo espres-
sione formale della religione. Oggi piti che mai ¢ richiesto ai credenti
musulmani quel passaggio dal vivere la religione e la prassi cultuale in
termini formali e legali (Zs/dm), all'interiorizzazione del contenuto rivela-
to come atto di fede profonda (7mdn), perché la vita diventi sempre piu
espressione di quell’amore divino che si manifesta nell’'amare il prossi-
mo, attraverso le opere di caritd. In questa prospettiva non c’¢ spazio per
alcuna ideologia religiosa e politica fanatica, fondata sulla violenza e sulla
distruzione dell” “altro” da sé, per il semplice fatto che professa una reli-
gione diversa o la pensa diversamente da me. Ecco perché ¢ importante
ripercorrere le tappe che hanno visto la nascita, lo sviluppo e I'espansione
della mistica islamica, da Occidente fino all’Estremo Oriente; tappe che
rimangono ancora scolpite nella letteratura e nella prassi religiosa dei
popoli musulmani, come un tesoro nascosto, che ha bisogno di essere
riscoperto. La vera riforma ¢ quella che vuole ridare forma a una cultura,
a una religione, partendo dal ritorno alla sua origine, senza mitizzare il
passato, ma cogliendone gli insegnamenti etici per 'oggi. Come diceva
bene Khatami, studioso della tradizione islamica i ‘ita e gia presidente
dell’Iran, i principi della rivelazione sono immutabili, ma le sue inter-
pretazioni hanno bisogno di essere rinnovate, per poter parlare all'uomo
d’oggi e comunicargli esperienza della fede; un’esperienza che ricerca
sempre 'amore di Dio per la sua creatura. Dall’equilibrio tra la riforma
(Islih) e il rinnovamento (1agdid) si potranno porre quelle basi spirituali
che favoriranno la pace e la ricostruzione delle societa islamiche.

52 La mistica islamica, la dottrina e la prassi dei S#f?



1. Il percorso storico delle origini:
tra mistica monastica e mistica islamica

Allo stesso modo del monachesimo cristiano, I'esperienza mistica isla-
mica, detta comunemente “sufismo”’ passo da una fase ascetica individua-
le, lasciata all’iniziativa del singolo maestro siifi, spesso senza regole e di
tipo anacoretico, a un’esperienza piu cenobitica e quindi pitt comunitaria.
Gia all’epoca del profeta Muhammad registriamo, dalla testimonianza
dataci dal Corano?, la presenza dei primi asceti musulmani i quali, sulla
linea degli asceti preislamici detti hunafd’? si ispiravano a un’esperienza
mistica testimoniata dalla pratica del monoteismo circostante di stampo
sia ebraico sia cristiano “nestoriano™. Tuttavia, soprattutto a Medina, in
un clima di polemica antipoliteista, antiebraica e anticristiana, il Profeta
fu contrario all'introduzione della vita ascetica nella prassi islamica, segno
del fatto che probabilmente egli privilegiava la vita attiva a quella con-
templativa’. Questo non vuol dire che Muhammad non fosse dedito alla

"I termine arabo tasawwuf; tradotto in italiano con “sufismo”, deriva dalla parola suf che vuol
dire “lana”. Di lana era fatto I'abito dei mistici musulmani.

2 Come traduzione in italiano del Corano utilizzeremo A. Bausanti, 7/ Corano. Introduzione, tra-
duzione e commento di Alessandro Bausani, Rizzoli, Milano 2001.

3 11 termine arabo hanif (plur. hunafii’), ¢ di origine incerta, anche se I'ipotesi pitt probabile ¢
che derivi dal siriaco hanpa che originariamente significava “pagano”. Esso ricorre pil volte nel
Corano per indicare coloro che in epoca precedente a Muhammad professavano il monoteismo
puro, come seguaci della religione di Abramo, i quali si differenziavano dall’ebraismo e dal cri-
stianesimo. Abramo fu considerato il primo tra questi fedeli: «Vi diranno ancora: “Diventerete
ebrei o cristiani e sarete ben guidati!”. Ma tu rispondi: “No, noi siamo della nazione d’Abramo,
che era un hanif; e non gia un pagano”. — E dite loro ancora: “Noi crediamo in Dio, in cio che ¢
stato rivelato a noi e in cid che fu rivelato ad Abramo, a Ismaele, a Isacco, a Giacobbe, e alle Do-
dici Tribu, e in cio che fu dato a Mose e a Gest, e ai profeti del Signore; non facciamo differenza
alcuna fra loro e a Lui tutti ci diamo!”», Sura della Vacca — al-Bagara (Q. II, 135-136). «Abramo
non era né ebreo, né cristiano: era un hanif, dedito interamente a Dio e non era idolatra», Sura
della famiglia di 7mrin (Q. 111,67). Nello stesso Corano, come anche nell'interpretazione islami-
ca della figura di Abramo, fondatore della religione che professava il monoteismo, la religione di
Abramo viene ripresa, restaurata e rinnovata dalla religione islamica. Il termine hanif diventa cosi
il sinonimo di muslim (musulmano: sottomesso a Dio) e il verbo tahannafa (diventare un hanif),
¢ sinonimo di: “abbracciare I fslim”.

4 Riportiamo il virgolettato per evitare l'uso eresiologico dell’aggettivo “nestoriano”.

> Cf T. Faup — A. Bausant, Storia dell’islamismo, in H.C. PuecH (ed.), Laterza, Roma - Bari
1986, 131. In termini di polemica anticristiana il Corano recita: «Si sono presi i loro dottori
e i loro monaci e il Cristo figlio di Maria come “Signori” in luogo di Dio, mentre erano stati
esortati a adorare un Dio solo: non ¢’¢ altro Dio che Lui, glorificato ¢ esaltato oltre quel che a
Lui associano! [...] O voi che credete! Certo molti dei dottori e dei monaci consumano i beni
altrui in cose vane e allontanano gli uomini dalla Via di Dio. Orbene a coloro che ammucchiano

Paolo Nicelli 53



contemplazione e meditazione del mistero di Dio, ma che in un contesto
di costituzione e integrazione della comunita di Medina egli preferi dare
delle indicazioni pratiche su come vivere il culto e i valori morali islamici
alla luce delle rivelazioni che di volta in volta riceveva. Lungo il percorso
storico dell’/slim, in termini graduali e progressivi, si verificd un processo
d’istituzionalizzazione della religione islamica, dovuta soprattutto a una
lettura e a un’interpretazione delle fonti, quali il Corano e la Sunna, pit
giuridica che spirituale. I mistici musulmani cominciarono ad essere visti
come personaggi strani, un po’ eccentrici e al limite dell'ortodossia, dalla
religione ufficiale, per via delle loro pratiche esoteriche e delle loro affer-
mazioni spesso in conflitto aperto con le autorita religiose musulmane®.
In questo senso, la reazione delle autorita religiose non deve essere vista

I'oro e I'argento e non lo spendono sulla Via di Dio annuncia castigo cocente, — il giorno in cui
questi metalli saranno arroventati nel fuoco della gehenna e se ne imprimera un marchio sulla
loro fronte, sui loro fianchi e sui loro dorsi: “Ecco quel che ammucchiaste per voi! Gustatelo, ora,
quel che avete ammucchiato!», Sura della conversione o del pentimento — a/-Tawbah (IX, 31.34).
Sempre con toni di polemica anticristiana il Corano recita: «E gia inviammo No¢ e Abramo e
stabilimmo fra la loro progenie il dono della Profezia e il Libro; ma di fra loro alcuni si lasciaron
guidare, e molti furono gli empi. — E allora sulle loro orme in successione inviammo i Nostri
Messaggeri e ancora inviammo Gesu figlio di Maria, ¢ demmo a Lui il Vangelo, ¢ ponemmo
nei cuori di coloro che lo seguirono mitezza e misericordia; quanto al monachesimo fu da loro
istituito (e non fummo noi a prescriverlo loro) solo per il desiderio del compiacimento di Dio;
ma non lo osservarono come andava osservato. E a quei di fra loro che credettero demmo la loro
mercede, ma molti fra loro son empil» Sura del ferro —al-Hadid (LVII, 26-27). Contrariamente
a quanto espresso prima sul monachesimo, questa volta in un ambito di polemica antiebraica
e antipoliteista (pagana), troviamo un accenno benevolo nei confronti dei cristiani detti “i pit
cordialmente vicini a coloro che credono”: «Troverai che i piti feroci nemici di coloro che credono
sono i giudei e i pagani, mentre troverai che i pilt cordialmente vicini a coloro che credono sono
quelli che dicono: “Siamo cristiani!”. Questo avviene perché fra di loro vi sono preti e monaci
ed essi non sono superbi — ma anzi, quando ascoltano quel che ¢ stato rivelato al Messaggero di
Dio li vedi versar lacrime copiose dagli occhi, a causa di quella verita che essi conoscono, e li odi
dire: “O Signor nostro! Crediamo! Annoveraci fra i testimoni del Vero! — E come poi potrem-
mo non credere in Dio e nella Verita che ¢’¢ giunta, noi che bramiamo che il Signore nostro ci
faccia entrare coi Santi nel Paradiso?”. — E li ricompensa Iddio, per quel che essi han detto, con
giardini alla cui ombra scorrono i fiumi, dove resteranno in eterno. Questa ¢ la mercede di chi
opera il bene. — Ma quei che rifiutan fede e smentiscono i Nostri Segni, essi son dell'Inferno»,
Sura della mensa — al-Mda'idah (V, 85-86). Sul rapporto tra il monachesimo cristiano e I Is/dm vedi
gli importanti contributi di R.A. NICHOLSON, [ mistici dell Islam, Fratelli Bocca Editore, Torino
1925; R. GRAMLICH, Los misticos del Islam: mil aros de textos sufies, Sal Terrae, Bilbao 2004; J.M.
BLANQUEZ MARTINEZ — M.P. Garcia GELABERT, «Muhammad y el monacato palestino», in
Espacio, Tiempo y Forma Serie II, Historia Antigua, 24 (2011) 587- 632 (http://revistas.uned.es/
index.php/ETFII/article/viewFile/1882/1759); ].M. VELASCO, I/ fenomeno mistico, antropologia,
culture e religioni, Jaca Book, Milano 2001.

¢ Cf P. BRANCA, Introduzione all’Islam, San Paolo, Cinisello Balsamo (MI) 2001, 249.

54 La mistica islamica, la dottrina e la prassi dei S#f?



unicamente come un atteggiamento di rigiditd “oltranzista”, finalizzato a
chiudere la porta a qualsiasi esperienza mistica, ma semplicemente come
il tentativo di voler preservare 'ortodossia da qualsiasi innovazione (bida)
che introducesse errori o pratiche poco in linea con il culto e il credo
islamico. Ci riferiamo a questioni legate ai fondamenti dell’Zs/dm quali:
la concezione stessa di Dio; il Suo rapporto con le creature, 12 dove i sifi
incoraggiavano 'esperienza diretta di Dio, del suo amore per 'umanita e
per il credente in particolare. Nell’[s/im non si incoraggia mai I'esperienza
diretta di Dio e soprattutto si oppone fortemente la partecipazione della
creatura alla realta essenziale di Dio, al fine di preservare I'assoluta trascen-
denza divina. E allora, come ¢ stato possibile uno sviluppo cosi fiorente
della mistica islamica, non solo nella Penisola Arabica, ma in tutto il mon-
do musulmano, soprattutto nel Sud-Est asiatico?’.

2. Il Profeta e il Corano

Le risposte a questa domanda potrebbero essere molte, di carattere sia
religioso e storico, sia antropologico e sociale. Tuttavia credo che quella
pit plausibile sia «la vocazione alla ricerca dell’assoluto come esigenza
insopprimibile dell’animo umano»®, espressione, questa, del senso reli-
gioso dell'uvomo, mai assopito ma sempre vivo e attivo, unito all’esigenza
del sifi di andare al di [ della semplice espressione letterale del decreto
divino o del precetto legale, per ricercarne il senso spirituale e il senso
anagogico, cio¢ la sua applicazione etica. Ecco dunque che il Profeta
suscita un grande fascino sui mistici musulmani, i quali esprimono una
profonda venerazione per Muhammad, uniformando la loro vita ai suoi
insegnamenti e al suo esempio. Cosi da maestro a discepolo si instaura
una relazione spirituale fondata sul contatto diretto con I'Inviato di Dio,
che diventa prototipo dell’asceta perfetto ed esegeta della rivelazione co-
ranica. Questa’'ultima crea un percorso spirituale d’indissolubile unita,
come gli anelli che compongono una catena (silsilah), fondamento di
quella tradizione islamica che prende il nome di Sunna.

Tuttavia non bisogna dimenticare che I'[s/im non accetta la venera-
zione della persona in quanto tale, come fattore sostitutivo all’adorazione

7 Sull’'influenza della mistica islamica nel contesto del Sud-Est asiatico cf P. NICELLI,
L'Islam nel Sud-Est asiatico, Edizioni Lavoro, Roma 2007, 39-62.
8 P. BraNca, Introduzione all’Islam, 250.

Paolo Nicelli 55



di Dio. Il ruolo del Testo rivelato (Qur4n, Corano), Parola di Dio, viene
prima rispetto alla persona che lo trasmette, cio¢ il Profeta. Dunque il
Corano, prima di tutto, ¢ presupposto di spiritualitd musulmana e solo
in secondo piano vengono le virti di Muhammad. Se veramente voglia-
mo comprendere la spiritualita dei sifi, dobbiamo rivolgerci al Corano e
soprattutto a quei versetti che promuovono l'idea di Dio, la sua unicita,
i suoi attributi, la sua trascendenza inaccessibile. Nella prima parte della
professione di fede: La Ilaha illa Allih («Non ci sono dei, ma Dio»), si
afferma che Dio ¢ la realta una e unica; Egli ¢ 'essere supremo e unica
realta sussistente. Di fronte a Dio, infatti, ogni altra realta ¢ apparenza.
Da qui 'onnipotenza di Dio, che definisce il divino come causa prima e
unica di ogni evento e definisce lo szazus della creatura in rapporto al suo
Creatore. Ecco delineati i tratti fondamentali di una spiritualitd mistica
musulmana indicati da un grande islamologo, Louis Massignon, come:
«i germi autentici di una mistica, germi suscettibili di uno sviluppo au-
tonomo, senza fecondazione estranea»’. Il siifi desidera avvicinarsi a Dio,
unica e vera realtd fondante e per questo vuole distaccarsi dal mondo,
considerando le realtd materiali o mondane delle realtd penultime, ri-
spetto all’'unica vera assoluta realta: Dio. Nel percorso mistico si procede
all’eliminazione di tutto cio che di mondano impedisce o ritardi il rag-
giungimento dell’oggetto della vera ricerca: Dio stesso. Da qui il passo &
breve: il sifi considera la “via mistica” come la “via suprema” del fedele,
tesa al passaggio dalla pratica formale della religione, I'Zs/im, all'interio-
rizzazione della Parola di Dio nel proprio cuore, la quale suscita nei fedeli
latteggiamento di fede profondo (7mdn), come mendicanza dell’'amore
di Dio (sugiid — prosternazione davanti a Dio, parte della preghiera litur-
gica islamica). Quindi per il sifi non solo bisogna seguire la strada ma-
estra dell’obbedienza alla Legge islamica, cammino richiesto al credente
comune; bisogna soprattutto seguire la strada superiore della ricerca di
Dio come nostalgia e anelito a ricongiungersi a Lui:

Un cuore voglio, un cuore dilaniato dal distacco dell’Amico, che possa
spiegargli la passione del desiderio d’Amore; perché chiunque rimanga
lungi dall’origine sua, sempre ricerca il tempo in cui vi era unito’.

? L. MassIGNON, La passion de Hallaj, martyr mystique de 'lslam, Gallmard, Paris 1921, 480.
10 Romi, Poesie mistiche, a cura di A. Bausani, Rizzoli, Milano 1980, 27.

56 La mistica islamica, la dottrina e la prassi dei S#f?



3. L'esperienza dell’lamore di Dio e l'unita dell’essere
nella mistica islamica"

Lesperienza dell’amore di Dio non era sconosciuta alla tradizione
islamica, soprattutto nel sifismo. Tra i compagni del profeta Muhammad
era solita la pratica di un certo ascetismo (zuhd) e intorno al I/VII seco-
lo, nacque una piccola corrente di “pieta popolare” per via dell’attivita
missionaria di diversi mistici. Fin dall’inizio dell’/s/dm, il modo tradizio-
nale di praticare la religione fu accompagnato da questo approccio pit
mistico di vivere la fede, divenendo entrambe le modalita, quella giu-
ridico-cultuale e quella mistica, due “anime” che a volte si integravano
tra loro e a volte si scontravano su come interpretare le prescrizioni della
Legge islamica e le pratiche cultuali.

Tra i primi mistici dell’/sldm a seguire questa interpretazione spi-
rituale troviamo gli “otto asceti” antichi, i pili celebri dei quali sono:
‘Uways al-Qarani (d. 657); al-Aswad al-Nakha‘? (d. 694); Abt Muslim
al-Khawlani (d. 682). Lottavo di questi ¢ chiamato con diversi appel-
lativi di gruppi ascetici, usati anche dai mistici di tradizione cristiana:
zuhhid (asceti), ‘ubbid (adoratori), bakkddin (piangenti). Si tratta di al-
Hasan al Basri.

Il caso di al-Hasan al-Basri (d. 110/728), uno dei fondatori della cor-
rente mistica musulmana, fu emblematico di una pacifica e fruttuosa
convivenza tra le due anime presenti nella tradizione islamica. Le sue
stesse parole: «lo desidero Lui, e Lui desidera me», esprimono la pro-
fonda ricerca dell’'amore divino da parte di un vero ricercatore di Dio.
Egli fu fortunato rispetto ad altri maestri sifi; per queste parole non fu
perseguitato dall’autorita costituita'*:

Gli dissero: «Maestro: i nostri cuori sono addormentati, giacché la tua pa-
rola non fa effetto. Che dobbiamo fare?». «Volesse il cielo — rispose — che
fossero solo addormentati, giacché un dormiente, quando ¢ scosso, si sve-
glia. I vostri cuori sono morti, ché per quanto li scuota non si svegliano!»;

' Rielaborazione di alcune pagine contenute in P. NICELLL, A/-Ghazili, pensatore e maestro spiri-
tuale, Jaca Book, Milano 2013, 59-63.

12 P Vismara (S.d.C.), Al-Maksid al-asnd fi sharh ma'ini asma’ Alléh al-husnd, Lo scopo pii alto
della spiegazione dei significati dei “Bei nomi di Dio”, di Abii Himid Muhammad al-Tist al-Ghazili
(1st fas/ of the 2nd fann), Spiegazione dei primi 14 Bei Nomi di Dio, traduzione e commento
come esercitazione di licenza presso il PI.S.A.I., Moderatore Maurice Borrmans, Roma 1987

(1.n G1107).

Paolo Nicelli 57



Disse: «[’accompagnarvi oggi con chi vi sgomenta e I'essere sicuri doma-
ni, ¢ meglio che 'accompagnarvi oggi con chi vi fa sicuri e presentarvi
domani con paura a chi vi sgomenta (Dio)»;

Gli dissero: «C’¢ della gente che viene alle tue riunioni spirituali per cri-
ticarti». Rispose: «lo veggo in me il desiderio del sommo paradiso o della
vicinanza dell’Altissimo. Non sento (non veggo) in me quello di salvarmi
dalla malignita degli uomini, giacché neppure il Creatore trova scampo
dalla loro lingual»".

Nel III/IX secolo, detto dell'etd d’oro della mistica islamica, ci fu lo
sviluppo delle scuole siff in Basra, in Egitto, in Baghdid e in Khurésan.
Una delle figure piu significative del sifismo fu al- Bistami (d. 261/864 o
264/877-8)", rude e solitario mistico, che comincio la sua via mistica con
la stretta osservanza della legge. Non era raro che tra i mistici dell’ Zs/im, vi
fossero dei siifi che avessero un approccio di tipo tradizionale alla Sari‘a e
alla Sunna. In questo senso, la Legge islamica divenne la via migliore per
vivere in maniera piu radicale la rinuncia alle cose del mondo, per dedicarsi
alla ricerca dell'amore di Dio. Da qui al-Bistimi scopri, nella sua ricerca
mistica, che il suo “lo” era il reale ostacolo alla perfetta “unione con Dio”".
Per lui I'lo consisteva nell’'orgoglio personale o nella superbia, espressa dal
credente quando si poneva di fronte a Dio, premettendo la propria volonta
alla sua. Da qui il maestro siifi volle purificare la vita spirituale del credente
da qualsiasi atteggiamento diretto a ridurre la volonta di Dio alla propria
volontd, al proprio progetto. Per questo propose un cammino di prassi cul-

13 Cf EJ. PErRONE — G. R1zzARDI, Lz spiritualita islamica, Studium, Roma 1986, 158-
159.

% Abit Yazid (Bayazid) Tayfir ibn Tsé ibn Surisin al-Bistami, & una delle piti celebrate figure del
misticismo islamico. Egli passo la sua vita in Bist 4m, nella provincia di Qfimis. In quella citta mori
nel 261/874 o nel 264/877-8. Egli non scrisse alcuna opera, ma i discepoli appartenenti al suo
circolo misero per iscritto 500 suoi detti, che risultano estremamente audaci, poiché richiedono
una predisposizione della mente tipica del mistico che ha coscienza di sé come di uno che si unisce
spiritualmente con la divinity (Allih). Al-Gunayd, un famoso maestro sifi di Baghdid, ricevette
una raccolta di detti di a/-Bistdmi in persiano da tradurre in arabo. Su questo tema cf H. RITTER,
«Al-Bistami», Abstract from E/-2, CD-Rom English Edition, Koninklijke Brill NV, Leiden 2002.
1> Non ¢ sempre facile estrapolare dai testi dei maestri 577 la portata teologica del concetto del
“S€ o dellIo” del credente, che nel cammino ascetico si unisce spiritualmente con Dio. Le
espressioni gia citate di al-BistAmi quali: «decorato da Dio della Sua singolaritd (wahadiniya)»;
oppure: «vestito della Sua identita (ananiya)», possono essere interpretate e confuse come I'assun-
zione o l'essere partecipi della natura divina o degli attributi divini, contravvenendo all’insegna-
mento musulmano tradizionale.

58 La mistica islamica, la dottrina e la prassi dei S#f?



tuale teso a ridurre 'eccessiva pratica rogatoria, soprattutto nella preghiera,
al fine di distogliere il credente dalla tentazione di anteporre se stesso a
Dio. Nella preghiera, il fedele musulmano doveva ricercare solo Dio e non
auto-glorificarsi nel rendere grazie a Dio. Le espressioni come: «Dunque,
io sono Te, Tu sei me, io sono Te», indicavano la sua convinzione che Dio
vivesse in lui al punto di attribuirsi i nomi riservati solo a Dio.

Ho visto in sogno I'Onnipotente e gli ho chiesto: «Signore, che devo fare
per trovarti?». Rispose: «Staccati dalla tua anima inferiore e vienil»;

Ho conosciuto Dio per mezzo di Dio, e ho conosciuto cio che non ¢ Dio
alla luce di Dio;

Gli domandarono: «Quand’¢ che 'uvomo diventa umile?». Rispose:
«Quando sa di non possedere né stazioni né stati mistici e non trova in
tutto il creato uno peggiore di lui»;

Gli domandarono: «Cosa c’¢ di meglio nella vita per gli uomini d’ecce-
zione?». Rispose: «La felicita che ¢ loro riservata dalla nascita». «E in man-
canza di questo?». «Un cuore che si dedichi ai riti, ma che sia ardente»;
Affermo un discepolo: «Una notte vidi in sogno 'Altissimo che diceva:
“Tutti gli uomini chiedono il paradiso, ma Bistimi non mi chiede che

me stesso’ »'°.

E difficile capire se al-Bistimi stesse vivendo una reale identificazione
con Dio oppure si trattasse solo di “inabitazione spirituale” di Dio nel
credente. Tuttavia, le autorita religiose lo accusarono di associare se stesso
a Dio.

Un altro importante mistico fu al-Hallag (244/858-309/922)", una

' Cf EH. PEIrRONE — G. Rizzarpl, La spiritualiti islamica, 165-167.

7 Abt al-Mughith al-Husain ibn Manstr ibn Mahamma al-Baidawi (al-Hallag - cardatore di
lana), fu un mistico e teologo persiano che scrisse anche in arabo. Egli nacque ad al-Tr, vicino a
al-Baida (Fars) nel 244/858 e per via dei suoi insegnamenti sul misticismo e sulla ascetica islamica
fu accusato di essere un ciarlatano dai 7 taziliti, scomunicato da un fawqi‘ dell'Imamiya e da
una fatwd della Zahiriya. Fu arrestato anche due volte dalla polizia ‘Abbasside. Nel 309/922, fu
giustiziato dopo sette mesi di processo. In teologia (Kalim), egli insegnd la trascendenza di Dio
al di la dei limiti della creazione e I'esistenza di uno spirito divino increato, che si unisce con lo
spirito creato dell’asceta. Per al-Hallag, il santo diventa il vivente e personale testimone di Dio. Le
sue parole: «And al-Hagq» (lo sono la Veritd), furono motivo di scandalo e di successiva condan-
na. Nella mistica (ZTasawwuf), egli predico la perfetta unione con la volonta divina attraverso il
desiderio della sofferenza e la sottomissione ad essa. Su questi temi cf L. MASSIGNON, La Passion
de Halldj, Martir Mistique de I'lsldm, Voll. I-1V, Editions Gallimard, Mayenne 1975; L. GARDET,
Experiences mystiques en terres non-chretiennes, Paris 1953, pp- 131-141, 153; G.C. ANawat1 — L.
GARDET, Mystique musulmane, aspects et tendances expériences et techniques, Librairie Philosophi-

Paolo Nicelli 59



grande personalita della scuola mistica di Baghdad. Con la sua pratica
sufi si raggiunse la vetta del misticismo islamico intorno alla seconda
meta del III/IX secolo e I'inizio del IV/X secolo. Al-Hallag viaggio mol-
to, soprattutto a Makka (Mecca) per compiere il pellegrinaggio (hagg) e
per fare pratica di eremitaggio. Nei suoi viaggi fu anche un missionario
dell’ Islim, predicando la via mistica fino a raggiungere la regione del
Sind. Quando ritorno a Baghdéd, continuo la sua predicazione dell’“a-
more di Dio” e per questo fu prima perseguitato, poi imprigionato e
di seguito ucciso. Egli fu accusato di associazionismo, cio¢ di predica-
re la completa unione con Dio, riportata dalla sua affermazione «A4nd
al-Haqq» (lo sono la Veritd), che sottolineava I'esperienza mistica della
presenza di Dio nel suo cuore, come inabitazione (huliil) spirituale del
divino. Per questo motivo al-Hall4g fu condannato alla pena di morte.

I giuristi musulmani gli contestarono la sua nozione di “amore di
Dio”, che implicava 'umana relazione di reciproco amore tra Dio e ['uo-
mo. Per loro, infatti, Dio poteva essere solo 'oggetto di adorazione e non
loggetto dell'amore, poiché I'amore richiedeva sempre una relazione re-
ciproca che poteva essere chiamata “aflinitd”. Secondo i giuristi, il vero
problema della posizione di al-Hallag stava nel fatto che tale relazione di
affinita richiedeva, come conseguenza, la “consanguineitd” o la “parente-
la” tra Dio e 'uomo, cosa che era impossibile affermare secondo l'inse-
gnamento teologico islamico. Infatti, tra Dio-Creatore e 'uomo-creatura
esisteva sempre un profondo vuoto, una profonda distanza da colmare.
Sempre per i giuristi musulmani, I'affinita e la conseguente parentela
erano un vero e proprio attentato all’unicita di Dio e alla sua assoluta
alterita rispetto alla creatura. Laffermazione di al-Halldg metteva dunque
in serio dubbio il monoteismo islamico, ponendo il maestro sifi sullo
stesso piano di Dio o, meglio ancora, identificandolo con Dio. Anche
al-Hallag, come tanti altri mistici dell’ Zs/dmn, utilizzo un linguaggio spesso
ellittico e misterioso per esprimere la profonda esperienza mistica della
presenza dell’amore di Dio nel suo cuore. Una tale esperienza di pie-
nezza spirituale lo portava a vivere il suo “lo” come totalmente parte
dell“Io” di Dio. Egli era totalmente “fatto” dall’amore di Dio e non
poteva che testimoniare con la sua vita e le sue parole quanto Dio amasse

que J. Vrin, Paris 1961, 35-40, 101-104, 107-110, 118-121, 171-173; L. GARDET, Etudes de
philosophie et de mystique comparée, Librairie Philosophique J. Vrin, Paris 1972; R. ARNALDEZ,
Halldj ou la religion de la croix, Plon, Paris 1964; H. CoRrBIN, Storia della filosofia islamica, Adel-
phi, Milano 2000, 206-208; T. Faup — A. Bausant, Storia dellislamismo, 135.

60 La mistica islamica, la dottrina e la prassi dei S#f?



le sue creature. In questo senso, la sua unita col divino poteva essere letta
come un processo di “divinizzazione”. Si tratta di un’inabitazione (hulil)
spirituale e non essenziale del divino nell'uomo, come espressione della
presenza dell’'amore di Dio nel cuore del credente. Questo ¢ il vero senso
dell’espressione: «lo sono Lui», dove il maestro esprimeva I'inabitazione
spirituale dell’amore di Dio nel suo cuore, che lo rendeva totalmente
sottomesso alla Sua volonta.

Quale terra ¢ vuota di te [0 Dio], che si affannano a cercarti in cielo? Li
vedi scrutare con lo sguardo le tue altezze, mentre per la loro cecita non
ti scorgono;

[Luomo ¢] materiale del corpo, fatto di luce nel suo intimo, divino, giu-
dicatore, dotato di scienza nello spirito. Egli riconduce lo spirito ai suoi
padroni e lascia il corpo a imputridire nella terra;

La gente [musulmana] compie il pellegrinaggio [alla Mecca]. lo, invece,
mi reco in pellegrinaggio da colui che abita in me. Essi offrono vittime:
io offro la mia anima e il mio sangue. Vi sono coloro che fanno la pro-
cessione attorno alla Kz ‘ba [Casa sacra] senza uso di membra. Essi fanno
la processione intorno a Dio: cio li dispensa dalla visita dei Luoghi san-
ti[della Mecca, di Medina, e, per taluni, di Gerusalemme];

Il tuo posto [0 Dio] nel mio cuore ¢ tutto il mio cuore, e nel tuo posto
non v’¢ spazio per alcuna cosa creata. Il mio spirito ti ha collocato fra la
mia pelle e le mie ossa. Cosa farei quindi se ti perdessi?;

Ti sei assentato [0 Dio] ma non ti sei assentato dalla mia coscienza: sei,
anzi, divenuto la mia gioia e la mia esultanza. Nella separazione si ¢ con-
sumata 'unione; stando assente son divenuto presente. Nel segreto del
profondo del mio pensiero tu te ne stai pil nascosto dell'immaginazione
della mia coscienza, e mi tieni compagnia durante il giorno, o sei il mio
interlocutore notturno quando ¢ buio;

Con tutto il mio essere abbraccio tutto il tuo amore o mio Santo [0 Dio]
e tu riveli segretamente a me, come se fossi tu in me. Volgo il mio cuore
fra le cose che non sono te, ed ecco che mi sento estraneo ad esso, e tu
solo me lo rendi famigliare. Eccomi dunque nel carcere della vita, privo
del senso d’intimita. O [Dio] richiamami a te da questo carcere!;

Ho visto il mio Signore con I'occhio del cuore e gli ho chiesto: «Chi sei
tu?». Mi ha risposto: «Te». Il «dove» rispetto te non ha «dove», e non
c’¢ «dove» la «dove» sei tu. Né la «ipotesi» ha su di te «ipotesi» per poter
sapere dove sei tu. Tu sei [o Dio] colui che abbraccia ogni «dove» in un

Paolo Nicelli 61



tuo «non dove». «Dove» dunque sei tu?;

Non ¢ permesso a chi vede cose diverse da Dio e invoca altri che Dio,
affermare: Ho conosciuto Dio I'Uno dal quale procedono le unita;

Non mi sono mai staccato da lui [da Dio] e non I'ho mai raggiunto;

Tu o Dio sei colui che mi ispira passione, e non gia 'orazione. Non sia
detto che ¢ l'orazione che si attacca al mio cuore;

Io sono colui che ama, e colui che amo ¢ me. Siamo due spiriti che abbiam
preso albergo in un sol corpo. Se tu vedi me, vedi lui. Se vedi lui, vedi noi;
Lode a colui la cui umanita manifesto il mistero della gloria della sua
fulgente divinita! E quindi apparve in mezzo alla sua creazione in forma
di chi mangia e beve;

Il punto ¢ lorigine di ogni linea e tutta la linea ¢ fatta di punti riuniti.
Dunque la linea non puo prescindere dal punto, né il punto dalla linea.
Ogni linea, diritta o curva, esce dal movimento di uno stesso punto. E
tutto cid che cade sotto lo sguardo ¢ un punto fra due punti. Questo ci
fa capire come Dio appaia attraverso tutto cio che si percepisce e traspaia
attraverso tutto cio che si contempla. Per questo io dichiaro: «Non vedo
cosa alcuna in cui non veda Dio»;

Uomini! Dio conversa con le sue creature in tutta benevolenza, manife-
standosi ad esse, poi sottraendosi, sempre per educarle. In effetti se non
si manifestasse, la gente cadrebbe nell’empieta. Se egli non si sottraesse,
la gente ne sarebbe abbagliata. Ecco perché Dio non concede la perma-
nenza in questi due stati;

O uomini! Quando Dio si impadronisce di un cuore, lo vuorta di tutto
cio che non ¢ lui. Quando si interessa a un uomo, non lo lascia vivere che
per sé. Quando si affeziona a uno dei suoi fedeli, incita gli altri a perse-
guitarlo, afhinché quel servitore cerchi di lui e si avvicini a lui'®.

Altro importante mistico dell’/s/im ¢ Ibn al-‘Arabi (1165-1240), che

uni una profonda spiritualita alla conoscenza filosofica e teologica. Dopo
una crisi interiore, dovuta a una malattia, abbandoné la nativa Spagna
per seguire la via mistica facendosi «pellegrino dell’Assoluto»”. Tra le
sue opere sono famose: al-Futihdt al-Makkiya (Rivelazioni Meccane), il
breve trattato Kitdbu-I-fand’i fi-I- musihada (1l libro dell’estinzione e del-
la contemplazione) e i Fusiis al-Hikam (Le gemme della Sapienza). Ibn

'8 Cf EH. PeirRONE — G. RizzarDl, La spiritualita islamica, 169-172.
Y P. BRANCA, Introduzione all Islam, 261.

La mistica islamica, la dottrina e la prassi dei S#f?



al-Arabi ¢ un vero cantore dell’'amore di Dio, tema questo espresso a par-
tire dal suo pensiero legato al concetto dell’'unita dell’essere, wahdat al-
wugid. Egli sostiene che 'Essenza divina e la realta sono “Uno”. Da qui
la realtd, come insieme di tutto, ¢ 'emanazione dell’Essenza divina, che
¢ in se stessa inconoscibile, ma che diventa conoscibile attraverso le sue
emanazioni, costituenti I'universo. Il genere umano ¢ un microcosmo, o
somma delle manifestazioni divine. Pertanto, discendendo dall’Essenza
divina alla realta, ci sono dei gradi o stadi d’essenza, che sono le manife-
stazioni dell’assoluta Essenza divina:

Il mio cuore ¢ capace [di divenire] tutte le forme [distinte]: esso ¢ il chio-
stro del monaco cristiano, un tempio per gli idoli, una prateria per le gaz-
zelle, la Ka'ba del pellegrino, le tavole della Legge mosaica, il Corano...
amore ¢ il mio credo; da qualunque parte si volgano le sue cammelle,
amore ¢ sempre il mio credo e la mia fede®.

La Realta Divina Essenziale ¢ troppo elevata per poter essere contemplata
dall’occhio contemplante, fin quando in esso permanga una traccia della
condizione creaturale. Ma quando viene meno «cio che non ¢ stato» — e
che [per natura] ¢ caduco — «e resta cid che non ha mai cessato d’essere»
— e che per [natura] ¢ durevole — allora si leva il Sole della prova decisi-
va per la Visione autentica®'; allora si produce la sublimazione assoluta
dell’assoluta Bellezza, che ¢ '«Occhio della Sintesi e della Realizzazione
per eccellenza», e la «Stazione della Quiete e dell’Autosufficienza Immu-
tabile»??. Tale Occhio vede allora i Numeri come un Unico, il numero
Uno, che compie un viaggio attraverso i gradi della molteplicita, in cui
rende manifeste le entiti dei Numeri. E in questa stazione contemplativa
che avviene il travisamento di chi professa la dottrina dell’unificazione®.

20 G.C. Anawartl — L. GARDET, Mistica islamica, SEI, Torino 1960, 58, cit. in P. BRaNCA, Intro-
duzione all’lslam, 261.

% La «Visione autentica» non ¢ per tutti, ma solo per coloro che sono stati iniziati alla via mistica
o che comunque hanno gia fatto un lungo percorso d’ascesi spirituale. Dawg definisce, nel vo-
cabolario del zasawwuf; la primizia di uno svelamento iniziatico, come “conoscenza iniziatica’,
derivante dalla pratica ascetica e dall’esperienza spirituale e mai dalla sola teoria. Essa ¢ “degu-
stazione”, “sapore” della Visione autentica, sempre nel rispetto della distanza tra la creatura e il
Creatore.

22 Secondo Yunis Tawfik, /bn al-Arabi attribuisce al termine al-gumiid il significato di auto-
sufficienza immutabile, letteralmente: “fissazione”, in IBN AL-ARraBI, I/ libro dell'estinzione nella
contemplazione, traduzione di Yunis Tawfik e Roberto Rossi Testa, SE, Milano 1996, 42.

» Littihad, o unificazione, ¢ la dottrina che afferma che la suprema realizzazione ¢ un atto di uni-
ficazione fra due essenze distinte, quella del servo e quella del Signore che si riducono a una delle

Paolo Nicelli 63



Costui, vedendo che I'Unico peregrina attraverso i gradi della molte-
plicita, la cui esistenza ¢ puramente speculativa, nei quali Esso riceve
dei nomi che variano di volta in volta a seconda dei gradi, non vede i
Numeri come diversi dall'Uno: e allora afferma che ha avuto luogo un’u-
nificazione?*. Or dunque, I'Unico, ossia 'Uno, non compare contempo-
raneamente con il proprio nome e la sua essenza in gradi diversi se non
in quello dell'Unita prima: ogni volta che si mostra negli altri gradi lo fa
con la sua essenza, ma non con il suo nome, poiché in tali casi gli viene
attribuito un nome conforme alla realta del grado della molteplicita in
cui si ¢ manifestato. Cosi il suo nome specifico si estingue, mentre la sua
essenza permane: quando si dice «uno» viene meno cid che ¢ altro da
uno, in virtl di tale nome, e quando si dice «due», la sua entita appare
per la presenza dell’essenza dell’'Uno che si trova a questo grado numera-
le, ma non evidentemente in virth del nome dell’'Uno, poiché ¢ il nome e
non 'essenza dell’unita a contraddire I'esistenza del grado numerale due,
che ¢ in opposizione all’entitd del due, mentre non lo ¢ la sua essenza®.
Coloro che celano i misteri sotto espressioni tecniche, le utilizzano in
modo convenzionale, per cautela nei riguardi dei profani, e quelli che
professano I'efficacia delle «aspirazioni/energie spirituali»*® permangono
sul loro cammino chiaro e retto, finché esso viene loro rischiarato da
indicatori luminosi recati da Spiriti Superiori, residenti nel Grado della
Prossimita alla Stazione della Parola Bocca-a-Bocca?, e su di essi son ben

precedenti due. [bn al-Arabi la definisce in questi termini nelle Futihdt: «LUittihdd & il divenire
una sola essenza da parte di due, quella del servo e quella del Signore; ora non puo darsi i#zihdd
che nell’ambito della quantita e della materia, ed essa non ¢ che uno stato» Fuzihdr (cap. 73,
quest. 153), in IBN AL-ARABI, 1/ libro dell estinzione nella contemplazione, 42.

# Secondo Yunis Tawfik: «Littihid nell’esempio considerato non risiede in una determina-
ta visione dell'Uno che pervade ogni cosa ed ogni numero, in qualche modo esaurendoli, ma
nell'interpretazione che ne viene data: essa si fonda sulla concezione che ogni cosa 0 numero
abbia un’essenza propria distinta dall’Essenza Suprema dell'Uno, e che di conseguenza la visione
unitaria che se ne pud avere sia spiegabile solo mediante la fusione delle essenze delle cose con
I'Essenza dell’'Unov, ib.

» I8N AL-ARABY, 1/ libro dellestinzione nella contemplazione, 14-16.

1] termine arabo utilizzato per «aspirazioni» & himan. Per Ibn al-Arabi ci sono tre tipi di aspi-
razione: 1) laspirazione della presa di coscienza, cioe il risveglio del cuore di fronte a cid che
viene proposto dallintima realtd dell’essere; 2) I'aspirazione della volonta (il desiderio), che &
Iaspirazione «concentrativa» delle forze interiori dell’essere, applicabile a qualsiasi finalita, an-
che quella spirituale; 3) I'aspirazione della Realtd Essenziale, cio¢ la concentrazione di tutte le
aspirazioni mediante I'aspirazione. Su questo tema cf IBN AL-ARraBl, 1/ libro dell'estinzione nella

contemplazione, 44-45.
7 Ibn al-Arabi, nelle Futithir al-Makkiya (cap. 73, quest. 153) scrive: «Cid ¢ espresso dal Profe-

64 La mistica islamica, la dottrina e la prassi dei S#f?



tracciate le Sante Scritture, quasi fossero testimonianza della realizzazio-
ne da essi raggiunta, che permettono loro il passaggio dall’'una all’altra
modalitd, per via di sublimazione. Allora il velo ¢ sollevato, allora cid
che era stato nascosto ¢ rivelato! Allora il nodo ¢ sciolto, il chiavistello &
fatto scorrere, la serratura ¢ aperta! Allora le «aspirazioni/energie» proprie
ad un’altra modalita si unificano per scrutare la Realtd Unica, e I'essere
non concepisce che una sola «aspirazione». Da tale «aspirazione»® unica
procedono degli effetti che influenzano la Realta Pura. In ogni caso, sia
che queste influenze provengano per astrazione dall’«aspirazione unican,
sia che derivino dalle aspirazioni particolari nel momento stesso in cui si
producono, ¢ sempre Lui che sotto ogni punto di vista si vede, anche se
non Lo si conosce”, ¢ sempre Lui la meta di ogni aspirazione, anche se
non Lo si raggiunge, ¢ sempre Lui che viene professato in tutte le lingue,
anche se resta ineffabile! E che formidabile stupore si prova, che grande
sospiro di sollievo si trae quando «il velo ¢ sollevato, e lo sguardo si fa
penetrante», quando «il Sole si unisce alla Luna», e quando I'Influente
appare congiunto al suo Influsso per essere scorto dall’Occhio dell'uomo!
Allora si mostra ai contemplanti sotto diverse Forme, allora avviene il
gioco nei confronti di quelli che hanno giocato, allora chi ha fede vince
e chi ne ¢ privo perde!™.

Altro esponente della mistica islamica ¢ senzaltro Galal al-Din al-
Riimi (1207-1273). Influenzato dal pensiero e dall’esperienza spirituale
di Ibn‘Arabi, egli concentra parte della sua esperienza mistica nelle ope-
re poetiche dette Divin i-Kabir (Grande canzoniere) e nelle Masnavi-yi

ta — su di lui la benedizione e il saluto di Dio! — nella sua risposta postagli dall’Angelo Gabriele
intorno all'Zhsén ('Adempimento perfetto delle opere e della Fede) Nelle Iszildhdr si dice «E il
proposito di Dio espresso sul piano della Similitudine (f7 @lami al Mithil)». Per Yunis Tawfik, sul
piano di similitudine la parola divina ¢ simultanea alla visione. Nella realta invece, la parola ¢ un
velo posto sulla visione. Su questo tema cf 7b., 45.

28 Si tratta qui dell’aspirazione della Realta Essenziale (himmatu al-Haqiqa), come indicato al n.
3 della nota 25. E Paspirazione dei pitt grandi maestri fra le genti di Dio. Essi rivolgono le loro
aspirazioni sul Vero ed esse diventano una sola aspirazione, in ragione dell’Unitd a cui tendono.
Cosi facendo esse evitano il “molteplice” e ricercano I“unitd” di cid che ¢ frammentario e diviso
in parti. Tale unita ricercata ¢ I'Identita Pura, cio¢ il Zawhid.

% Ibn al-Arabi, a riguardo della conoscenza, indica la differenza tra 'Essenza in se medesima (D)
e lo statuto divino dell’Essenza (Ulithiyya o Uléha). La prima ¢ intuibile o contemplabile, ma non
intellegibile né comprensibile. La seconda non ¢ intuibile né contemplabile, ma intellegibile e com-
prensibile. Su questo tema cf IBN AL-AraBt, 1/ libro dellestinzione nella contemplazione, 46.

30 1h., 20-21.

Paolo Nicelli 65



Ma'navi (Rime spirituali), di oltre ventiseimila versi. I suoi discepoli lo
soprannominarono mawlana (signore), da cui deriva la confraternita
(tariga) sifi della Mawlawiya. 1 suoi adepti sono chiamati “dervisci dan-
zanti”, conosciuti per le loro danze e per le loro musiche fatte durante le
recitazioni del dhikr:

Dovunque volgerai lo sguardo vedrai la mia Forma, sia che tu guardi a
te stesso, sia che rimani in quell'immenso tumulto’’. Rinuncia a essere
strabico, raddrizza bene gli occhi, ché I'occhio maligno sara lontano, al-
lora, dalla mia Bellezza. Attento a non ingannarti sulla mia forma uma-
na, ché sottile molto ¢ lo spirito, e 'amore molto ¢ geloso! Ma che parlo
di forma? Anche coperto da cento pieghe di feltro i raggi dello specchio
dell’anima fanno manifesto I'universo. Se invece di cibo e denaro avesse-
ro cercato Iddio, non vedresti un sol cieco sull’orlo del fosso. Poiché hai
aperto nella nostra citta una bottega di sguardi amorosi, chiudi la bocca
e soltanto guarda, come purissima Luce! o taccio e nascondo il segreto
a coloro che non ne sono degni. Tu solo sei degno: il mistero per me ¢
celato. Vieni verso I'Oriente come il sole di Tabiz*?, guarda lo stendardo
trionfale, il fasto della Vittoria. Che far dunque, o musulmani, che io
me stesso non conosco? Non giudeo sono, né cristiano, né zoroastriano
o musulmano. Né orientale né occidentale, né terrestre né marino, né
impastato son di terra, né venuto dal cielo io sono. Non di Terra, non
di Acqua, non di Vento, non di Fuoco, non di Empireo, non di Trono,
non di Essere o di Essenza. E non d’India, non di Cina, né di Sassonia
o Bulgaria, non di Persia o Babilonia, né del Khorasan io sono! Non del
mondo, né dell’altro, non d’inferno o paradiso, non d’Adamo, non di
Eva, non di eterei giardini. Il mio luogo ¢ I'Oltrespazio, il mio Segno ¢ il
Senza Segno, non ¢ anima, non corpo: sol sono dell’Amato.

Via da me cacciai ogni Due, dei due mondi Un solo io vedo, Uno cerco,
Uno conosco, Uno canto, Uno contemplo. Egli ¢ I'Ultimo, Egli ¢ il
Primo, Egli ¢ I'Intimo, Egli ¢ il Fuori. Solo «Oh Lui! Oh chi ¢ Lui» io
conosco, io sol canto. Ebbro al calice d’Amore, non sono pitt mondo né
cielo, pitt di nulla so vantarmi, svergognato e libertino. Se ho passato in
vita mia un sol giorno senza Te io mi pento della vita, per quel giorno e

1 Quell'«immenso tumulto» & provocato «dal rombo del tamburo della resurrezione, dal fasto
della rinascita, [...] dallo squillo della tromba, si tratta dell'immagine del giorno del giudizio a
cui seguira la resurrezione dei morti.

32 Si tratta di una cittd della Persia.

66 La mistica islamica, la dottrina e la prassi dei S#f?



per quell’ora. Se nel mondo con te solo potessi star solo un sol momen-
to, sotto i miei piedi mi porrei in gioia e danza. Oh Tu, Sole di Tabriz,
cosli ebbro sono al mondo ché non so pil cantare altro che di vino e di
vergogna®.

Quell’'anima che non ha per costume I’Amore, meglio ¢ che non sia, ché
onta ¢ l'essere suo! Inebriati dunque d’amore, che Amore ¢ tutto quello
che esiste, senza la veste d’Amore non si va alla corte dell’Amato. Se
chiedono: «Amore cos’¢?» rispondi: «rinuncia al volere: chi alla liberta
non sfugge non ¢ libero mai!». CAmante ¢ un Imperatore e i due mondi
stan gettati ai suoi piedi: il Re non riguarda nemmeno a quel che gli
gettano i piedi. CAmore e ’Amante vivono davvero in eterno: non at-
taccare il cuore a cose riflesse e prestate! Fin quando t'abbraccerai stretto
a un amante gia morto? Abbraccia piuttosto la Vita, che non ha limite
mai! Quel che di primavera fiorisce ha per compagna la spina, il vino
che vien dal succo dell’'uva porta con sé il mal di capo. Non star li ad
aspettare guardando ansioso la strada, che certo morte non v’¢ peggior
dell’attesa. Attacca il cuore piuttosto a moneta sonante, se sei sincero,
porgi orecchio a questa ragione, se non hai orecchi da schiavo! Non
tremar sul destriero del Corpo, ma va, pit rapido, a piedi: ali da Iddio a
colui che ne cavalca sul Corpo! Lascia i pensieri, e abbi un cuore sempli-
ce e puro come volto di specchio, senza disegni e immagini. Quando lo
specchio ¢ puro di forme, riceve ogni forma, e quel purissimo volto non
svergogna il volto di alcuno. Se vuoi uno specchio puro, contemplati
entro te stesso, ché quello specchio non teme né ha vergogna del vero.
E se un volto di ferro trova, a forbirlo di tanta purezza, che sara mai il
volto del Cuore che non sa polvere e ruggine? Ma fra il cuore e il ferro
c’¢ pur differenza ed ¢ questa: che 'uno mantiene i segreti e I'altro non
sa mantenerli*%.

Con [bn al-Arabi e al-Rimi siamo in un periodo in cui la via mistica
non viene pil considerata un’eresia dell’ /s/dm, anche se non sono pochi i
casi di discriminazione e persecuzione nei confronti dei s7f7. Almeno negli
ambienti teologici e popolari, grazie anche all'opera di un altro pensatore
e mistico musulmano, Abl Himid al-Ghazali, la mistica islamica acqui-
stera la dignita di scienza spirituale, trovando il suo alveo nell’ambito della

3 Cf EH. PeirONE — G. RizzARDL, La spiritualita islamica, 182-183.
3 Cf GarAL aL-Din AL-ROMt, Poesie mistiche, a cura di A. Bausani, Rizzoli, Milano 2000, 86-87.

Paolo Nicelli 67



teologia e del pensiero filosofico, purificato, questo, da quegli elementi
eterodossi che lo ponevano in conflitto con i principi fondanti dell’ Zs/dm.

4. L'ultimo passo verso il riconoscimento dell’esperienza
dei safi

Il passo pressoché definitivo verso il riconoscimento della misti-
ca come scienza islamica avvenne con Abti Himid al-Ghazali (1058-
1111)%. Infatti, grazie a lui, la nozione di “amore di Dio” venne rico-
nosciuta dall’ortodossia islamica non pitt come % (il costante desiderio
amoroso di Dio), come espresse Hasan al-Basri (d. 110/728) con le pa-
role: «Io desidero Lui e Lui desidera me», ma come mahabba (amore —
“somiglianza”). Secondo il Nostro, la mahabba, fondata sulla misteriosa
“somiglianza” tra Dio e 'uomo, poteva portare a una consanguineita o
parentela con Dio (qurb), ma mai a una reale unita ontologica con Lui.
La mahabba non poteva neppure portare a un’inabitazione (hu/il) di Dio
nella creatura. A questo approccio correttivo dell'insegnamento tradizio-
nale s7f7 sul tema dell’amore di Dio, a/-Ghazili aggiunse un processo di
rinnovamento (zagdid) della pratica tradizionale dell’ s/dm, colpendo alla
radice il costante ritualismo e legalismo in cui la religione islamica era
caduta. Buona parte dei teologi e dei giuristi sosteneva che I'approccio
legale e rituale nell’esercizio e nella pratica della religione fossero la via
migliore per sottomettersi alla volonta divina. Unitamente a questo, si
preferiva una lettura letterale della rivelazione coranica e della tradizione
islamica, a discapito di una lettura piu spirituale e allegorica delle stesse
fonti. Cio6 che era importante nella pratica dell’/s/im era la stretta sequela
delle prescrizioni e dei decreti divini richiesti dalla religione e dall’auto-
ritd costituita. La profonda dimensione spirituale della via mistica ve-
niva cosi sacrificata al taqlid (I'athdamento alle dottrine di una scuola
di pensiero giuridica e teologica). Per il fedele s7ff, la semplice pratica
della religione e delle prescrizioni legali non poteva essere sufficiente al
fine di considerarsi un pio musulmano. Divenne cosi necessario riscopri-
re la profonda dimensione spirituale dell’/s/im, gia presente nel sistema
religioso e rituale fondato sul Qurin e sugli Hadith, ma non sufficien-
temente sottolineato dalla predicazione e dalla speculazione teologica e

% Su questo tema Cf P. NiceLLl, Al-Ghazili, pensatore e maestro spirituale, Jaca Book, Milano
2013; F. Grirrer, Al-Ghazili’s Philosophical Theology, Oxford University Press, Oxford 2009.

68 La mistica islamica, la dottrina e la prassi dei S#f?



giuridica del tempo. Nel Qurin, questa profonda dimensione della fede
(imdn)*®, nel cogliere la dimensione spirituale della rivelazione coranica
viene espressa nel modo seguente, in un contesto di diatriba tra i musul-
mani e i beduini che non hanno ancora abbracciato I slim:

I beduini dicono: «Noi crediamol». Rispondi loro: «Voi non credete!
Dite semmai: “Abbiamo abbracciato I'Islam”, perché la fede non v’¢ an-
cora entrata in cuore; ma se ubbidirete a Dio e al Suo Messaggero, Dio
non vi defraudera della minima delle vostre azioni, poiché Dio ¢ indul-
gente clementel», Sura delle stanze intime - a/-Hugurir (XLIX, 14).

Alla luce della rivelazione coranica, la proposta fatta ai veri credenti
¢ quella di una fede fondata non sull’adempimento formale e legalistico
del decreto divino, quanto invece sull’accoglienza dell’amore di Dio nel
proprio cuore, seguendo fino in fondo quanto scritto nel Qurn e nella
Sunna. Questo ¢ il vero atto di fede del musulmano, che viene solle-
citato da Dio ad amarlo, 12 dove non si ¢ ancora fatta esperienza della
dimensione spirituale dell’Zs/dm: «perché la fede non v’¢ ancora entrata
nel cuore»”’. La traduzione inglese del Qurin di M.M. Pickehall ¢ piu
esplicita rispetto a quella di A. Bausani; essa traduce 'arabo aslamna con
«We submit» (Noi [ci] sottomettiamo) e non, seguendo una traduzione
pit libera, con «Abbiamo abbracciato I'fsldm». Si tratta di sottolineare
con chiarezza che cosa vuol dire in concreto abbracciare la fede islamica:
una sottomissione totale a Dio, come condizione necessaria per vivere
un genuino atto di fede. Tale sottomissione ¢ ricerca della misericordia
di Dio nel proprio cuore a partire dall’esperienza di quanto Dio ci ama;
un atto di fede del credente che sottolinea la profonda esperienza della
misericordia di Dio per 'uomo. Tale esperienza ¢ parte della dimensione
spirituale della via mistica dell’ Zs/dm.

Quanto detto lo ritroviamo nel pensiero di al-Ghazali, in particolare

3 fmin & un termine arabo che significa “fede”. Lidea di base ¢ riportata nella radice della parola:
“m-n, che sottolinea il riposo della mente e la sicurezza per timore (di Dio). Da qui le tre conso-
nanti possono significare: rendere sicuro; porre fiducia in... (qualcuno o qualcosa). Nella teologia
islamica #mdn significa: 1) il porre fiducia in qualcuno, o l'avere fede in Dio, in Muhammad, il
suo Profeta e Messaggero; 2) il contenuto del messaggio di Dio. Circa il primo significato cf
al-Ghazali: Thyd” uliom al-din, libro 11, cap. IV. Il Qurin a volte distingue e a volte confonde il
termine #mdn con Isldm, ed & ambiguo circa la loro relazione con le opere pie o buone. Per gli altri
significati del termine vedi il glossario.

7 Cf M.M. PicktHALL, The Meaning of the Glorious Qurin, Islamic Call Society, Jamahirya Arab
Libyan Popular Socialist, Tripoli 1970, 686.

Paolo Nicelli 69



nell’ Thyd” ‘uliim al-din, libro V1, tomo 1V, sia nella premessa sia nel capitolo
terzo, dove il maestro spirituale tratta del tema “Dio solo merita 'amore”:

Lamore per Dio ¢ l'ultima delle stazioni (magimat) e il piu elevato e
sommo dei gradini. Dopo la percezione dell'amore, non c’¢ una sola
stazione che non sia uno dei suoi frutti e uno dei suoi corollari, come lo
sono il desiderio, la familiarita, la soddisfazione e cid che loro somiglia.
Prima dell’amore, non c’¢ stazione che non sia uno dei suoi preludi,
come il pentimento, la pazienza, I'ascesi e altre ancora. Anche se sara dif-
ficile pervenire a tutte le altre stazioni, i cuori perd non esitano a credere
che sia cosa possibile. [...] Chi ama un altro da Dio senza farlo in consi-
derazione del suo rapporto con Lui, fa questo a causa della sua ignoranza
e della sua incapacita a conoscere Dio. Lamore per I'Inviato ¢ lodevole,
poiché ¢ lo stesso amore che si ha per Dio, e cosi pure 'amore che sia ha
per i dottori della legge e i timorati di Dio: perché 'amato dell’Amato ¢
amato, I'Inviato del’Amato ¢ amato e 'amante dell’Amato & amato. Tut-
to ciod rinvia all’'amore di Colui che ne ¢ 'origine; non lo si oltrepassa per
giungere ad altro da Lui. E da colui che ha discernimento non ¢ amato,
in verita, che Dio: nessuno merita di essere amato eccetto Lui?*.

Per al-Ghazali Dio era l'origine dell’atto libero dell’amore. A partire
dall’iniziativa amorosa di Dio, il credente veniva stimolato all’azione,
cio¢ ad amare Dio con tutto se stesso. Tale azione amorosa del credente
venne concepita da al-Ghazali come un rinnovamento (tagdid) di ordine
ascetico e morale che i musulmani dovevano intraprendere. Esso era una
riscoperta dei valori spirituali derivanti dalla profonda meditazione del
Qurin e delle tradizioni islamiche. Si trattava, dunque, di un ritorno alla
pratica dei valori islamici cosi come li vivevano i pii antenati al tempo del
Profeta, attraverso un processo di purificazione dalle forme intellettuali-
ste adottate durante gli anni formativi del pensiero filosofico, giuridico
e teologico dell’fs/dm. In concreto, la proposta di al- Ghazali consisteva
nell'introdurre, assieme alle pratiche cultuali tradizionali (bddat), qua-
li: la preghiera rituale (saliz); I'offerta rituale (zakdt); il digiuno (sawm)
durante il mese di ramadin; il pellegrinaggio (hagg); le giaculatorie dei
sufi assieme al dhikr, cioe la preghiera giaculatoria di glorificazione a Dio,
fatta con certe frasi fisse, ripetute in ordine rituale sia ad alta voce che

% ABO HAMID AL-GHAZALL, Lamore di Dio, trad. it. e note a cura di C. Fasrizi, EMI, Bologna

2004, pp. 43, 65.

70 La mistica islamica, la dottrina e la prassi dei S#f?



mentalmente. Le giaculatorie venivano pronunciate seguendo un meto-
do specifico di respirazione e di movimenti fisici. Altra forma mistica di
culto a Dio che al-Ghazili adotto e privilegio fu il wird, cio¢ il tempo
definito (wagqt) del giorno o della notte in cui il pio credente si rivolge-
va a Dio con la preghiera privata, come aggiunta alle cinque preghiere
giornaliere. Il tempo definito consisteva in quattro 7akah (parte della
saldt che prevedeva diverse azioni liturgiche), con la recitazione di sure
coraniche (si7a) e di preghiere devozionali d’invocazione (du ). Infine
aggiunse la pratica mistica fino al raggiungimento dell’estasi (waghd) e
ascesi (zuhd).

Attraverso 'armonizzazione tra le prescrizioni della pratica cultuale
tradizionale e le pratiche siiff, al-Ghazali recupero i principali stadi della
via mistica, come tentativo di raggiungere I'apice dell’esperienza dell’a-
more di Dio da parte del credente: la (mahabba) e non I'inabitazione o
infusione del divino nella creatura (huldil), cosi come veniva presen-
tata da al-BistAmi e da al-Hallag. Al-Ghazali riguadagno dunque le-
sperienza sifi all’ortodossia islamica, ponendola come valido strumento
nel cammino di ricerca della certezza della fede, attraverso I'esperienza
dell’amore di Dio. Tale strumento veniva unito alla pratica della Sari‘a,
all'insegnamento della teologia e a quello di una filosofia, ormai in parte
purificata dagli eccessi delle investigazioni speculative, aiutando cosi il
credente a conoscere in maniera corretta le verita divine®. La profonda
unita tra lesperienza di fede e la conoscenza intellettuale divenne il me-
todo di indagine teologico di al-Ghazili, oltreché il suo piti interessante
contributo verso un’armonizzazione tra le scienze della giurisprudenza,
della filosofia e della teologia. La mistica islamica poteva ora vantare
la dignita di una scienza di sintesi, la quale definiva il vero significato
della parola “conoscenza”, non piu solo di tipo intellettuale speculativo,
ma pill propriamente, di tutta la dimensione umana e spirituale del
credente.

%9 Per al-Ghazali, come per altri pensatori musulmani, si tratta del credente che, per via di par-
ticolari doni spirituali e intellettuali, ricevuti da Dio, ha le capacita di percorrere fino in fondo
la via mistica dell'/slim e quindi di accedere alla conoscenza delle verita divine. Non si tratta
dunque di una conoscenza accessibile a tutti, ma solo ad alcuni.

Paolo Nicelli 71



5. L'avvento dell'lslam nel Sud-Est asiatico e la via mistica
(Tariga)*

Nel Sud-Est asiatico, a partire dalla meta del XV secolo, in paesi quali
la Malaysia, I'Indonesia e le Filippine, si verifico una progressiva conver-
sione all’/slim di popolazioni appartenenti alle religioni tradizionali ani-
miste, all'induismo e al buddhismo, grazie ai matrimoni tra i mercanti
arabi, provenienti dalla Penisola arabica e dalla regione del Gujarat, e le
principesse locali. Si costituirono cosi dei nuclei famigliari musulmani
che introdussero la religione islamica attraverso I'interpretazione spiri-
tuale del Corano, della Sari‘z e la costruzione di centri di cultura islami-
ca. In breve tempo furono fondati principati e sultanati musulmani, i cui
reggenti abbandonarono il titolo di 74jéh"" per assumere quello di sultan
0, in lingua Malay, solotan®. Gli scribi e i saggi dell’ Isldm (‘ulama), spes-
so legati all'ambiente della corte, erano dei giuristi, dei teologi e dei mi-
stici, la cui influenza andava al di la dei confini dei principati e dei regni.
Gli ‘ulamd’, in particolare, avevano il compito di mantenere i contatti
con il mondo culturale e intellettuale islamico, promuovendo i rapporti
religiosi e politici con la Umma Islimiya, o grande Comunita islamica.
Per questo scopo essi spesso viaggiavano nei paesi arabi, in Persia, in In-
dia, in tutto il Sud-Est asiatico, al fine di propagare il loro pensiero. Tra
i mistici musulmani il pitt famoso fu senz’altro il poeta Hamza Fanzuri

 Tariqa (*=>=-plur. turug), & un termine arabo che significa “via, sentiero, strada”. Per la corren-
te mistica islamica ha acquisito nel tempo due significati tecnici: 1) nel IX e X secolo, il termine
venne utilizzato per indicare il metodo morale e psicologico atto alla guida pratica dei discepoli
che avevano ricevuto una vocazione mistica; 2) dopo I'’XI secolo, esso divenne il termine usato
per indicare I'insieme dei riti validi per esercizio spirituale dei diversi ordini mistici o s4f7 che
furono fondati a quel tempo. Nel testo il termine viene utilizzato per indicare le confraternite
mistiche musulmane. Sul tema delle confraternite o ordini mistici dell’/s/dm cf J. SPENCER TRI-
MINGHAM, The Sufi Orders in Islam, Oxford University Press, New York 1998. Sul rapporto tra le
confraternite musulmane e la politica cf M. STEPANYANTS (ed.), Sufismo e confraternite nell Islam
contemporaneo. Il difficile equilibrio tra mistica e politica, Centro di studi religiosi comparati, Fon-
dazione Giovanni Agnelli, Torino 2003.

1 Rajah (r4j4) & una parola sanscrita che significa “re”. Pilt conosciuta forse come mahirdja, “il
grande re”, dove maha vuol dire “grande” e rdjé vuol dire “re”.

# Solotan ¢ un termine comune a molti dialetti musulmani dell’arcipelago malaysiano, indone-
siano e delle Filippine, usato come traslitterazione della parola araba sultin (sultano), che indica
il potere o l'autorita. Nel IV secolo H./ X secolo, il termine assunse il significato di “autoritd”,
come di colui che detiene il potere, utilizzato anche a livello locale da insignificanti governanti
che de facto si erano accaparrati il potere.

72 La mistica islamica, la dottrina e la prassi dei S#f?



(Fansuri)® (d. 1590)%, che arrivo ad Aceh verso la fine del XVI secolo e
fu il promotore della dottrina della wugidiva®, conosciuta come Marta-
bat tujub, o dottrina dei sette gradi d’emanazione. Tra gli studiosi vi sono
ancora discussioni aperte circa il luogo della nascita di Fanzuri. La mag-
gioranza di essi indica come luogo piu probabile la cittadina di Barus.
Secondo lo storico Syed Muhammad Naquib Al-Attas, Fanzuri nacque
a Syahri-Nawi o Ayuthia, la capitale del Siam, costruita nel 1350%. 11
poema che riportiamo sotto? ripropone uno dei temi cari a Ibn al-A-
rabi contenuti nella teoria dell’'unita dell’essere (wahdat al- wugiid): la
creazione del mondo. Secondo Fanzuri non c’¢ separazione tra il mondo
interiore e quello esteriore e il mondo fenomenico ¢ la manifestazione
esterna (tagalli) della Realta Ultima.

La ilaha Illa Allih ¢ la parola finale
La via, nulla se non 'Unita di Dio
Bandisci (esilia) ogni problema dal profondo (di dentro) del tuo cuore
Il servo e il Signore non sono a parte (separati)®.

# Cf M. van BrUINESSEN, «The Origins and Development of s(ifi Orders (Tarekat) in South- east
Asiar in Studia Islamika, 2, 1 (April-June 1994) 6; cf anche: K. STEENBRINK, «Qur’an Interpreta-
tions of Hamza Fanzuri (ca. 1600) and Hamka (1908-1982): a Comparison», in Studia Islamika,
2,2 (1995) 73-95.

4 Secondo G.W.J. DrewEs, Hamza Fanzuri dovrebbe essere morto intorno al 1590. Altri autori
ritengono invece che il poeta di Sumatra sia morto intorno al 1600.

“ 11 termine arabo wugidiya, indica la corrente mistica che seguiva la “dottrina dell’emanazione
dell’Essenza divina” detta anche: “dottrina dei sette gradi”, secondo il pensiero mistico di Ibn
al-Arabi (d. 638 H./1240). Su questo tema cf P. N1ceLL1, The First Islamization of the Philippines,
From the 13th Century up to the 19th Century, Silsilah Publications, Zamboanga City 2003, 122.
4 Syed Muhammad Naquib Al-Attas riporta, a sostegno della sua teoria sulla cittd natale di
Fanzuri, un passaggio dello stesso poeta: «Hamzah che venne da Fansuri, ottenne la sua essenza
(nascita) a Syahr-Nawi». Alcuni studiosi, tra cui G.W.J. Drewes, criticano la teoria di Al-Attas,
indicando invece nella cittadina di Barus il luogo della nascita del poeta; un luogo, questo, diver-
so della citata cittadina di Syahri-Nawi. Infatti, Barus ¢ situata tra Singkel e Siboga (costa occi-
dentale della parte nord di Sumatra). Il secondo nome di Barus ¢ Fansur; tale nome sarebbe stato
in seguito adottato da Hamza Fanzuri (Fansuri). Su questo tema cf Liaw Yock Fang, A History
of Classical Malay Literature, Ed. 1, Yayasan Pustaka Obor Indonesia, Jakarta 2013, 302; altri
testi importanti sono: SYED MUHAMMAD NAQUIB AL-ATTAS, The Mysticism of Hamzah Fansuri,
University of Malaya Press, Kuala Lumpur 1970; G.W.]J. DrRewEs — L.E. BRaKEL, The Poems of
Hamzah Fansuri, Brill, Leiden 1986.

# Di tutti i poemi riporteremo il sistema di traslitterazione dei termini arabi e indonesiani cosi
come sono trovati nella fonte di riferimento.

“°T. CHRISTOMY, Signs of the Wali: Narratives at the Sacred Sites in Pamijahan, West Java, ANU E
Press, Camberra 2008, 96.

Paolo Nicelli 73



Nella visione mistica di Hamza Fanzuri il mondo ¢ frutto della so-
vrabbondanza dell’amore divino, il quale, per puro amore, crea ogni
cosa, e ogni cosa diventa espressione ed emanazione di questo atto in-
finito d’amore. Da qui la relazione tra Creatore e creatura pud essere
significata nell’esempio dell’acqua e del ghiaccio: in entrambi vi ¢ 'u-
nitd nella stessa sostanza, ma vi ¢ anche la differenza nelle modalita di
manifestazione di tale sostanza: I'acqua come acqua e il ghiaccio come
ghiaccio. Nei poemi di Fanzuri, scritti in malay, viene descritta la ricerca
di Dio come puro atto d’amore di colui che ¢ anak Adam, figlio di Ada-
mo: la creatura che ¢ amata dal suo Creatore, diventando essa stessa un
amante, capace di un amore indiviso che rinuncia a tutto per giungere
al Signore del mondo. Lutilizzo di una poetica semplice, ma incisiva,
basata sulla metrica $a’ir, che ¢ composta di stanze, ognuna di quat-
tro brevi linee, viene accompagnata dall’'uso di alcuni termini arabi, col
preciso scopo di introdurre il lettore alla comprensione degli aspetti pitt
importanti del culto e della mistica islamica. Fanzuri conferisce ad essi
un significato spirituale profondo, al fine di sottolineare I'atteggiamento
etico che il “ricercatore di Dio”, il credente, deve assumere nel cammino
verso la conversione.

Hubb al-dunya ras kull khati'a, tark al-dunyd ras kull ‘ibdda
Lamore per il mondo ¢ la sorgente di tutto il male,
la rinuncia del mondo (¢) la sorgente di tutta la devozione®.

O miei figli di Adamo (anak Adam)

Non dimenticate Colui che governa 'universo
Non annegate nell’oceano del peccato

cosi da poter essere amanti per tutto il giorno.
Lasciate che il vostro amore sia indiviso

# Si tratta di un’espressione poetica mistica araba, utilizzata da Fanzuri nel contesto dei suoi
poemi. Lamore del mondo (Hubb al-dunya) ¢ in lingua araba uno stato costrutto (idafah) e viene
qui inteso nel senso di attaccamento alla mondanita. Esso ¢ in contrapposizione alla rinuncia
del mondo (tark al-dunya), sempre stato costrutto che indica il distacco dalle cose materiali.
Nel primo caso ¢ meglio tradurre in italiano quel «del mondo» con «per il mondo»; nel secondo
caso invece ¢ meglio lasciare «del mondov, al fine di dare enfasi alla contrapposizione voluta da
Fanzuri. La devozione pud essere intesa come U'essere religioso del credente, cio¢ la religiosita. Cf
G.W.J. Drewes — L.E BrRakeL, The Poems of Hamzah Fansuri, 180.

74 La mistica islamica, la dottrina e la prassi dei S#f?



e la vostra rinuncia del mondo non sia esitante (tiepida)
Accendete la torcia di Muhammad

al fine di giungere presso il Signore del mondo.

La religione di Muhammad ¢ veramente profonda
Vivacemente irradia 'antico santuario (bayt al-‘atiq)
Indicativo della sua superiorita e della perfezione della sua via
E cosi; ha convertito numerosi infedeli in fedeli

Lantico santuario ¢ conosciuto come la Ka‘ba

Il sito dell’infaticabile adorazione (Tbadat)!

Come ¢ ben conosciuto, (la Ka‘ba) ¢ situata sul suolo meccano
Per servire come la direzione verso cui I'Islam si volge in preghiera
Oh voi tutti che siete credenti

Non recitate il Corano solo al tempo del calar del sole

Cio che ¢ lecito e cio che ¢ proibito sono la pienamente rivelati
Indicando chiaramente la via verso Dio

Prendete il Corano come vostra guida

Cosi da poter avere la bilancia (mizdn) di Dio in vostro favore®
Con la Legge (Sari ‘at) come vostro avvocato

Vi andra bene in entrambi i mondi

Prendete coscienza dei vostri peccati

Non siate mancanti nel promuovere le opere buone

Cercate di conseguire 'essenza della preghiera rituale (salaz)

0 Al-bair al-atiq (lett. “la casa antica’) ¢ un’espressione araba utilizzata in riferimento all’antico
santuario della Kz ‘ba (Q. XXII, 29, 33; Poem 1 3), cf ib. 42-44. Su questo tema cf A.H. Farani,
«Ka‘ba/al bayt al-‘atiq», in O. LEaMAN (ed.), The Qurian. An Encyclopedia, Routledge, New York,
336-338.

Ul termine «/badap ¢ la traslitterazione in malay del termine arabo ‘ibddat, plurale di ‘7badab,
che letteralmente significa “obbedienza con sottomissione”, nel senso teologico di obbedienza,
sottomissione, devozione e amore verso Dio. In termini giuridici, 7bddah indica il seguire gli in-
segnamenti e le pratiche islamiche; i comandi e le proibizioni della Legge islamica. In termini mi-
stici, indica I'atteggiamento che viene dalla profonda unita tra cuore e ragione nell’interiorizzare
il decreto divino contenuto nel Corano, nella Sunna e nella Sa7i‘a, come maturazione spirituale
del credente. Questa, a nostro parere, ¢ l'interpretazione che Fanzuri vuole dare al termine. Da
qui deriva la nostra traduzione pil teologica e spirituale di «infaticabile adorazione». In generale,
il termine ‘7badar viene usato per indicare i principi fondanti dell’Zslam e il culto a Dio. Nella
traduzione inglese, data da G. W. Drewes ¢ E L. Brakel, il termine assume il significato di “cul-
t0”, nel senso di «unflagging worship — infaticabile culto» (Poem 1 4); Cf G.W.J. Drewes — L.E
BRAKEL, The Poems of Hamzah Fansuri, 42-44.

52 Nell’originale in lingua malay si usa il termine arabo mizan, che vuol dire “bilancia”. Si tratta
qui del giudizio retributivo dell’'ultimo giorno (Poem 1 8); cf ib., 42-43.

Paolo Nicelli 75



Cosicché il vostro essere possa raggiungere 'unione (wdsil)** con I'Es-
senza divina (Dhar)".
XX

«’Amato ¢ nascosto (ghd’ib) all'aperto

Egli (Dd’im - il Permanente)” si sta nascondendo nella casa di colui che

ricerca (letteralmente «di un ricercatore» - talib - studente, ricercatore)®

I suoi comandi sono estremamente imperativi
Andare in cerca di Lui ¢ obbligatorio (wdjib)
L Amato non ¢ un mago (sahir)

Egli appare apertamente all’esterno (zahir)”
Vendendo I'arak®® in una coppa

Da qui, 'amante (“dshig) diventa ebbro (sakir)

Il suo dominio ¢ colmo di veleno e di antidoto

Il suo luogo ¢ difficile da avvicinare e interamente recintato
Con i suoi servi Egli ¢ veramente misterioso

Come potete rivolgervi a Lui molto tempo prima

Il suo Messaggero arrivo molto vicino

53 11 termine arabo wadsil (wasilin gen./acc. wasilin), significa “colui che ha raggiunto I'unione”;
cf ib., 42-44.

>* 11 termine arabo dhar indica “essenza’. In questo caso, nel testo in lingua malay, la parola ¢
scritta in maiuscolo: DAdt, in riferimento a Dio, Essenza divina (Poem 1 8); cf ib., 42-43.

> 11 termine arabo usato da Fanzuri ¢ Da im (il Permanente), come a indicare un attributo essen-
ziale di Dio, cio¢ quello dell’eternita (Poem XX 1); cf ib., 102-105.

> Il termine arabo usato da Fanzuri ¢ «dlib», che pud indicare sia lo studente sia il ricercatore.
In entrambi i casi si sottolinea la profonda unita tra aspetto intellettuale e quello spirituale nella
conoscenza, intesa come la “mendicanza di Dio”. Infatti, nell’esperienza mistica dell’amore di
Dio, la conoscenza non ¢ mai unicamente intellettuale, ma si accompagna a quella spirituale in
una profonda unita tra fede e ragione. E indubbia per il Maestro spirituale la preoccupazione di
non cadere in una forma di intellettualismo che porterebbe il credente a concepire la fede in Dio
come una forma di gnosi (Poem XX 1); cf 6., 102-105.

%7 La traduzione inglese del termine arabo zdbir data da G.W. Drewes e EL. Brakel ¢: «wnarke»,
nel senso di apparire nel «<mercato». Tenendo conto che Fanzuri usa un termine arabo col preciso
scopo di indicare “I'esterno”, pensiamo che la traduzione inglese «marker » non riesca a rendere
bene il significato di zahir. Certamente il Nostro intende I'apparire dell’ Amato nel mondo in
tutta la sua chiarezza (Poem XX 2); cf ib., 102-105.

811 termine arabo ‘araq (¢ ,3) indica il latte di leone. Si tratta di una bevanda alcolica prodotta
nella Mezzaluna fertile, soprattutto in Libano, Siria e Iraq. Essa ¢ incolore e ha un gusto di anice.
La sua gradazione va dai 30° ai 60°. Solitamente viene allungato con acqua e ghiaccio. Il termine

in lingua malay, arak (traslitterazione dell’arabo ‘araq), indica invece una bevanda inebriante
ottenuta dalla fermentazione del riso (Poem XX 2); cf ib., 102-105.

76 La mistica islamica, la dottrina e la prassi dei S#f?



Egli porto una parola sull’obbedienza (td ‘az)

E si dimentico di commettere azioni disoneste

Il suo Messaggero funse da hulubalang®

Costruendo strade per il traffico (la direzione)

Non allontanatevi dentro terre paludose

Cosi da poter raggiungere rettamente il cancello del recinto
L’Amato ha molti servi

I suoi cani stanno continuamente abbaiando forte

Non deviate dai suoi comandi

Cosi che i vostri sforzi giungano a felice conclusione

Questo Amato desidera la vostra vita

Questa ¢ l'offerta che potreste portare

Non siate impauriti delle lance javanesi Per paura che la gente rida di
voi Cingete lo scudo di Ahmad®!

E andate alla casa dell’Amato per vederlo Entrate nel recinto
Per contemplare il vostro Amato.

Su temi piu inerenti al culto e senza dubbio in contrasto con una
lettura pitl giuridica che mistica delle prescrizioni della Legge islamica,
Fanzuri dichiard che la preghiera e il digiuno, seppur importanti, non
erano indispensabili per essere considerato un pio musulmano; sostenne
anche che la salit, o preghiera rituale islamica, era un espediente peda-
gogico per poter raggiungere I'unita con Dio.

Il suo discepolo Shams al-Din di Pasai (d. 1630) sviluppo le stesse
idee del maestro, introducendo per la prima volta nel pensiero mistico
di Sumatra I'intero sistema della dottrina detta wahdat al-wugid, cio¢ i

5911 termine arabo fd‘at ¢ il plurale di 1d°a (obbedienza). Nel testo originale, Fanzuri riporta la
forma plurale come a indicare “le obbedienze”. E possibile che il Nostro si riferisse ai decreti
divini, intesi come “obbedienze” e quindi lo ponesse in forma plurale. G.W. Drewes e EL. Brakel
invece traducono con «about obedience» (circa 'obbedienza), intendendo I'insieme dei decreti
divini, (Poem XX 4); cfib., 102-105.

 In scrittura jawi, il termine hulubalang indica la nobiltd militare appartenente ai principati
malaysiani e indonesiani, e puo essere tradotto con il termine “comandante”. Suo sinonimo pud
essere la parola pandita (indonesiano/malay pandeta), si tratta di un termine sanscrito che vuol
dire “sapiente” (z'ss - Jawi: ¢ alfabeto arabo utilizzato per scrivere la lingua malay, da non con-
fondere con la scrittura javanese, conosciuta come Aksara Jawa o Hanacaraka. Jawi ¢ 'aggettivo
del nome arabo Jawah (z's): entrambi i termini vennero usati nell’antichita dagli arabi per in-
dicare le popolazioni del Sud-Est asiatico e in particolar modo quelle provenienti da Javadwipa
— antico nome dell’attuale Java.).

61 Riferito al Profeta Muhammad.

Paolo Nicelli 77



sette gradi dell’'unita dell’essere. In effetti, Hamza Fanzuri si era limitato
a concepire una forma pit semplice della stessa dottrina. Secondo Shams
al-Din i sette gradi dell’essere sono parte di una teoria cosmologica che
spiega la relazione tra I'Assoluto e cio che ¢ relativo. In questo senso, il
relativo ¢ manifestazione esteriore e apparente dell’Assoluto. La nozione
dei sette gradi dell’essere aiuta, nel processo graduale della conoscenza
dell’essere, a comprendere la relazione tra I’Assoluto e cio che ¢ relativo,
tra 'Uno e il molteplice®.

Questa dottrina ripresa da mistici quali: Nur al-Din al-Raniri ¢ ‘Abd
al-Ra'uf di Singkel venne rielaborata e purificata da espressioni esoteriche
come «io sono Dio» oppure «il servo e il Signore non sono a parte (sepa-
rati)». Tali espressioni erano oggettivamente inaccettabili per I'ortodossia
della religione islamica. Da qui, il pensiero mistico di Hamza Fanzuri e
di Shams al-Din venne adottato in forma pil accettabile, sia dalla mistica
di Sumatra sia da quella di Java, grazie anche allo stabilirsi in entrambe le
isole indonesiane della confraternita della fattériya/), che a partire dal XVII
secolo favorl il pitt ampio processo di pacificazione tra esigenza giuridica
e pensiero mistico islamico®. Altro importante scriba e mistico fu Nur al-
Din al-Raniri®, nativo di Rander nella zona di Gujarat, che visse alla corte
dei sultani Iskandar Muda (1607-1636) e Iskandar Thani (1636-1641).
Egli apparteneva alla corrente di pensiero tradizionalista e predicava un
Isldm ortodosso, enfatizzando gli aspetti escatologici. Al-Raniri fu uno stre-
nuo oppositore di Hamza Fanzuri, criticando sia la sua dottrina esoterica e
mistica sia la dottrina della wugidiya, ma fu anche contrario alla rilettura
e rielaborazione del pensiero di Fanzuri, ad opera del discepolo Shams al-
Din. Utilizzando la stessa metafora di Fanzuri: Luce = Creatore e ombra
= creatura, per descrivere la relazione tra Creatore e creatura, egli sostenne
che il mondo era'ombra e, allo stesso tempo, 'ombra di Dio e che la realta
era la manifestazione esteriore e apparente dell’Assoluto. Quindi la realta
era 'ombra dell’Ultimo, nel senso del definitivo, cioé¢ Dio. La differenza tra
i due tocca il concetto di “ombra”. Per Fanzuri, 'ombra era la logica con-
seguenza della Luce; non era creata, ma proiettata. Per al-Raniri, 'ombra
era creata dall’'Ultimo, cioé¢ da Dio. Nel suo catechismo al-Raniri scrive:

2 Cf T. Caristomy, Signs of the Wali, 96.
8 Cf ib., 98-99.

¢ Cf M. van BrUINESSEN, «The Origins and Development of 547 Orders (Tarekat) in Southeast
Asia», 7-8.

78 La mistica islamica, la dottrina e la prassi dei S#f?



Se il s7ifi fa una comparazione tra haq ta‘4ld (il vero, che Egli sia esaltato!)
e il genere umano (wujud makhluk - Uessere creatura), non vi ¢ veramente
parallelo tra wugid haq ta‘alé (Uesistente del vero, che Egli sia esaltato!)
e Dio. Questo viene spiegato dal maestro del al-insin al Kimil ('uomo
perfetto) [...] se tu possiedi la qualita di haq ta‘4li tu non esisterai come
uomo, ma diverrai I haq ta‘dla. U haq ta‘dld & U haq ta‘ild, ma tu sei un
uomo (non Lui). Il significato di questa parola ¢ che il wugiid haq ta‘ila
non ¢ mai incarnato (nel senso di “essere nel corpo”), nel genere umano
e il genere umano non ¢ la manifestazione del wugid haq ta‘4ld®.

In al-Rainiri, I'Ultima realta, identificata con il wugid haq ta‘dli (Ue-
sistente del vero, che Egli sia esaltato!), non pud mai essere manifestato
nella realtd; né tanto meno la creazione puo essere manifestata nell’Ulti-
ma realta:

Ora, dell’Essenza (Dio), non puo essere detto che ¢ incarnata nella crea-

zione e della creazione non puo essere detto che ¢ incarnata nell’Essenza
(Dio)®®.

Ultimo importante scriba che ricordiamo fu il giudice e mistico ‘Abd
al-Ra’uf al-Singkel (1615-1693)%, che ritorno ad Aceh dopo un periodo
di studio speso in Arabia. Egli diede un’interpretazione pili ortodossa della
dottrina dell'emanazione della wugiidiya, ottenendo prestigio e autorevo-
lezza per la sua testimonianza di vita spirituale. Egli non si schierd né con le
tesi di Hamza Fanzuri, né con quelle di Nur al-Din al-Raniri. Evitd quindi
di cadere in una disputa teologica che ebbe gravi conseguenze politiche
sia sotto il regno del sultano Iskandar Muda, sia sotto quello del sultano
Iskandar Théani. Al-Singkel evito di ottenere dal sultano Iskandar Thani
la condanna di Nur al-Din al-Raniri, ma ne prese I'incarico di consulente
per le questioni teologiche e giuridiche. Infatti, sotto il sultano Iskandar
Muda, al-Raniri tento di far condannare, con poco successo, la dottrina
della wugiidiya e, cadendo invece in disgrazia sotto il sultano Iskandar
Thani, lo stesso al-Raniri dovette lasciare I'Indonesia ed emigrare nella re-
gione di Gujarat. Da quel momento in poi, la dottrina della wugidiya
divenne parte integrante del pensiero mistico malaysiano e indonesiano.

© Cf'T. CHrisTOMY, Signs of the Wali, 97.
% Cf ib.

¢ Cf M. van BruinesseN, «The Origins and Development of s#f7 Orders (Tarekat) in Southeast
Asiar, 8.

Paolo Nicelli 79



Dopo la sua morte, ‘Abd al- Rauf al-Singkel fu venerato come un
santo in tutto l'arcipelago malaysiano e indonesiano, e anche oggi molti
musulmani provenienti da tutto il Sud-Est asiatico visitano la sua tomba.

6. La dottrina mistica della wugiidiya: considerazioni filologiche
e teologiche

Wugiidiya ¢ il termine arabo che indica la dottrina dell’emanazione
della “Essenza divina”, conosciuta nel Sud-Est asiatico col nome di Mar-
tabat tujub (malay). Essa viene chiamata anche la “dottrina dei sette gra-
di”, che segue il pensiero mistico di Ibn al-‘Arabi (d. 638 H./1240). La
wugiidiya si riferisce probabilmente al concetto di wugiid, termine filoso-
fico islamico che significa “essere”, riferito alla forma nominale mawgiid
(ci6 che & fondato, o cid che esiste). Il masdar (infinito del verbo) wugiid
viene usato come nome astratto per indicare “I'esistenza’.

Nel misticismo islamico wugiid ¢ un termine tecnico utilizzato quasi
esclusivamente come nome verbale: wagd, wigda, derivato dalla radice
verbale wa-ga-da (trovare, o fare esperienza). Entrambi i significati del
termine, quello filosofico e mistico, sono presenti nel pensiero di Ibn al-
‘Arabi, che insieme ai suoi discepoli, divenne famoso come il pit grande
sostenitore del concetto della “unita dell’essere” (wahdat al-wugid). Se-
condo Ibn al-‘Arabi, I'Essenza divina e la realta sono “Uno”. Questo ha
come conseguenza che la realtd, come insieme di tutto, ¢ I'emanazione
dell’Essenza divina, che & in se stessa inconoscibile, ma diventa conosci-
bile attraverso le sue emanazioni, costituenti 'universo. Il genere umano
¢ un microcosmo, o somma delle manifestazioni divine. Pertanto, di-
scendendo dall’Essenza divina alla realta, ci sono gradi o stadi d’essenza
che sono le manifestazioni dell’assoluta Essenza divina. La dottrina della
wugidiya riprese questo pensiero mistico e 'adatto alla sua teoria dei set-
te gradi di emanazione dell’Essenza divina. Come gia detto, la confrater-
nita siifi della Sattariya fu il medium attraverso cui le idee metafisiche di
tale corrente mistica dell’ /s/dm e le classificazioni simboliche basate sulla
dottrina della wugiidiya, giunsero a Sumatra e a Java e divennero parte
delle credenze popolari javanesi.

80 La mistica islamica, la dottrina e la prassi dei S#f?



7. Conclusione

Da questa breve esposizione del percorso storico della mistica islami-
ca, che volutamente ha limitato il campo d’indagine a solo alcuni ambiti
geografici della spiritualita musulmana, possiamo trarre un importante
insegnamento che ci pud aiutare a comprendere il fattore religioso, inte-
so in senso generale, non solo dal punto di vista storico, fenomenologico,
teologico, giuridico e sociale. La religione ¢ senza dubbio un’esperienza
spirituale, che descrive 'accadere di Dio nella storia umana. Essa ¢ quin-
di un avvenimento, cio¢ il manifestarsi di Dio nel mondo al punto di
coinvolgere i popoli, le loro culture, la loro storia, in un percorso di sve-
lamento continuo del destino dell'uomo nella relazione con il suo Cre-
atore. Ed ¢ quindi normale, proprio a partire dall'esperienza spirituale,
il constatare quanto Dio instilli nel cuore dell'uomo il desiderio di Lui,
cioé la continua ricerca dell’Assoluto, vissuta dal credente come mendi-
canza dell’'amore di Dio. Nell'/slam questa ricerca di Dio era contempla-
ta in termini espliciti nell’esperienza mistica di coloro che nell’esercizio
del culto e della legge ne comprendevano il contenuto pil puro, cio¢
la “vicinanza” di Dio all'uomo. Probabilmente questa vicinanza poteva
essere espressa evitando termini equivoci, quali il concetto d’inabitazione
(huliil), e comportamenti bizzarri, espressioni di esperienze esoteriche
vissute a volte al limite del comprensibile e quindi difhcili da inserire
nell’'ambito dell’ortodossia islamica.

Tuttavia non possiamo non riconoscere la sincerita e la bonta di que-
ste esperienze che, come gia detto piu volte, hanno definito nel tempo
quel passaggio fondamentale dall’ /s/dm, inteso come la religione formale,
concentrata intorno al culto e alla legge, all'iman, cioe la religione intesa
come espressione di una fede, assimilata, approfondita e pregata. La mi-
stica islamica ha quindi avuto il merito di ridare all'Zsdim quella dimen-
sione spirituale fondamentale al superamento di un esasperato legalismo
entro cui la religione si era spesso trincerata, al fine di salvaguardare 'or-
todossia e I'ortoprassi.

Ancora oggi la dimensione mistica musulmana vuole riproporre I'ap-
proccio spirituale come vera chiave ermeneutica d’interpretazione delle
fonti islamiche, ma soprattutto vuole riportare I'/s/im alla sua radice pit
profonda: 'esperienza dell’'amore di Dio per la sua creatura. Oggi, la
dimensione spirituale deve riprendere i suoi spazi di dialogo tra Dio e
I'uomo nel dibattito tra religione islamica e modernita, tra Islim e cul-

Paolo Nicelli 81



ture. Un tale impegno puo essere assunto solo da persone che, coscienti
della posta in gioco, cio¢ il futuro dell’/skim, denunciano, a rischio della
propria vita, la perdita di spiritualitd, sia nell'interpretazione del Corano
e della Sunna, sia nella pratica del culto e della Sari‘a. Temi, questi, senza
dubbio scottanti, ma non privi di fondamento per quel dialogo tra fede
e cultura cosi necessario in un mondo sempre piu diretto a ridurre I'e-
sperienza religiosa a un fatto soggettivo e quindi privato, non pit escluso
dall’orizzonte dell'umano, ma ridotto alla sua misura delle cose.

82 La mistica islamica, la dottrina e la prassi dei S#f?



