
PAOLO NICELLI
*

La mistica islamica, la dottrina  
e la prassi dei ûfî

L’A. offre una sintesi del percorso storico e teologico della 

mistica islamica (612 AD circa-�ne 1600 AD), delineando i 

riferimenti spirituali dei primi mistici musulmani ( ): la ri-

velazione coranica e la �gura del profeta Mu ammad come 

esegeta e interprete del Corano. Temi quali la sottomissione 

alla volontà divina, la prostrazione come mendicanza della 

presenza di Dio e l’amore di Dio per la sua creatura diven-

gono le chiavi di lettura della prassi spirituale nella ricerca 

dell’amore di Dio per l’uomo e dell’amore dell’uomo verso 

Dio, con varie interpretazioni. Il contributo descrive in�ne il 

percorso della mistica islamica nel Sud-Est asiatico come 

momento di sintesi positiva tra le idee teologiche e la prassi 

spirituale dell’Occidente e dell’Estremo Oriente musulmano. 

The Author provides a summary of the historical and theologi-

cal path of Islamic mysticism (around 612 AD-1600 AD order), 

outlining the spiritual references of the early Muslim mystics 

( ): the Koranic revelation and the prophet  as 

exegete and interpreter of the Koran. Some issues (submission 

to the divine will, the prostration as begging of God’s presence 

and love of God for his creation) become the keys for interpre-

ting the spiritual practice by the searching for God’s love for 

man and man’s love for God, with various interpretations. Final-

ly, the contribution describes the path of Islamic mysticism in 

Southeast Asia as a moment of positive synthesis between the 

theological ideas and spiritual practices of the West and the Far 

East Muslim.

Rassegna di Teologia 58 (2017) 51-82 51

S
t
u
d
i

Non è cosa facile parlare oggi di mistica islamica in un 
contesto in cui l’Islâm è sotto scacco, per via del pro-

blema che tocca la religione e la violenza. Da più parti viene posta la 
domanda se la religione islamica, memore del suo passato più aureo in 
cui la #loso#a, la teologia e la mistica svolsero quella sintesi che comuni-
cò al mondo occidentale e a quello orientale conoscenze culturali senza 

* Docente di Teologia presso l’Istituto Superiore di Scienze Religiose di Milano.



52 La mistica islamica, la dottrina e la prassi dei ûfî

precedenti, possa ancora oggi esprimersi in termini più spirituali e meno 
legali nell’interpretare le sue fonti quali il Corano, la Sunna e la Šarî a.

Certamente il Riformismo islamico (I lâ ), collocabile tra la #ne del 
XIX e tutto il XX secolo, si è preoccupato più di a%rontare le questioni 
sociali legate ai problemi del colonialismo, dell’oppressione turco-otto-
mana e dei successivi nazionalismi arabi, che di promuovere una lettura 
spirituale della tradizione islamica, rimanendo legato alle prospettive di 
liberazione politica e sociale. Tranne qualche signi#cativa eccezione, il 
Riformismo islamico ha mostrato poco interesse per la dimensione spi-
rituale che i mistici dell’Islâm, i , hanno sempre privilegiato rispetto 
a una lettura letterale, legale e direi “legalista” della tradizione. I mistici 
musulmani ci ricordano invece che la fede è innanzi tutto interiorizzazio-
ne della volontà di Dio, come ricerca del suo amore, e non solo espres-
sione formale della religione. Oggi più che mai è richiesto ai credenti 
musulmani quel passaggio dal vivere la religione e la prassi cultuale in 
termini formali e legali (Islâm), all’interiorizzazione del contenuto rivela-
to come atto di fede profonda (îmân), perché la vita diventi sempre più 
l’espressione di quell’amore divino che si manifesta nell’amare il prossi-
mo, attraverso le opere di carità. In questa prospettiva non c’è spazio per 
alcuna ideologia religiosa e politica fanatica, fondata sulla violenza e sulla 
distruzione dell’ “altro” da sé, per il semplice fatto che professa una reli-
gione diversa o la pensa diversamente da me. Ecco perché è importante 
ripercorrere le tappe che hanno visto la nascita, lo sviluppo e l’espansione 
della mistica islamica, da Occidente #no all’Estremo Oriente; tappe che 
rimangono ancora scolpite nella letteratura e nella prassi religiosa dei 
popoli musulmani, come un tesoro nascosto, che ha bisogno di essere 
riscoperto. La vera riforma è quella che vuole ridare forma a una cultura, 
a una religione, partendo dal ritorno alla sua origine, senza mitizzare il 
passato, ma cogliendone gli insegnamenti etici per l’oggi. Come diceva 
bene Khatami, studioso della tradizione islamica ši‘ita e già presidente 
dell’Iran, i principi della rivelazione sono immutabili, ma le sue inter-
pretazioni hanno bisogno di essere rinnovate, per poter parlare all’uomo 
d’oggi e comunicargli l’esperienza della fede; un’esperienza che ricerca 
sempre l’amore di Dio per la sua creatura. Dall’equilibrio tra la riforma 
(I lâ ) e il rinnovamento (Ta dîd) si potranno porre quelle basi spirituali 
che favoriranno la pace e la ricostruzione delle società islamiche.



Paolo Nicelli 53

1. Il percorso storico delle origini:  

tra mistica monastica e mistica islamica

Allo stesso modo del monachesimo cristiano, l’esperienza mistica isla-
mica, detta comunemente “su#smo”1 passò da una fase ascetica individua-
le, lasciata all’iniziativa del singolo maestro , spesso senza regole e di 
tipo anacoretico, a un’esperienza più cenobitica e quindi più comunitaria. 
Già all’epoca del profeta Mu ammad registriamo, dalla testimonianza 
dataci dal Corano2, la presenza dei primi asceti musulmani i quali, sulla 
linea degli asceti preislamici detti unafâ’ 3 si ispiravano a un’esperienza 
mistica testimoniata dalla pratica del monoteismo circostante di stampo 
sia ebraico sia cristiano “nestoriano”4. Tuttavia, soprattutto a Medina, in 
un clima di polemica antipoliteista, antiebraica e anticristiana, il Profeta 
fu contrario all’introduzione della vita ascetica nella prassi islamica, segno 
del fatto che probabilmente egli privilegiava la vita attiva a quella con-
templativa5. Questo non vuol dire che Mu ammad non fosse dedito alla 

1 Il termine arabo ta awwuf, tradotto in italiano con “su#smo”, deriva dalla parola uf che vuol 
dire “lana”. Di lana era fatto l’abito dei mistici musulmani.
2 Come traduzione in italiano del Corano utilizzeremo A. Bausani, Il Corano. Introduzione, tra-
duzione e commento di Alessandro Bausani, Rizzoli, Milano 2001.
3 Il termine arabo anîf (plur. unafâ’ ), è di origine incerta, anche se l’ipotesi più probabile è 
che derivi dal siriaco anpa che originariamente signi#cava “pagano”. Esso ricorre più volte nel 
Corano per indicare coloro che in epoca precedente a Mu ammad professavano il monoteismo 
puro, come seguaci della religione di Abramo, i quali si di%erenziavano dall’ebraismo e dal cri-
stianesimo. Abramo fu considerato il primo tra questi fedeli: «Vi diranno ancora: “Diventerete 
ebrei o cristiani e sarete ben guidati!”. Ma tu rispondi: “No, noi siamo della nazione d’Abramo, 
che era un anîf, e non già un pagano”. – E dite loro ancora: “Noi crediamo in Dio, in ciò che è 
stato rivelato a noi e in ciò che fu rivelato ad Abramo, a Ismaele, a Isacco, a Giacobbe, e alle Do-
dici Tribù, e in ciò che fu dato a Mosè e a Gesù, e ai profeti del Signore; non facciamo di%erenza 
alcuna fra loro e a Lui tutti ci diamo!”», Sura della Vacca – al-Baqara (Q. II, 135-136). «Abramo 
non era né ebreo, né cristiano: era un anîf, dedito interamente a Dio e non era idolatra», Sura 
della famiglia di ‘Imrân (Q. III,67). Nello stesso Corano, come anche nell’interpretazione islami-
ca della #gura di Abramo, fondatore della religione che professava il monoteismo, la religione di 
Abramo viene ripresa, restaurata e rinnovata dalla religione islamica. Il termine anîf diventa così 
il sinonimo di muslim (musulmano: sottomesso a Dio) e il verbo ta annafa (diventare un anîf ), 
è sinonimo di: “abbracciare l’Islâm”.
4 Riportiamo il virgolettato per evitare l’uso eresiologico dell’aggettivo “nestoriano”.
5 Cf T. Fahd – A. Bausani, Storia dell’islamismo, in H.C. Puech (ed.), Laterza, Roma - Bari 
1986, 131. In termini di polemica anticristiana il Corano recita: «Si sono presi i loro dottori 
e i loro monaci e il Cristo #glio di Maria come “Signori” in luogo di Dio, mentre erano stati 
esortati a adorare un Dio solo: non c’è altro Dio che Lui, glori#cato e esaltato oltre quel che a 
Lui associano! […] O voi che credete! Certo molti dei dottori e dei monaci consumano i beni 
altrui in cose vane e allontanano gli uomini dalla Via di Dio. Orbene a coloro che ammucchiano 



54 La mistica islamica, la dottrina e la prassi dei ûfî

contemplazione e meditazione del mistero di Dio, ma che in un contesto 
di costituzione e integrazione della comunità di Medina egli preferì dare 
delle indicazioni pratiche su come vivere il culto e i valori morali islamici 
alla luce delle rivelazioni che di volta in volta riceveva. Lungo il percorso 
storico dell’Islâm, in termini graduali e progressivi, si veri#cò un processo 
d’istituzionalizzazione della religione islamica, dovuta soprattutto a una 
lettura e a un’interpretazione delle fonti, quali il Corano e la Sunna, più 
giuridica che spirituale. I mistici musulmani cominciarono ad essere visti 
come personaggi strani, un po’ eccentrici e al limite dell’ortodossia, dalla 
religione uZciale, per via delle loro pratiche esoteriche e delle loro a%er-
mazioni spesso in con\itto aperto con le autorità religiose musulmane6. 
In questo senso, la reazione delle autorità religiose non deve essere vista 

l’oro e l’argento e non lo spendono sulla Via di Dio annuncia castigo cocente, – il giorno in cui 
questi metalli saranno arroventati nel fuoco della gehenna e se ne imprimerà un marchio sulla 
loro fronte, sui loro #anchi e sui loro dorsi: “Ecco quel che ammucchiaste per voi! Gustatelo, ora, 
quel che avete ammucchiato!», Sura della conversione o del pentimento – al-Tawbah (IX, 31.34). 
Sempre con toni di polemica anticristiana il Corano recita: «E già inviammo Noè e Abramo e 
stabilimmo fra la loro progenie il dono della Profezia e il Libro; ma di fra loro alcuni si lasciaron 
guidare, e molti furono gli empi. – E allora sulle loro orme in successione inviammo i Nostri 
Messaggeri e ancora inviammo Gesù #glio di Maria, e demmo a Lui il Vangelo, e ponemmo 
nei cuori di coloro che lo seguirono mitezza e misericordia; quanto al monachesimo fu da loro 
istituito (e non fummo noi a prescriverlo loro) solo per il desiderio del compiacimento di Dio; 
ma non lo osservarono come andava osservato. E a quei di fra loro che credettero demmo la loro 
mercede, ma molti fra loro son empi!» Sura del ferro –al- adîd (LVII, 26-27). Contrariamente 
a quanto espresso prima sul monachesimo, questa volta in un ambito di polemica antiebraica 
e antipoliteista (pagana), troviamo un accenno benevolo nei confronti dei cristiani detti “i più 
cordialmente vicini a coloro che credono”: «Troverai che i più feroci nemici di coloro che credono 
sono i giudei e i pagani, mentre troverai che i più cordialmente vicini a coloro che credono sono 
quelli che dicono: “Siamo cristiani!”. Questo avviene perché fra di loro vi sono preti e monaci 
ed essi non sono superbi – ma anzi, quando ascoltano quel che è stato rivelato al Messaggero di 
Dio li vedi versar lacrime copiose dagli occhi, a causa di quella verità che essi conoscono, e li odi 
dire: “O Signor nostro! Crediamo! Annoveraci fra i testimoni del Vero! – E come poi potrem-
mo non credere in Dio e nella Verità che c’è giunta, noi che bramiamo che il Signore nostro ci 
faccia entrare coi Santi nel Paradiso?”. – E li ricompensa Iddio, per quel che essi han detto, con 
giardini alla cui ombra scorrono i #umi, dove resteranno in eterno. Questa è la mercede di chi 
opera il bene. – Ma quei che ri#utan fede e smentiscono i Nostri Segni, essi son dell’Inferno», 
Sura della mensa – al-Mâ’idah (V, 85-86). Sul rapporto tra il monachesimo cristiano e l’Islâm vedi 
gli importanti contributi di R.A. Nicholson, I mistici dell’Islam, Fratelli Bocca Editore, Torino 
1925; R. Gramlich, Los místicos del Islam: mil años de textos sufíes, Sal Terrae, Bilbao 2004; J.M. 
Blánquez Martinez – M.P. García Gelabert, «Muhammad y el monacato palestino», in 
Espacio, Tiempo y Forma Serie II, Historia Antigua, 24 (2011) 587- 632 (http://revistas.uned.es/
index.php/ETFII/article/viewFile/1882/1759); J.M. Velasco, Il fenomeno mistico, antropologia, 
culture e religioni, Jaca Book, Milano 2001.
6 Cf P. Branca, Introduzione all’Islam, San Paolo, Cinisello Balsamo (MI) 2001, 249.



Paolo Nicelli 55

unicamente come un atteggiamento di rigidità “oltranzista”, #nalizzato a 
chiudere la porta a qualsiasi esperienza mistica, ma semplicemente come 
il tentativo di voler preservare l’ortodossia da qualsiasi innovazione (bid‘a) 
che introducesse errori o pratiche poco in linea con il culto e il credo 
islamico. Ci riferiamo a questioni legate ai fondamenti dell’Islâm quali: 
la concezione stessa di Dio; il Suo rapporto con le creature, là dove i 
incoraggiavano l’esperienza diretta di Dio, del suo amore per l’umanità e 
per il credente in particolare. Nell’Islâm non si incoraggia mai l’esperienza 
diretta di Dio e soprattutto si oppone fortemente la partecipazione della 
creatura alla realtà essenziale di Dio, al #ne di preservare l’assoluta trascen-
denza divina. E allora, come è stato possibile uno sviluppo così #orente 
della mistica islamica, non solo nella Penisola Arabica, ma in tutto il mon-
do musulmano, soprattutto nel Sud-Est asiatico?7.

2. Il Profeta e il Corano

Le risposte a questa domanda potrebbero essere molte, di carattere sia 
religioso e storico, sia antropologico e sociale. Tuttavia credo che quella 
più plausibile sia «la vocazione alla ricerca dell’assoluto come esigenza 
insopprimibile dell’animo umano»8, espressione, questa, del senso reli-
gioso dell’uomo, mai assopito ma sempre vivo e attivo, unito all’esigenza 
del di andare al di là della semplice espressione letterale del decreto 
divino o del precetto legale, per ricercarne il senso spirituale e il senso 
anagogico, cioè la sua applicazione etica. Ecco dunque che il Profeta 
suscita un grande fascino sui mistici musulmani, i quali esprimono una 
profonda venerazione per Mu ammad, uniformando la loro vita ai suoi 
insegnamenti e al suo esempio. Così da maestro a discepolo si instaura 
una relazione spirituale fondata sul contatto diretto con l’Inviato di Dio, 
che diventa prototipo dell’asceta perfetto ed esegeta della rivelazione co-
ranica. Questa’ultima crea un percorso spirituale d’indissolubile unità, 
come gli anelli che compongono una catena (silsilah), fondamento di 
quella tradizione islamica che prende il nome di Sunna. 

Tuttavia non bisogna dimenticare che l’Islâm non accetta la venera-
zione della persona in quanto tale, come fattore sostitutivo all’adorazione 

7 Sull’in\uenza della mistica islamica nel contesto del Sud-Est asiatico cf P. Nicelli, 
L’Islâm nel Sud-Est asiatico, Edizioni Lavoro, Roma 2007, 39-62.
8 P. Branca, Introduzione all’Islam, 250.



56 La mistica islamica, la dottrina e la prassi dei ûfî

di Dio. Il ruolo del Testo rivelato (Qur’ân, Corano), Parola di Dio, viene 
prima rispetto alla persona che lo trasmette, cioè il Profeta. Dunque il 
Corano, prima di tutto, è presupposto di spiritualità musulmana e solo 
in secondo piano vengono le virtù di Mu ammad. Se veramente voglia-
mo comprendere la spiritualità dei , dobbiamo rivolgerci al Corano e 
soprattutto a quei versetti che promuovono l’idea di Dio, la sua unicità, 
i suoi attributi, la sua trascendenza inaccessibile. Nella prima parte della 
professione di fede: La Ilaha illa Allâh («Non ci sono dei, ma Dio»), si 
a%erma che Dio è la realtà una e unica; Egli è l’essere supremo e unica 
realtà sussistente. Di fronte a Dio, infatti, ogni altra realtà è apparenza. 
Da qui l’onnipotenza di Dio, che de#nisce il divino come causa prima e 
unica di ogni evento e de#nisce lo status della creatura in rapporto al suo 
Creatore. Ecco delineati i tratti fondamentali di una spiritualità mistica 
musulmana indicati da un grande islamologo, Louis Massignon, come: 
«i germi autentici di una mistica, germi suscettibili di uno sviluppo au-
tonomo, senza fecondazione estranea»9. Il desidera avvicinarsi a Dio, 
unica e vera realtà fondante e per questo vuole distaccarsi dal mondo, 
considerando le realtà materiali o mondane delle realtà penultime, ri-
spetto all’unica vera assoluta realtà: Dio. Nel percorso mistico si procede 
all’eliminazione di tutto ciò che di mondano impedisce o ritardi il rag-
giungimento dell’oggetto della vera ricerca: Dio stesso. Da qui il passo è 
breve: il considera la “via mistica” come la “via suprema” del fedele, 
tesa al passaggio dalla pratica formale della religione, l’Islâm, all’interio-
rizzazione della Parola di Dio nel proprio cuore, la quale suscita nei fedeli 
l’atteggiamento di fede profondo (îmân), come mendicanza dell’amore 
di Dio (su prosternazione davanti a Dio, parte della preghiera litur-
gica islamica). Quindi per il non solo bisogna seguire la strada ma-
estra dell’obbedienza alla Legge islamica, cammino richiesto al credente 
comune; bisogna soprattutto seguire la strada superiore della ricerca di 
Dio come nostalgia e anelito a ricongiungersi a Lui:

Un cuore voglio, un cuore dilaniato dal distacco dell’Amico, che possa 
spiegargli la passione del desiderio d’Amore; perché chiunque rimanga 
lungi dall’origine sua, sempre ricerca il tempo in cui vi era unito10.

9 L. Massignon, La passion de Hallāj, martyr mystique de l’Islam, Gallmard, Paris 1921, 480.
10 Rūmī, Poesie mistiche, a cura di A. Bausani, Rizzoli, Milano 1980, 27.



Paolo Nicelli 57

3. L’esperienza dell’amore di Dio e l’unità dell’essere  

nella mistica islamica11

L’esperienza dell’amore di Dio non era sconosciuta alla tradizione 
islamica, soprattutto nel . Tra i compagni del profeta Mu ammad 
era solita la pratica di un certo ascetismo (zuhd) e intorno al I/VII seco-
lo, nacque una piccola corrente di “pietà popolare” per via dell’attività 
missionaria di diversi mistici. Fin dall’inizio dell’Islâm, il modo tradizio-
nale di praticare la religione fu accompagnato da questo approccio più 
mistico di vivere la fede, divenendo entrambe le modalità, quella giu-
ridico-cultuale e quella mistica, due “anime” che a volte si integravano 
tra loro e a volte si scontravano su come interpretare le prescrizioni della 
Legge islamica e le pratiche cultuali.

Tra i primi mistici dell’Islâm a seguire questa interpretazione spi-
rituale troviamo gli “otto asceti” antichi, i più celebri dei quali sono: 
‘Uways al-Qaranî (d. 657); al-Aswad al-Nakha‘î (d. 694); Abû Muslim 
al-Khawlânî (d. 682). L’ottavo di questi è chiamato con diversi appel-
lativi di gruppi ascetici, usati anche dai mistici di tradizione cristiana: 
zuhhâd (asceti), ‘ubbâd (adoratori), bakkâ’ûn (piangenti). Si tratta di al-

asan al Ba rî.
Il caso di al- asan al-Ba rî (d. 110/728), uno dei fondatori della cor-

rente mistica musulmana, fu emblematico di una paci#ca e fruttuosa 
convivenza tra le due anime presenti nella tradizione islamica. Le sue 
stesse parole: «Io desidero Lui, e Lui desidera me», esprimono la pro-
fonda ricerca dell’amore divino da parte di un vero ricercatore di Dio. 
Egli fu fortunato rispetto ad altri maestri per queste parole non fu 
perseguitato dall’autorità costituita12:

Gli dissero: «Maestro: i nostri cuori sono addormentati, giacché la tua pa-
rola non fa e%etto. Che dobbiamo fare?». «Volesse il cielo – rispose – che 
fossero solo addormentati, giacché un dormiente, quando è scosso, si sve-
glia. I vostri cuori sono morti, ché per quanto li scuota non si svegliano!»;

11 Rielaborazione di alcune pagine contenute in P. Nicelli, Al-Ghazâlî, pensatore e maestro spiri-
tuale, Jaca Book, Milano 2013, 59-63.
12 P. Vismara (S.d.C.), Al-Maksâd al-asnâ fî sharh ma‘ânî asmâ’ Allâh al-husnâ, Lo scopo più alto 
della spiegazione dei signi&cati dei “Bei nomi di Dio”, di Abû âmîd Mu ammad al- ûsî al-Ghazâlî 
(1st fa l of the 2nd fann), Spiegazione dei primi 14 Bei Nomi di Dio, traduzione e commento 
come esercitazione di licenza presso il P.I.S.A.I., Moderatore Maurice Borrmans, Roma 1987 
(1.n G 1107).



58 La mistica islamica, la dottrina e la prassi dei ûfî

Disse: «L’accompagnarvi oggi con chi vi sgomenta e l’essere sicuri doma-
ni, è meglio che l’accompagnarvi oggi con chi vi fa sicuri e presentarvi 
domani con paura a chi vi sgomenta (Dio)»;
Gli dissero: «C’è della gente che viene alle tue riunioni spirituali per cri-
ticarti». Rispose: «Io veggo in me il desiderio del sommo paradiso o della 
vicinanza dell’Altissimo. Non sento (non veggo) in me quello di salvarmi 
dalla malignità degli uomini, giacché neppure il Creatore trova scampo 
dalla loro lingua!»13.

Nel III/IX secolo, detto dell’età d’oro della mistica islamica, ci fu lo 
sviluppo delle scuole in Ba ra, in Egitto, in Baghdâd e in Khurâsân. 
Una delle #gure più signi#cative del fu al- Bis (d. 261/864 o 
264/877-8)14, rude e solitario mistico, che cominciò la sua via mistica con 
la stretta osservanza della legge. Non era raro che tra i mistici dell’Islâm, vi 
fossero dei che avessero un approccio di tipo tradizionale alla Šarî‘a e 
alla Sunna. In questo senso, la Legge islamica divenne la via migliore per 
vivere in maniera più radicale la rinuncia alle cose del mondo, per dedicarsi 
alla ricerca dell’amore di Dio. Da qui al-Bis âmî scoprì, nella sua ricerca 
mistica, che il suo “Io” era il reale ostacolo alla perfetta “unione con Dio”15. 
Per lui l’Io consisteva nell’orgoglio personale o nella superbia, espressa dal 
credente quando si poneva di fronte a Dio, premettendo la propria volontà 
alla sua. Da qui il maestro volle puri#care la vita spirituale del credente 
da qualsiasi atteggiamento diretto a ridurre la volontà di Dio alla propria 
volontà, al proprio progetto. Per questo propose un cammino di prassi cul-

13 Cf F.J. Peirone – G. Rizzardi, La spiritualità islamica, Studium, Roma 1986, 158-
159.
14 Abû Yazîd (Bâyazîd) ayfûr ibn ‘Îsâ ibn Surûšân al-Bis âmî, è una delle più celebrate #gure del 
misticismo islamico. Egli passò la sua vita in Bist.âm, nella provincia di Qûmis. In quella città morì 
nel 261/874 o nel 264/877-8. Egli non scrisse alcuna opera, ma i discepoli appartenenti al suo 
circolo misero per iscritto 500 suoi detti, che risultano estremamente audaci, poiché richiedono 
una predisposizione della mente tipica del mistico che ha coscienza di sé come di uno che si unisce 
spiritualmente con la divinità (Allâh). Al-Ğunayd, un famoso maestro ûfî di Baghdâd, ricevette 
una raccolta di detti di al-Bis âmî in persiano da tradurre in arabo. Su questo tema cf H. Ritter, 
«Al-Bis âmî», Abstract from EI-2, CD-Rom English Edition, Koninklijke Brill NV, Leiden 2002.
15 Non è sempre facile estrapolare dai testi dei maestri ûfî la portata teologica del concetto del 
“Sé” o dell’“Io” del credente, che nel cammino ascetico si unisce spiritualmente con Dio. Le 
espressioni già citate di al-Bis âmî quali: «decorato da Dio della Sua singolarità (wa adânîya)»; 
oppure: «vestito della Sua identità (ananîya)», possono essere interpretate e confuse come l’assun-
zione o l’essere partecipi della natura divina o degli attributi divini, contravvenendo all’insegna-
mento musulmano tradizionale.



Paolo Nicelli 59

tuale teso a ridurre l’eccessiva pratica rogatoria, soprattutto nella preghiera, 
al #ne di distogliere il credente dalla tentazione di anteporre se stesso a 
Dio. Nella preghiera, il fedele musulmano doveva ricercare solo Dio e non 
auto-glori#carsi nel rendere grazie a Dio. Le espressioni come: «Dunque, 
io sono Te, Tu sei me, io sono Te», indicavano la sua convinzione che Dio 
vivesse in lui al punto di attribuirsi i nomi riservati solo a Dio.

Ho visto in sogno l’Onnipotente e gli ho chiesto: «Signore, che devo fare 
per trovarti?». Rispose: «Staccati dalla tua anima inferiore e vieni!»;
Ho conosciuto Dio per mezzo di Dio, e ho conosciuto ciò che non è Dio 
alla luce di Dio;
Gli domandarono: «Quand’è che l’uomo diventa umile?». Rispose: 
«Quando sa di non possedere né stazioni né stati mistici e non trova in 
tutto il creato uno peggiore di lui»;
Gli domandarono: «Cosa c’è di meglio nella vita per gli uomini d’ecce-
zione?». Rispose: «La felicità che è loro riservata dalla nascita». «E in man-
canza di questo?». «Un cuore che si dedichi ai riti, ma che sia ardente»;
A%ermò un discepolo: «Una notte vidi in sogno l’Altissimo che diceva: 
“Tutti gli uomini chiedono il paradiso, ma Bis âmî non mi chiede che 
me stesso”»16.

È diZcile capire se al-Bis âmî stesse vivendo una reale identi#cazione 
con Dio oppure si trattasse solo di “inabitazione spirituale” di Dio nel 
credente. Tuttavia, le autorità religiose lo accusarono di associare se stesso 
a Dio.

Un altro importante mistico fu al- allâğ (244/858-309/922)17, una 

16 Cf F.H. Peirone – G. Rizzardi, La spiritualità islamica, 165-167.
17 Abû al-Mughîth al- usain ibn Man ûr ibn Ma ammâ al-Baidâwî (al- allâğ - cardatore di 
lana), fu un mistico e teologo persiano che scrisse anche in arabo. Egli nacque ad al- ûr, vicino a 
al-Bai â (Fârs) nel 244/858 e per via dei suoi insegnamenti sul misticismo e sulla ascetica islamica 
fu accusato di essere un ciarlatano dai mu‘taziliti, scomunicato da un tawqî‘ dell’Imâmîya e da 
una fatwâ della â irîya. Fu arrestato anche due volte dalla polizia ‘Abbâsside. Nel 309/922, fu 
giustiziato dopo sette mesi di processo. In teologia (Kalâm), egli insegnò la trascendenza di Dio 
al di là dei limiti della creazione e l’esistenza di uno spirito divino increato, che si unisce con lo 
spirito creato dell’asceta. Per al- allâğ, il santo diventa il vivente e personale testimone di Dio. Le 
sue parole: «Anâ al- aqq» (Io sono la Verità), furono motivo di scandalo e di successiva condan-
na. Nella mistica (Ta awwuf), egli predicò la perfetta unione con la volontà divina attraverso il 
desiderio della so%erenza e la sottomissione ad essa. Su questi temi cf L. Massignon, La Passion 
de allâj, Martir Mistique de l’Islâm, Voll. I-IV, Éditions Gallimard, Mayenne 1975; L. Gardet, 
Experiences mystiques en terres non-chretiennes, Paris 1953, pp. 131-141, 153; G.C. Anawati – L. 
Gardet, Mystique musulmane, aspects et tendances expériences et techniques, Librairie Philosophi-



60 La mistica islamica, la dottrina e la prassi dei ûfî

grande personalità della scuola mistica di Baghdâd. Con la sua pratica 
 si raggiunse la vetta del misticismo islamico intorno alla seconda 

metà del III/IX secolo e l’inizio del IV/X secolo. Al- allâğ viaggiò mol-
to, soprattutto a Makka (Mecca) per compiere il pellegrinaggio ( ağğ) e 
per fare pratica di eremitaggio. Nei suoi viaggi fu anche un missionario 
dell’Islâm, predicando la via mistica #no a raggiungere la regione del 
Sind. Quando ritornò a Baghdâd, continuò la sua predicazione dell’“a-
more di Dio” e per questo fu prima perseguitato, poi imprigionato e 
di seguito ucciso. Egli fu accusato di associazionismo, cioè di predica-
re la completa unione con Dio, riportata dalla sua a%ermazione  
al- aqq» (Io sono la Verità), che sottolineava l’esperienza mistica della 
presenza di Dio nel suo cuore, come inabitazione ( ulûl) spirituale del 
divino. Per questo motivo al- allâğ fu condannato alla pena di morte.

I giuristi musulmani gli contestarono la sua nozione di “amore di 
Dio”, che implicava l’umana relazione di reciproco amore tra Dio e l’uo-
mo. Per loro, infatti, Dio poteva essere solo l’oggetto di adorazione e non 
l’oggetto dell’amore, poiché l’amore richiedeva sempre una relazione re-
ciproca che poteva essere chiamata “aZnità”. Secondo i giuristi, il vero 
problema della posizione di al- allâğ stava nel fatto che tale relazione di 
aZnità richiedeva, come conseguenza, la “consanguineità” o la “parente-
la” tra Dio e l’uomo, cosa che era impossibile a%ermare secondo l’inse-
gnamento teologico islamico. Infatti, tra Dio-Creatore e l’uomo-creatura 
esisteva sempre un profondo vuoto, una profonda distanza da colmare. 
Sempre per i giuristi musulmani, l’aZnità e la conseguente parentela 
erano un vero e proprio attentato all’unicità di Dio e alla sua assoluta 
alterità rispetto alla creatura. L’a%ermazione di al- allâğ metteva dunque 
in serio dubbio il monoteismo islamico, ponendo il maestro sullo 
stesso piano di Dio o, meglio ancora, identi#candolo con Dio. Anche 
al- allâğ, come tanti altri mistici dell’Islâm, utilizzò un linguaggio spesso 
ellittico e misterioso per esprimere la profonda esperienza mistica della 
presenza dell’amore di Dio nel suo cuore. Una tale esperienza di pie-
nezza spirituale lo portava a vivere il suo “Io” come totalmente parte 
dell’“Io” di Dio. Egli era totalmente “fatto” dall’amore di Dio e non 
poteva che testimoniare con la sua vita e le sue parole quanto Dio amasse 

que J. Vrin, Paris 1961, 35-40, 101-104, 107-110, 118-121, 171-173; L. Gardet, Ètudes de 
philosophie et de mystique comparée, Librairie Philosophique J. Vrin, Paris 1972; R. Arnaldez, 

allâj ou la religion de la croix, Plon, Paris 1964; H. Corbin, Storia della &loso&a islamica, Adel-
phi, Milano 2000, 206-208; T. Fahd – A. Bausani, Storia dell’islamismo, 135.



Paolo Nicelli 61

le sue creature. In questo senso, la sua unità col divino poteva essere letta 
come un processo di “divinizzazione”. Si tratta di un’inabitazione ( ulûl) 
spirituale e non essenziale del divino nell’uomo, come espressione della 
presenza dell’amore di Dio nel cuore del credente. Questo è il vero senso 
dell’espressione: «Io sono Lui», dove il maestro esprimeva l’inabitazione 
spirituale dell’amore di Dio nel suo cuore, che lo rendeva totalmente 
sottomesso alla Sua volontà.

Quale terra è vuota di te [o Dio], che si a%annano a cercarti in cielo? Li 
vedi scrutare con lo sguardo le tue altezze, mentre per la loro cecità non 
ti scorgono;
[L’uomo è] materiale del corpo, fatto di luce nel suo intimo, divino, giu-
dicatore, dotato di scienza nello spirito. Egli riconduce lo spirito ai suoi 
padroni e lascia il corpo a imputridire nella terra;
La gente [musulmana] compie il pellegrinaggio [alla Mecca]. Io, invece, 
mi reco in pellegrinaggio da colui che abita in me. Essi o%rono vittime: 
io o%ro la mia anima e il mio sangue. Vi sono coloro che fanno la pro-
cessione attorno alla Ka‘ba [Casa sacra] senza uso di membra. Essi fanno 
la processione intorno a Dio: ciò li dispensa dalla visita dei Luoghi san-
ti[della Mecca, di Medina, e, per taluni, di Gerusalemme];
Il tuo posto [o Dio] nel mio cuore è tutto il mio cuore, e nel tuo posto 
non v’è spazio per alcuna cosa creata. Il mio spirito ti ha collocato fra la 
mia pelle e le mie ossa. Cosa farei quindi se ti perdessi?;
Ti sei assentato [o Dio] ma non ti sei assentato dalla mia coscienza: sei, 
anzi, divenuto la mia gioia e la mia esultanza. Nella separazione si è con-
sumata l’unione; stando assente son divenuto presente. Nel segreto del 
profondo del mio pensiero tu te ne stai più nascosto dell’immaginazione 
della mia coscienza, e mi tieni compagnia durante il giorno, o sei il mio 
interlocutore notturno quando è buio;
Con tutto il mio essere abbraccio tutto il tuo amore o mio Santo [o Dio] 
e tu riveli segretamente a me, come se fossi tu in me. Volgo il mio cuore 
fra le cose che non sono te, ed ecco che mi sento estraneo ad esso, e tu 
solo me lo rendi famigliare. Eccomi dunque nel carcere della vita, privo 
del senso d’intimità. O [Dio] richiamami a te da questo carcere!;
Ho visto il mio Signore con l’occhio del cuore e gli ho chiesto: «Chi sei 
tu?». Mi ha risposto: «Te». Il «dove» rispetto te non ha «dove», e non 
c’è «dove» là «dove» sei tu. Né la «ipotesi» ha su di te «ipotesi» per poter 
sapere dove sei tu. Tu sei [o Dio] colui che abbraccia ogni «dove» in un 



62 La mistica islamica, la dottrina e la prassi dei ûfî

tuo «non dove». «Dove» dunque sei tu?;
Non è permesso a chi vede cose diverse da Dio e invoca altri che Dio, 
a%ermare: Ho conosciuto Dio l’Uno dal quale procedono le unità;
Non mi sono mai staccato da lui [da Dio] e non l’ho mai raggiunto;
Tu o Dio sei colui che mi ispira passione, e non già l’orazione. Non sia 
detto che è l’orazione che si attacca al mio cuore;
Io sono colui che ama, e colui che amò è me. Siamo due spiriti che abbiam 
preso albergo in un sol corpo. Se tu vedi me, vedi lui. Se vedi lui, vedi noi;
Lode a colui la cui umanità manifestò il mistero della gloria della sua 
fulgente divinità! E quindi apparve in mezzo alla sua creazione in forma 
di chi mangia e beve;
Il punto è l’origine di ogni linea e tutta la linea è fatta di punti riuniti. 
Dunque la linea non può prescindere dal punto, né il punto dalla linea. 
Ogni linea, diritta o curva, esce dal movimento di uno stesso punto. E 
tutto ciò che cade sotto lo sguardo è un punto fra due punti. Questo ci 
fa capire come Dio appaia attraverso tutto ciò che si percepisce e traspaia 
attraverso tutto ciò che si contempla. Per questo io dichiaro: «Non vedo 
cosa alcuna in cui non veda Dio»;
Uomini! Dio conversa con le sue creature in tutta benevolenza, manife-
standosi ad esse, poi sottraendosi, sempre per educarle. In e%etti se non 
si manifestasse, la gente cadrebbe nell’empietà. Se egli non si sottraesse, 
la gente ne sarebbe abbagliata. Ecco perché Dio non concede la perma-
nenza in questi due stati;
O uomini! Quando Dio si impadronisce di un cuore, lo vuota di tutto 
ciò che non è lui. Quando si interessa a un uomo, non lo lascia vivere che 
per sé. Quando si a%eziona a uno dei suoi fedeli, incita gli altri a perse-
guitarlo, aZnché quel servitore cerchi di lui e si avvicini a lui18. 

Altro importante mistico dell’Islâm è Ibn al-‘Arabî (1165-1240), che 
unì una profonda spiritualità alla conoscenza #loso#ca e teologica. Dopo 
una crisi interiore, dovuta a una malattia, abbandonò la nativa Spagna 
per seguire la via mistica facendosi «pellegrino dell’Assoluto»19. Tra le 
sue opere sono famose: al-Futû ât al-Makkîya (Rivelazioni Meccane), il 
breve trattato Kitâbu-l-fanâ’i fî-l- mušâhada (Il libro dell’estinzione e del-
la contemplazione) e i Fu  al-ðikam (Le gemme della Sapienza). Ibn 

18 Cf F.H. Peirone – G. Rizzardi, La spiritualità islamica, 169-172.
19 P. Branca, Introduzione all’Islam, 261.



Paolo Nicelli 63

al-‘Arabî è un vero cantore dell’amore di Dio, tema questo espresso a par-
tire dal suo pensiero legato al concetto dell’unità dell’essere, wahdat al-
wu ûd. Egli sostiene che l’Essenza divina e la realtà sono “Uno”. Da qui 
la realtà, come insieme di tutto, è l’emanazione dell’Essenza divina, che 
è in se stessa inconoscibile, ma che diventa conoscibile attraverso le sue 
emanazioni, costituenti l’universo. Il genere umano è un microcosmo, o 
somma delle manifestazioni divine. Pertanto, discendendo dall’Essenza 
divina alla realtà, ci sono dei gradi o stadi d’essenza, che sono le manife-
stazioni dell’assoluta Essenza divina:

Il mio cuore è capace [di divenire] tutte le forme [distinte]: esso è il chio-
stro del monaco cristiano, un tempio per gli idoli, una prateria per le gaz-
zelle, la Ka‘ba del pellegrino, le tavole della Legge mosaica, il Corano… 
amore è il mio credo; da qualunque parte si volgano le sue cammelle, 
amore è sempre il mio credo e la mia fede20.
La Realtà Divina Essenziale è troppo elevata per poter essere contemplata 
dall’occhio contemplante, #n quando in esso permanga una traccia della 
condizione creaturale. Ma quando viene meno «ciò che non è stato» – e 
che [per natura] è caduco – «e resta ciò che non ha mai cessato d’essere» 
– e che per [natura] è durevole – allora si leva il Sole della prova decisi-
va per la Visione autentica21; allora si produce la sublimazione assoluta 
dell’assoluta Bellezza, che è l’«Occhio della Sintesi e della Realizzazione 
per eccellenza», e la «Stazione della Quiete e dell’AutosuZcienza Immu-
tabile»22. Tale Occhio vede allora i Numeri come un Unico, il numero 
Uno, che compie un viaggio attraverso i gradi della molteplicità, in cui 
rende manifeste le entità dei Numeri. È in questa stazione contemplativa 
che avviene il travisamento di chi professa la dottrina dell’uni#cazione23. 

20 G.C. Anawati – L. Gardet, Mistica islamica, SEI, Torino 1960, 58, cit. in P. Branca, Intro-
duzione all’Islam, 261.
21 La «Visione autentica» non è per tutti, ma solo per coloro che sono stati iniziati alla via mistica 
o che comunque hanno già fatto un lungo percorso d’ascesi spirituale. awq de#nisce, nel vo-
cabolario del ta awwuf, la primizia di uno svelamento iniziatico, come “conoscenza iniziatica”, 
derivante dalla pratica ascetica e dall’esperienza spirituale e mai dalla sola teoria. Essa è “degu-
stazione”, “sapore” della Visione autentica, sempre nel rispetto della distanza tra la creatura e il 
Creatore.
22 Secondo Yunis Taw#k, Ibn al-‘Arabî attribuisce al termine al- umûd il signi#cato di auto-
suZcienza immutabile, letteralmente: “#ssazione”, in Ibn al-‘Arabî, Il libro dell’estinzione nella 
contemplazione, traduzione di Yunis Taw#k e Roberto Rossi Testa, SE, Milano 1996, 42.
23 L’itti|âd, o uni#cazione, è la dottrina che a%erma che la suprema realizzazione è un atto di uni-
#cazione fra due essenze distinte, quella del servo e quella del Signore che si riducono a una delle 



64 La mistica islamica, la dottrina e la prassi dei ûfî

Costui, vedendo che l’Unico peregrina attraverso i gradi della molte-
plicità, la cui esistenza è puramente speculativa, nei quali Esso riceve 
dei nomi che variano di volta in volta a seconda dei gradi, non vede i 
Numeri come diversi dall’Uno: e allora a%erma che ha avuto luogo un’u-
ni#cazione24. Or dunque, l’Unico, ossia l’Uno, non compare contempo-
raneamente con il proprio nome e la sua essenza in gradi diversi se non 
in quello dell’Unità prima: ogni volta che si mostra negli altri gradi lo fa 
con la sua essenza, ma non con il suo nome, poiché in tali casi gli viene 
attribuito un nome conforme alla realtà del grado della molteplicità in 
cui si è manifestato. Così il suo nome speci#co si estingue, mentre la sua 
essenza permane: quando si dice «uno» viene meno ciò che è altro da 
uno, in virtù di tale nome, e quando si dice «due», la sua entità appare 
per la presenza dell’essenza dell’Uno che si trova a questo grado numera-
le, ma non evidentemente in virtù del nome dell’Uno, poiché è il nome e 
non l’essenza dell’unità a contraddire l’esistenza del grado numerale due, 
che è in opposizione all’entità del due, mentre non lo è la sua essenza25.
Coloro che celano i misteri sotto espressioni tecniche, le utilizzano in 
modo convenzionale, per cautela nei riguardi dei profani, e quelli che 
professano l’eZcacia delle «aspirazioni/energie spirituali»26 permangono 
sul loro cammino chiaro e retto, #nché esso viene loro rischiarato da 
indicatori luminosi recati da Spiriti Superiori, residenti nel Grado della 
Prossimità alla Stazione della Parola Bocca-a-Bocca27, e su di essi son ben 

precedenti due. Ibn al-‘Arabî la de#nisce in questi termini nelle Futû ât: «L’itti âd è il divenire 
una sola essenza da parte di due, quella del servo e quella del Signore; ora non può darsi itti âd 
che nell’ambito della quantità e della materia, ed essa non è che uno stato» Futû ât (cap. 73, 
quest. 153), in Ibn al-‘Arabî, Il libro dell’estinzione nella contemplazione, 42.
24 Secondo Yunis Taw#k: «L’itti âd nell’esempio considerato non risiede in una determina-
ta visione dell’Uno che pervade ogni cosa ed ogni numero, in qualche modo esaurendoli, ma 
nell’interpretazione che ne viene data: essa si fonda sulla concezione che ogni cosa o numero 
abbia un’essenza propria distinta dall’Essenza Suprema dell’Uno, e che di conseguenza la visione 
unitaria che se ne può avere sia spiegabile solo mediante la fusione delle essenze delle cose con 
l’Essenza dell’Uno», ib.
25 Ibn al-‘Arabî, Il libro dell’estinzione nella contemplazione, 14-16.
26 Il termine arabo utilizzato per «aspirazioni» è himan. Per Ibn al-‘Arabî ci sono tre tipi di aspi-
razione: 1) l’aspirazione della presa di coscienza, cioè il risveglio del cuore di fronte a ciò che 
viene proposto dall’intima realtà dell’essere; 2) l’aspirazione della volontà (il desiderio), che è 
l’aspirazione «concentrativa» delle forze interiori dell’essere, applicabile a qualsiasi #nalità, an-
che quella spirituale; 3) l’aspirazione della Realtà Essenziale, cioè la concentrazione di tutte le 
aspirazioni mediante l’aspirazione. Su questo tema cf Ibn al-‘Arabî, Il libro dell’estinzione nella 
contemplazione, 44-45.
27 Ibn al-‘Arabî, nelle Futû ât al-Makkîya (cap. 73, quest. 153) scrive: «Ciò è espresso dal Profe-



Paolo Nicelli 65

tracciate le Sante Scritture, quasi fossero testimonianza della realizzazio-
ne da essi raggiunta, che permettono loro il passaggio dall’una all’altra 
modalità, per via di sublimazione. Allora il velo è sollevato, allora ciò 
che era stato nascosto è rivelato! Allora il nodo è sciolto, il chiavistello è 
fatto scorrere, la serratura è aperta! Allora le «aspirazioni/energie» proprie 
ad un’altra modalità si uni#cano per scrutare la Realtà Unica, e l’essere 
non concepisce che una sola «aspirazione». Da tale «aspirazione»28 unica 
procedono degli e%etti che in\uenzano la Realtà Pura. In ogni caso, sia 
che queste in\uenze provengano per astrazione dall’«aspirazione unica», 
sia che derivino dalle aspirazioni particolari nel momento stesso in cui si 
producono, è sempre Lui che sotto ogni punto di vista si vede, anche se 
non Lo si conosce29, è sempre Lui la meta di ogni aspirazione, anche se 
non Lo si raggiunge, è sempre Lui che viene professato in tutte le lingue, 
anche se resta ine%abile! E che formidabile stupore si prova, che grande 
sospiro di sollievo si trae quando «il velo è sollevato, e lo sguardo si fa 
penetrante», quando «il Sole si unisce alla Luna», e quando l’In\uente 
appare congiunto al suo In\usso per essere scorto dall’Occhio dell’uomo! 
Allora si mostra ai contemplanti sotto diverse Forme, allora avviene il 
gioco nei confronti di quelli che hanno giocato, allora chi ha fede vince 
e chi ne è privo perde!30.

Altro esponente della mistica islamica è senz’altro alâl al-Dîn al-
Rûmî (1207-1273). In\uenzato dal pensiero e dall’esperienza spirituale 
di Ibn‘Arabî, egli concentra parte della sua esperienza mistica nelle ope-
re poetiche dette Dîvân i-Kabîr (Grande canzoniere) e nelle Masnavî-yi 

ta – su di lui la benedizione e il saluto di Dio! – nella sua risposta postagli dall’Angelo Gabriele 
intorno all’I sân (l’Adempimento perfetto delle opere e della Fede) Nelle I ilâ ât si dice «È il 
proposito di Dio espresso sul piano della Similitudine (fî ‘âlami al Mithâl)». Per Yunis Taw#k, sul 
piano di similitudine la parola divina è simultanea alla visione. Nella realtà invece, la parola è un 
velo posto sulla visione. Su questo tema cf ib., 45.
28 Si tratta qui dell’aspirazione della Realtà Essenziale (himmatu al- aqîqa), come indicato al n. 
3 della nota 25. È l’aspirazione dei più grandi maestri fra le genti di Dio. Essi rivolgono le loro 
aspirazioni sul Vero ed esse diventano una sola aspirazione, in ragione dell’Unità a cui tendono. 
Così facendo esse evitano il “molteplice” e ricercano l’“unità” di ciò che è frammentario e diviso 
in parti. Tale unità ricercata è l’Identità Pura, cioè il Taw îd.
29 Ibn al-‘Arabî, a riguardo della conoscenza, indica la di%erenza tra l’Essenza in se medesima (Dhât) 
e lo statuto divino dell’Essenza (Ulûhiyya o Ulâha). La prima è intuibile o contemplabile, ma non 
intellegibile né comprensibile. La seconda non è intuibile né contemplabile, ma intellegibile e com-
prensibile. Su questo tema cf Ibn al-‘Arabî, Il libro dell’estinzione nella contemplazione, 46.
30 Ib., 20-21.



66 La mistica islamica, la dottrina e la prassi dei ûfî

Ma‘navî (Rime spirituali), di oltre ventiseimila versi. I suoi discepoli lo 
soprannominarono mawlana (signore), da cui deriva la confraternita 
(tarîqa) ûfî della Mawlawîya. I suoi adepti sono chiamati “dervisci dan-
zanti”, conosciuti per le loro danze e per le loro musiche fatte durante le 
recitazioni del dhikr:

Dovunque volgerai lo sguardo vedrai la mia Forma, sia che tu guardi a 
te stesso, sia che rimani in quell’immenso tumulto31. Rinuncia a essere 
strabico, raddrizza bene gli occhi, ché l’occhio maligno sarà lontano, al-
lora, dalla mia Bellezza. Attento a non ingannarti sulla mia forma uma-
na, ché sottile molto è lo spirito, e l’amore molto è geloso! Ma che parlo 
di forma? Anche coperto da cento pieghe di feltro i raggi dello specchio 
dell’anima fanno manifesto l’universo. Se invece di cibo e denaro avesse-
ro cercato Iddio, non vedresti un sol cieco sull’orlo del fosso. Poiché hai 
aperto nella nostra città una bottega di sguardi amorosi, chiudi la bocca 
e soltanto guarda, come purissima Luce! Io taccio e nascondo il segreto 
a coloro che non ne sono degni. Tu solo sei degno: il mistero per me è 
celato. Vieni verso l’Oriente come il sole di Tabîz32, guarda lo stendardo 
trionfale, il fasto della Vittoria. Che far dunque, o musulmani, che io 
me stesso non conosco? Non giudeo sono, né cristiano, né zoroastriano 
o musulmano. Né orientale né occidentale, né terrestre né marino, né 
impastato son di terra, né venuto dal cielo io sono. Non di Terra, non 
di Acqua, non di Vento, non di Fuoco, non di Empireo, non di Trono, 
non di Essere o di Essenza. E non d’India, non di Cina, né di Sassonia 
o Bulgaria, non di Persia o Babilonia, né del Khorâsân io sono! Non del 
mondo, né dell’altro, non d’inferno o paradiso, non d’Adamo, non di 
Eva, non di eterei giardini. Il mio luogo è l’Oltrespazio, il mio Segno è il 
Senza Segno, non è anima, non corpo: sol sono dell’Amato.
Via da me cacciai ogni Due, dei due mondi Un solo io vedo, Uno cerco, 
Uno conosco, Uno canto, Uno contemplo. Egli è l’Ultimo, Egli è il 
Primo, Egli è l’Intimo, Egli è il Fuori. Solo «Oh Lui! Oh chi è Lui» io 
conosco, io sol canto. Ebbro al calice d’Amore, non sono più mondo né 
cielo, più di nulla so vantarmi, svergognato e libertino. Se ho passato in 
vita mia un sol giorno senza Te io mi pento della vita, per quel giorno e 

31 Quell’«immenso tumulto» è provocato «dal rombo del tamburo della resurrezione, dal fasto 
della rinascita, […] dallo squillo della tromba», si tratta dell’immagine del giorno del giudizio a 
cui seguirà la resurrezione dei morti.
32 Si tratta di una città della Persia.



Paolo Nicelli 67

per quell’ora. Se nel mondo con te solo potessi star solo un sol momen-
to, sotto i miei piedi mi porrei in gioia e danza. Oh Tu, Sole di Tabrîz, 
così ebbro sono al mondo ché non so più cantare altro che di vino e di 
vergogna33.
Quell’anima che non ha per costume l’Amore, meglio è che non sia, ché 
onta è l’essere suo! Inebriati dunque d’amore, che Amore è tutto quello 
che esiste, senza la veste d’Amore non si va alla corte dell’Amato. Se 
chiedono: «Amore cos’è?» rispondi: «rinuncia al volere: chi alla libertà 
non sfugge non è libero mai!». L’Amante è un Imperatore e i due mondi 
stan gettati ai suoi piedi: il Re non riguarda nemmeno a quel che gli 
gettano i piedi. L’Amore e l’Amante vivono davvero in eterno: non at-
taccare il cuore a cose ri\esse e prestate! Fin quando t’abbraccerai stretto 
a un amante già morto? Abbraccia piuttosto la Vita, che non ha limite 
mai! Quel che di primavera #orisce ha per compagna la spina, il vino 
che vien dal succo dell’uva porta con sé il mal di capo. Non star lì ad 
aspettare guardando ansioso la strada, che certo morte non v’è peggior 
dell’attesa. Attacca il cuore piuttosto a moneta sonante, se sei sincero, 
porgi orecchio a questa ragione, se non hai orecchi da schiavo! Non 
tremar sul destriero del Corpo, ma va, più rapido, a piedi: ali dà Iddio a 
colui che ne cavalca sul Corpo! Lascia i pensieri, e abbi un cuore sempli-
ce e puro come volto di specchio, senza disegni e immagini. Quando lo 
specchio è puro di forme, riceve ogni forma, e quel purissimo volto non 
svergogna il volto di alcuno. Se vuoi uno specchio puro, contemplati 
entro te stesso, ché quello specchio non teme né ha vergogna del vero. 
E se un volto di ferro trova, a forbirlo di tanta purezza, che sarà mai il 
volto del Cuore che non sa polvere e ruggine? Ma fra il cuore e il ferro 
c’è pur di%erenza ed è questa: che l’uno mantiene i segreti e l’altro non 
sa mantenerli34.

Con Ibn al-‘Arabî e al-Rûmî siamo in un periodo in cui la via mistica 
non viene più considerata un’eresia dell’Islâm, anche se non sono pochi i 
casi di discriminazione e persecuzione nei confronti dei ûfî. Almeno negli 
ambienti teologici e popolari, grazie anche all’opera di un altro pensatore 
e mistico musulmano, Abû Hâmid al-Ghazâlî, la mistica islamica acqui-
sterà la dignità di scienza spirituale, trovando il suo alveo nell’ambito della 

33 Cf F.H. Peirone – G. Rizzardi, La spiritualità islamica, 182-183.
34 Cf alâl al-Dîn al-Rûmî, Poesie mistiche, a cura di A. Bausani, Rizzoli, Milano 2000, 86-87.



68 La mistica islamica, la dottrina e la prassi dei ûfî

teologia e del pensiero #loso#co, puri#cato, questo, da quegli elementi 
eterodossi che lo ponevano in con\itto con i principi fondanti dell’Islâm.

4. L’ultimo passo verso il riconoscimento dell’esperienza  

dei ûfî

Il passo pressoché de�nitivo verso il riconoscimento della misti-
ca come scienza islamica avvenne con Abû âmid al-Ghazâlî (1058-
1111)35. Infatti, grazie a lui, la nozione di “amore di Dio” venne rico-
nosciuta dall’ortodossia islamica non più come ‘išq (il costante desiderio 
amoroso di Dio), come espresse asan al-Ba rî (d. 110/728) con le pa-
role: «Io desidero Lui e Lui desidera me», ma come ma abba (amore – 
“somiglianza”). Secondo il Nostro, la ma abba, fondata sulla misteriosa 
“somiglianza” tra Dio e l’uomo, poteva portare a una consanguineità o 
parentela con Dio (qurb), ma mai a una reale unità ontologica con Lui. 
La ma abba non poteva neppure portare a un’inabitazione ( ulûl) di Dio 
nella creatura. A questo approccio correttivo dell’insegnamento tradizio-
nale ûfî sul tema dell’amore di Dio, al-Ghazâlî aggiunse un processo di 
rinnovamento (tağdîd) della pratica tradizionale dell’Islâm, colpendo alla 
radice il costante ritualismo e legalismo in cui la religione islamica era 
caduta. Buona parte dei teologi e dei giuristi sosteneva che l’approccio 
legale e rituale nell’esercizio e nella pratica della religione fossero la via 
migliore per sottomettersi alla volontà divina. Unitamente a questo, si 
preferiva una lettura letterale della rivelazione coranica e della tradizione 
islamica, a discapito di una lettura più spirituale e allegorica delle stesse 
fonti. Ciò che era importante nella pratica dell’Islâm era la stretta sequela 
delle prescrizioni e dei decreti divini richiesti dalla religione e dall’auto-
rità costituita. La profonda dimensione spirituale della via mistica ve-
niva così sacri�cata al taqlîd (l’a*damento alle dottrine di una scuola 
di pensiero giuridica e teologica). Per il fedele ûfî, la semplice pratica 
della religione e delle prescrizioni legali non poteva essere su*ciente al 
�ne di considerarsi un pio musulmano. Divenne così necessario riscopri-
re la profonda dimensione spirituale dell’Islâm, già presente nel sistema 
religioso e rituale fondato sul Qur’ân e sugli adîth, ma non su*cien-
temente sottolineato dalla predicazione e dalla speculazione teologica e 

35 Su questo tema Cf P. Nicelli, Al-Ghazâlî, pensatore e maestro spirituale, Jaca Book, Milano 
2013; F. Griffel, Al-Ghazâlî’s Philosophical >eology, Oxford University Press, Oxford 2009.



Paolo Nicelli 69

giuridica del tempo. Nel Qur’ân, questa profonda dimensione della fede 
(îmân)36, nel cogliere la dimensione spirituale della rivelazione coranica 
viene espressa nel modo seguente, in un contesto di diatriba tra i musul-
mani e i beduini che non hanno ancora abbracciato l’Islâm:

I beduini dicono: «Noi crediamo!». Rispondi loro: «Voi non credete! 
Dite semmai: “Abbiamo abbracciato l’Islàm”, perché la fede non v’è an-
cora entrata in cuore; ma se ubbidirete a Dio e al Suo Messaggero, Dio 
non vi defrauderà della minima delle vostre azioni, poiché Dio è indul-
gente clemente!», Sura delle stanze intime - al- uğurât (XLIX, 14).

Alla luce della rivelazione coranica, la proposta fatta ai veri credenti 
è quella di una fede fondata non sull’adempimento formale e legalistico 
del decreto divino, quanto invece sull’accoglienza dell’amore di Dio nel 
proprio cuore, seguendo �no in fondo quanto scritto nel Qur’ân e nella 
Sunna. Questo è il vero atto di fede del musulmano, che viene solle-
citato da Dio ad amarlo, là dove non si è ancora fatta esperienza della 
dimensione spirituale dell’Islâm: «perché la fede non v’è ancora entrata 
nel cuore»37. La traduzione inglese del Qur’ân di M.M. Pickthall è più 
esplicita rispetto a quella di A. Bausani; essa traduce l’arabo aslamnâ con 
«We submit» (Noi [ci] sottomettiamo) e non, seguendo una traduzione 
più libera, con «Abbiamo abbracciato l’Islâm». Si tratta di sottolineare 
con chiarezza che cosa vuol dire in concreto abbracciare la fede islamica: 
una sottomissione totale a Dio, come condizione necessaria per vivere 
un genuino atto di fede. Tale sottomissione è ricerca della misericordia 
di Dio nel proprio cuore a partire dall’esperienza di quanto Dio ci ama; 
un atto di fede del credente che sottolinea la profonda esperienza della 
misericordia di Dio per l’uomo. Tale esperienza è parte della dimensione 
spirituale della via mistica dell’Islâm.

Quanto detto lo ritroviamo nel pensiero di al-Ghazâlî, in particolare 

36 Îmân è un termine arabo che signi�ca “fede”. L’idea di base è riportata nella radice della parola: 
’-m-n, che sottolinea il riposo della mente e la sicurezza per timore (di Dio). Da qui le tre conso-
nanti possono signi�care: rendere sicuro; porre �ducia in… (qualcuno o qualcosa). Nella teologia 
islamica îmân signi�ca: 1) il porre �ducia in qualcuno, o l’avere fede in Dio, in Mu ammad, il 
suo Profeta e Messaggero; 2) il contenuto del messaggio di Dio. Circa il primo signi�cato cf 
al-Ghazâlî: I yâ’ ‘ulûm al-dîn, libro II, cap. IV. Il Qur’ân a volte distingue e a volte confonde il 
termine îmân con Islâm, ed è ambiguo circa la loro relazione con le opere pie o buone. Per gli altri 
signi�cati del termine vedi il glossario.
37 Cf M.M. Pickthall, *e Meaning of the Glorious Qur’ân, Islamic Call Society, Jamahirya Arab 
Libyan Popular Socialist, Tripoli 1970, 686.



70 La mistica islamica, la dottrina e la prassi dei ûfî

nell’I yâ’ ‘ulûm al-dîn, libro VI, tomo IV, sia nella premessa sia nel capitolo 
terzo, dove il maestro spirituale tratta del tema “Dio solo merita l’amore”:

L’amore per Dio è l’ultima delle stazioni (maqâmât) e il più elevato e 
sommo dei gradini. Dopo la percezione dell’amore, non c’è una sola 
stazione che non sia uno dei suoi frutti e uno dei suoi corollari, come lo 
sono il desiderio, la familiarità, la soddisfazione e ciò che loro somiglia. 
Prima dell’amore, non c’è stazione che non sia uno dei suoi preludi, 
come il pentimento, la pazienza, l’ascesi e altre ancora. Anche se sarà dif-
�cile pervenire a tutte le altre stazioni, i cuori però non esitano a credere 
che sia cosa possibile. […] Chi ama un altro da Dio senza farlo in consi-
derazione del suo rapporto con Lui, fa questo a causa della sua ignoranza 
e della sua incapacità a conoscere Dio. L’amore per l’Inviato è lodevole, 
poiché è lo stesso amore che si ha per Dio, e così pure l’amore che sia ha 
per i dottori della legge e i timorati di Dio: perché l’amato dell’Amato è 
amato, l’Inviato dell’Amato è amato e l’amante dell’Amato è amato. Tut-
to ciò rinvia all’amore di Colui che ne è l’origine; non lo si oltrepassa per 
giungere ad altro da Lui. E da colui che ha discernimento non è amato, 
in verità, che Dio: nessuno merita di essere amato eccetto Lui38.

Per al-Ghazâlî Dio era l’origine dell’atto libero dell’amore. A partire 
dall’iniziativa amorosa di Dio, il credente veniva stimolato all’azione, 
cioè ad amare Dio con tutto se stesso. Tale azione amorosa del credente 
venne concepita da al-Ghazâlî come un rinnovamento (tağdîd) di ordine 
ascetico e morale che i musulmani dovevano intraprendere. Esso era una 
riscoperta dei valori spirituali derivanti dalla profonda meditazione del 
Qur’ân e delle tradizioni islamiche. Si trattava, dunque, di un ritorno alla 
pratica dei valori islamici così come li vivevano i pii antenati al tempo del 
Profeta, attraverso un processo di puri�cazione dalle forme intellettuali-
ste adottate durante gli anni formativi del pensiero �loso�co, giuridico 
e teologico dell’Islâm. In concreto, la proposta di al- Ghazâlî consisteva 
nell’introdurre, assieme alle pratiche cultuali tradizionali (‘ibâdât), qua-
li: la preghiera rituale ( alât); l’o`erta rituale (zakât); il digiuno ( awm) 
durante il mese di rama ; il pellegrinaggio ( ağğ); le giaculatorie dei 

assieme al dhikr, cioè la preghiera giaculatoria di glori�cazione a Dio, 
fatta con certe frasi �sse, ripetute in ordine rituale sia ad alta voce che 

38 Abû amid al-Ghazâlî, L’amore di Dio, trad. it. e note a cura di C. Fabrizi, EMI, Bologna 
2004, pp. 43, 65.



Paolo Nicelli 71

mentalmente. Le giaculatorie venivano pronunciate seguendo un meto-
do speci�co di respirazione e di movimenti �sici. Altra forma mistica di 
culto a Dio che al-Ghazâlî adottò e privilegiò fu il wird, cioè il tempo 
de�nito (waqt) del giorno o della notte in cui il pio credente si rivolge-
va a Dio con la preghiera privata, come aggiunta alle cinque preghiere 
giornaliere. Il tempo de�nito consisteva in quattro rak‘ah (parte della 
alât che prevedeva diverse azioni liturgiche), con la recitazione di sure 

coraniche (sûra) e di preghiere devozionali d’invocazione (du‘â’). In�ne 
aggiunse la pratica mistica �no al raggiungimento dell’estasi (waghd) e 
l’ascesi (zuhd).

Attraverso l’armonizzazione tra le prescrizioni della pratica cultuale 
tradizionale e le pratiche , al-Ghazâlî recuperò i principali stadi della 
via mistica, come tentativo di raggiungere l’apice dell’esperienza dell’a-
more di Dio da parte del credente: la (ma abba) e non l’inabitazione o 
l’infusione del divino nella creatura ( ulûl), così come veniva presen-
tata da al-Bi tâmî e da al- allâğ. Al-Ghazâlî riguadagnò dunque l’e-
sperienza  all’ortodossia islamica, ponendola come valido strumento 
nel cammino di ricerca della certezza della fede, attraverso l’esperienza 
dell’amore di Dio. Tale strumento veniva unito alla pratica della Šarî‘a, 
all’insegnamento della teologia e a quello di una �loso�a, ormai in parte 
puri�cata dagli eccessi delle investigazioni speculative, aiutando così il 
credente a conoscere in maniera corretta le verità divine39. La profonda 
unità tra l’esperienza di fede e la conoscenza intellettuale divenne il me-
todo di indagine teologico di al-Ghazâlî, oltreché il suo più interessante 
contributo verso un’armonizzazione tra le scienze della giurisprudenza, 
della �loso�a e della teologia. La mistica islamica poteva ora vantare 
la dignità di una scienza di sintesi, la quale de�niva il vero signi�cato 
della parola “conoscenza”, non più solo di tipo intellettuale speculativo, 
ma più propriamente, di tutta la dimensione umana e spirituale del 
credente.

39 Per al-Ghazâlî, come per altri pensatori musulmani, si tratta del credente che, per via di par-
ticolari doni spirituali e intellettuali, ricevuti da Dio, ha le capacità di percorrere �no in fondo 
la via mistica dell’Islâm e quindi di accedere alla conoscenza delle verità divine. Non si tratta 
dunque di una conoscenza accessibile a tutti, ma solo ad alcuni.



72 La mistica islamica, la dottrina e la prassi dei ûfî

5. L’avvento dell’Islam nel Sud-Est asiatico e la via mistica 

( arîqa)40 

Nel Sud-Est asiatico, a partire dalla metà del XV secolo, in paesi quali 
la Malaysia, l’Indonesia e le Filippine, si veri�cò una progressiva conver-
sione all’Islâm di popolazioni appartenenti alle religioni tradizionali ani-
miste, all’induismo e al buddhismo, grazie ai matrimoni tra i mercanti 
arabi, provenienti dalla Penisola arabica e dalla regione del Gujarat, e le 
principesse locali. Si costituirono così dei nuclei famigliari musulmani 
che introdussero la religione islamica attraverso l’interpretazione spiri-
tuale del Corano, della a e la costruzione di centri di cultura islami-
ca. In breve tempo furono fondati principati e sultanati musulmani, i cui 
reggenti abbandonarono il titolo di râjâh41 per assumere quello di sul
o, in lingua Malay, solotan42. Gli scribi e i saggi dell’Islâm ( ulamâ’), spes-
so legati all’ambiente della corte, erano dei giuristi, dei teologi e dei mi-
stici, la cui in�uenza andava al di là dei con�ni dei principati e dei regni. 
Gli ulamâ’, in particolare, avevano il compito di mantenere i contatti 
con il mondo culturale e intellettuale islamico, promuovendo i rapporti 
religiosi e politici con la Umma Islâm ya, o grande Comunità islamica. 
Per questo scopo essi spesso viaggiavano nei paesi arabi, in Persia, in In-
dia, in tutto il Sud-Est asiatico, al �ne di propagare il loro pensiero. Tra 
i mistici musulmani il più famoso fu senz’altro il poeta Hamza Fanzuri 

40 arîqa (  - plur. uruq), è un termine arabo che signi�ca “via, sentiero, strada”. Per la corren-
te mistica islamica ha acquisito nel tempo due signi�cati tecnici: 1) nel IX e X secolo, il termine 
venne utilizzato per indicare il metodo morale e psicologico atto alla guida pratica dei discepoli 
che avevano ricevuto una vocazione mistica; 2) dopo l’XI secolo, esso divenne il termine usato 
per indicare l’insieme dei riti validi per l’esercizio spirituale dei diversi ordini mistici o ûfî che 
furono fondati a quel tempo. Nel testo il termine viene utilizzato per indicare le confraternite 
mistiche musulmane. Sul tema delle confraternite o ordini mistici dell’Islâm cf J. Spencer Tri-
mingham, *e Su, Orders in Islam, Oxford University Press, New York 1998. Sul rapporto tra le 
confraternite musulmane e la politica cf M. Stepanyants (ed.), Su,smo e confraternite nell’Islam 
contemporaneo. Il di/cile equilibrio tra mistica e politica, Centro di studi religiosi comparati, Fon-
dazione Giovanni Agnelli, Torino 2003.
41 Rajah (râjâ) è una parola sanscrita che signi�ca “re”. Più conosciuta forse come mahârâjâ, “il 
grande re”, dove mahâ vuol dire “grande” e râjâ vuol dire “re”.
42 Solotan è un termine comune a molti dialetti musulmani dell’arcipelago malaysiano, indone-
siano e delle Filippine, usato come traslitterazione della parola araba sul ân (sultano), che indica 
il potere o l’autorità. Nel IV secolo H./ X secolo, il termine assunse il signi�cato di “autorità”, 
come di colui che detiene il potere, utilizzato anche a livello locale da insigni�canti governanti 
che de facto si erano accaparrati il potere.



Paolo Nicelli 73

(Fansuri)43 (d. 1590)44, che arrivò ad Aceh verso la �ne del XVI secolo e 
fu il promotore della dottrina della wu 45, conosciuta come Marta-
bat tujuh, o dottrina dei sette gradi d’emanazione. Tra gli studiosi vi sono 
ancora discussioni aperte circa il luogo della nascita di Fanzuri. La mag-
gioranza di essi indica come luogo più probabile la cittadina di Barus. 
Secondo lo storico Syed Muhammad Naquib Al-Attas, Fanzuri nacque 
a Syahri-Nawi o Ayuthia, la capitale del Siam, costruita nel 135046. Il 
poema che riportiamo sotto47 ripropone uno dei temi cari a Ibn al-‘A-
rabî contenuti nella teoria dell’unità dell’essere (wahdat al- wu la 
creazione del mondo. Secondo Fanzuri non c’è separazione tra il mondo 
interiore e quello esteriore e il mondo fenomenico è la manifestazione 
esterna (ta allî) della Realtà Ultima.

La ilaha Illa Allâh è la parola �nale 
La via, nulla se non l’Unità di Dio

Bandisci (esilia) ogni problema dal profondo (di dentro) del tuo cuore  
Il servo e il Signore non sono a parte (separati)48.

43 Cf M. van Bruinessen, «>e Origins and Development of ûfî Orders (Tarekat) in South- east 
Asia» in Studia Islamika, 2, 1 (April-June 1994) 6; cf anche: K. Steenbrink, «Qur’ān Interpreta-
tions of Hamza Fanzuri (ca. 1600) and Hamka (1908-1982): a Comparison», in Studia Islamika, 
2, 2 (1995) 73-95.
44 Secondo G.W.J. Drewes, Hamza Fanzuri dovrebbe essere morto intorno al 1590. Altri autori 
ritengono invece che il poeta di Sumatra sia morto intorno al 1600.
45 Il termine arabo wu ûdîya, indica la corrente mistica che seguiva la “dottrina dell’emanazione 
dell’Essenza divina” detta anche: “dottrina dei sette gradi”, secondo il pensiero mistico di Ibn 
al-‘Arab  (d. 638 H./1240). Su questo tema cf P. Nicelli, *e First Islamization of the Philippines, 
From the 13th Century up to the 19th Century, Silsilah Publications, Zamboanga City 2003, 122.
46 Syed Muhammad Naquib Al-Attas riporta, a sostegno della sua teoria sulla città natale di 
Fanzuri, un passaggio dello stesso poeta: «Hamzah che venne da Fansuri, ottenne la sua essenza 
(nascita) a Syahr-Nawi». Alcuni studiosi, tra cui G.W.J. Drewes, criticano la teoria di Al-Attas, 
indicando invece nella cittadina di Barus il luogo della nascita del poeta; un luogo, questo, diver-
so della citata cittadina di Syahri-Nawi. Infatti, Barus è situata tra Singkel e Siboga (costa occi-
dentale della parte nord di Sumatra). Il secondo nome di Barus è Fansur; tale nome sarebbe stato 
in seguito adottato da Hamza Fanzuri (Fansuri). Su questo tema cf Liaw Yock Fang, A History 
of Classical Malay Literature, Ed. 1, Yayasan Pustaka Obor Indonesia, Jakarta 2013, 302; altri 
testi importanti sono: Syed Muhammad Naquib al-Attas, *e Mysticism of Hamzah Fansuri, 
University of Malaya Press, Kuala Lumpur 1970; G.W.J. Drewes – L.F. Brakel, *e Poems of 
Hamzah Fansuri, Brill, Leiden 1986.
47 Di tutti i poemi riporteremo il sistema di traslitterazione dei termini arabi e indonesiani così 
come sono trovati nella fonte di riferimento.
48 T. Christomy, Signs of the Wali: Narratives at the Sacred Sites in Pamijahan, West Java, ANU E 
Press, Camberra 2008, 96.



74 La mistica islamica, la dottrina e la prassi dei ûfî

Nella visione mistica di Hamza Fanzuri il mondo è frutto della so-
vrabbondanza dell’amore divino, il quale, per puro amore, crea ogni 
cosa, e ogni cosa diventa espressione ed emanazione di questo atto in-
�nito d’amore. Da qui la relazione tra Creatore e creatura può essere 
signi�cata nell’esempio dell’acqua e del ghiaccio: in entrambi vi è l’u-
nità nella stessa sostanza, ma vi è anche la di`erenza nelle modalità di 
manifestazione di tale sostanza: l’acqua come acqua e il ghiaccio come 
ghiaccio. Nei poemi di Fanzuri, scritti in malay, viene descritta la ricerca 
di Dio come puro atto d’amore di colui che è anak Adam, �glio di Ada-
mo: la creatura che è amata dal suo Creatore, diventando essa stessa un 
amante, capace di un amore indiviso che rinuncia a tutto per giungere 
al Signore del mondo. L’utilizzo di una poetica semplice, ma incisiva, 
basata sulla metrica ša’ir, che è composta di stanze, ognuna di quat-
tro brevi linee, viene accompagnata dall’uso di alcuni termini arabi, col 
preciso scopo di introdurre il lettore alla comprensione degli aspetti più 
importanti del culto e della mistica islamica. Fanzuri conferisce ad essi 
un signi�cato spirituale profondo, al �ne di sottolineare l’atteggiamento 
etico che il “ricercatore di Dio”, il credente, deve assumere nel cammino 
verso la conversione.

ubb al-duny  ra’s kull kha ’a, tark al-duny  ra’s kull ib da
L’amore per il mondo è la sorgente di tutto il male,

la rinuncia del mondo (è) la sorgente di tutta la devozione49.

I

O miei �gli di Adamo (anak Adam)
Non dimenticate Colui che governa l’universo 
Non annegate nell’oceano del peccato
così da poter essere amanti per tutto il giorno.
Lasciate che il vostro amore sia indiviso

49 Si tratta di un’espressione poetica mistica araba, utilizzata da Fanzuri nel contesto dei suoi 
poemi. L’amore del mondo ( ubb al-duny ) è in lingua araba uno stato costrutto (i fah) e viene 
qui inteso nel senso di attaccamento alla mondanità. Esso è in contrapposizione alla rinuncia 
del mondo (tark al-duny ), sempre stato costrutto che indica il distacco dalle cose materiali. 
Nel primo caso è meglio tradurre in italiano quel «del mondo» con «per il mondo»; nel secondo 
caso invece è meglio lasciare «del mondo», al �ne di dare enfasi alla contrapposizione voluta da 
Fanzuri. La devozione può essere intesa come l’essere religioso del credente, cioè la religiosità. Cf 
G.W.J. Drewes – L.F. Brakel, *e Poems of Hamzah Fansuri, 180.



Paolo Nicelli 75

e la vostra rinuncia del mondo non sia esitante (tiepida)
Accendete la torcia di Mu ammad
al �ne di giungere presso il Signore del mondo. 
La religione di Mu ammad è veramente profonda
Vivacemente irradia l’antico santuario (bayt al- at q)50

Indicativo della sua superiorità e della perfezione della sua via 
È così; ha convertito numerosi infedeli in fedeli
L’antico santuario è conosciuto come la Ka ba 
Il sito dell’infaticabile adorazione (Ibadat)51

Come è ben conosciuto, (la Ka ba) è situata sul suolo meccano
Per servire come la direzione verso cui l’Isl m si volge in preghiera 
Oh voi tutti che siete credenti
Non recitate il Corano solo al tempo del calar del sole
Ciò che è lecito e ciò che è proibito sono là pienamente rivelati 
Indicando chiaramente la via verso Dio
Prendete il Corano come vostra guida
Così da poter avere la bilancia (m z n) di Dio in vostro favore52 
Con la Legge (Šar at) come vostro avvocato
Vi andrà bene in entrambi i mondi 
Prendete coscienza dei vostri peccati
Non siate mancanti nel promuovere le opere buone
Cercate di conseguire l’essenza della preghiera rituale ( al t)

50 Al-ba t al- atîq (lett. “la casa antica”) è un’espressione araba utilizzata in riferimento all’antico 
santuario della Ka ba (Q. XXII, 29, 33; Poem I 3), cf ib. 42-44. Su questo tema cf A.H. Fatani, 
«Ka ba/al bayt al- atīq», in O. Leaman (ed.), *e Qur’ān. An Encyclopedia, Routledge, New York, 
336-338.
51 Il termine «Ibadat» è la traslitterazione in malay del termine arabo ib d t, plurale di ib dah, 
che letteralmente signi�ca “obbedienza con sottomissione”, nel senso teologico di obbedienza, 
sottomissione, devozione e amore verso Dio. In termini giuridici, ib dah indica il seguire gli in-
segnamenti e le pratiche islamiche; i comandi e le proibizioni della Legge islamica. In termini mi-
stici, indica l’atteggiamento che viene dalla profonda unità tra cuore e ragione nell’interiorizzare 
il decreto divino contenuto nel Corano, nella Sunna e nella Šar a, come maturazione spirituale 
del credente. Questa, a nostro parere, è l’interpretazione che Fanzuri vuole dare al termine. Da 
qui deriva la nostra traduzione più teologica e spirituale di «infaticabile adorazione». In generale, 
il termine ib d t viene usato per indicare i principi fondanti dell’Isl m e il culto a Dio. Nella 
traduzione inglese, data da G. W. Drewes e F. L. Brakel, il termine assume il signi�cato di “cul-
to”, nel senso di «un�agging worship – infaticabile culto» (Poem I 4); Cf G.W.J. Drewes – L.F. 
Brakel, *e Poems of Hamzah Fansuri, 42-44.
52 Nell’originale in lingua malay si usa il termine arabo m z n, che vuol dire “bilancia”. Si tratta 
qui del giudizio retributivo dell’ultimo giorno (Poem I 8); cf ib., 42-43.



76 La mistica islamica, la dottrina e la prassi dei ûfî

Cosicché il vostro essere possa raggiungere l’unione (w il)53 con l’Es-
senza divina (Dh t)54.

XX

«L’Amato è nascosto (gh ’ib) all’aperto
Egli (D ’im - il Permanente)55 si sta nascondendo nella casa di colui che 
ricerca (letteralmente «di un ricercatore» - lib - studente, ricercatore)56

I suoi comandi sono estremamente imperativi 
Andare in cerca di Lui è obbligatorio (w jib) 
L’Amato non è un mago (s ir)
Egli appare apertamente all’esterno ( hir)57

Vendendo l’arak58 in una coppa
Da qui, l’amante ( shiq) diventa ebbro (s kir)

Il suo dominio è colmo di veleno e di antidoto
Il suo luogo è di*cile da avvicinare e interamente recintato 
Con i suoi servi Egli è veramente misterioso
Come potete rivolgervi a Lui molto tempo prima 
Il suo Messaggero arrivò molto vicino

53 Il termine arabo w il (w il n gen./acc. w il n), signi�ca “colui che ha raggiunto l’unione”; 
cf ib., 42-44.
54 Il termine arabo dh t indica “essenza”. In questo caso, nel testo in lingua malay, la parola è 
scritta in maiuscolo: Dh t, in riferimento a Dio, Essenza divina (Poem I 8); cf ib., 42-43.
55 Il termine arabo usato da Fanzuri è D ’im (il Permanente), come a indicare un attributo essen-
ziale di Dio, cioè quello dell’eternità (Poem XX 1); cf ib., 102-105.
56 Il termine arabo usato da Fanzuri è « lib», che può indicare sia lo studente sia il ricercatore. 
In entrambi i casi si sottolinea la profonda unità tra l’aspetto intellettuale e quello spirituale nella 
conoscenza, intesa come la “mendicanza di Dio”. Infatti, nell’esperienza mistica dell’amore di 
Dio, la conoscenza non è mai unicamente intellettuale, ma si accompagna a quella spirituale in 
una profonda unità tra fede e ragione. È indubbia per il Maestro spirituale la preoccupazione di 
non cadere in una forma di intellettualismo che porterebbe il credente a concepire la fede in Dio 
come una forma di gnosi (Poem XX 1); cf ib., 102-105.
57 La traduzione inglese del termine arabo hir data da G.W. Drewes e F.L. Brakel è: «market», 
nel senso di apparire nel «mercato». Tenendo conto che Fanzuri usa un termine arabo col preciso 
scopo di indicare “l’esterno”, pensiamo che la traduzione inglese «market » non riesca a rendere 
bene il signi�cato di hir. Certamente il Nostro intende l’apparire dell’Amato nel mondo in 
tutta la sua chiarezza (Poem XX 2); cf ib., 102-105.
58 Il termine arabo araq ( ) indica il latte di leone. Si tratta di una bevanda alcolica prodotta 
nella Mezzaluna fertile, soprattutto in Libano, Siria e Iraq. Essa è incolore e ha un gusto di anice. 
La sua gradazione va dai 30° ai 60°. Solitamente viene allungato con acqua e ghiaccio. Il termine 
in lingua malay, arak (traslitterazione dell’arabo araq), indica invece una bevanda inebriante 
ottenuta dalla fermentazione del riso (Poem XX 2); cf ib., 102-105.



Paolo Nicelli 77

Egli portò una parola sull’obbedienza ( at)59 
E si dimenticò di commettere azioni disoneste 
Il suo Messaggero funse da hulubalang60

Costruendo strade per il tra*co (la direzione) 
Non allontanatevi dentro terre paludose
Così da poter raggiungere rettamente il cancello del recinto 
L’Amato ha molti servi
I suoi cani stanno continuamente abbaiando forte 
Non deviate dai suoi comandi
Cosi che i vostri sforzi giungano a felice conclusione 
Questo Amato desidera la vostra vita
Questa è l’o`erta che potreste portare 
Non siate impauriti delle lance javanesi Per paura che la gente rida di 
voi Cingete lo scudo di A mad61

E andate alla casa dell’Amato per vederlo Entrate nel recinto
Per contemplare il vostro Amato.

Su temi più inerenti al culto e senza dubbio in contrasto con una 
lettura più giuridica che mistica delle prescrizioni della Legge islamica, 
Fanzuri dichiarò che la preghiera e il digiuno, seppur importanti, non 
erano indispensabili per essere considerato un pio musulmano; sostenne 
anche che la alât, o preghiera rituale islamica, era un espediente peda-
gogico per poter raggiungere l’unità con Dio.

Il suo discepolo Shams al-Dîn di Pasai (d. 1630) sviluppò le stesse 
idee del maestro, introducendo per la prima volta nel pensiero mistico 
di Sumatra l’intero sistema della dottrina detta wahdat al-wu , cioè i 

59 Il termine arabo at è il plurale di a (obbedienza). Nel testo originale, Fanzuri riporta la 
forma plurale come a indicare “le obbedienze”. È possibile che il Nostro si riferisse ai decreti 
divini, intesi come “obbedienze” e quindi lo ponesse in forma plurale. G.W. Drewes e F.L. Brakel 
invece traducono con «about obedience» (circa l’obbedienza), intendendo l’insieme dei decreti 
divini, (Poem XX 4); cf ib., 102-105.
60 In scrittura jawi, il termine hulubalang indica la nobiltà militare appartenente ai principati 
malaysiani e indonesiani, e può essere tradotto con il termine “comandante”. Suo sinonimo può 
essere la parola pa ita (indonesiano/malay pandeta), si tratta di un termine sanscrito che vuol 
dire “sapiente” (  - J w : è l’alfabeto arabo utilizzato per scrivere la lingua malay, da non con-
fondere con la scrittura javanese, conosciuta come Aksara Jawa o Hanacaraka. J w  è l’aggettivo 
del nome arabo J wah ( ): entrambi i termini vennero usati nell’antichità dagli arabi per in-
dicare le popolazioni del Sud-Est asiatico e in particolar modo quelle provenienti da Javadwipa 
– antico nome dell’attuale Java.).
61 Riferito al Profeta Mu ammad.



78 La mistica islamica, la dottrina e la prassi dei ûfî

sette gradi dell’unità dell’essere. In e`etti, Hamza Fanzuri si era limitato 
a concepire una forma più semplice della stessa dottrina. Secondo Shams 
al-Dîn i sette gradi dell’essere sono parte di una teoria cosmologica che 
spiega la relazione tra l’Assoluto e ciò che è relativo. In questo senso, il 
relativo è manifestazione esteriore e apparente dell’Assoluto. La nozione 
dei sette gradi dell’essere aiuta, nel processo graduale della conoscenza 
dell’essere, a comprendere la relazione tra l’Assoluto e ciò che è relativo, 
tra l’Uno e il molteplice62.

Questa dottrina ripresa da mistici quali: Nur al-Dîn al-Raniri e ‘Abd 
al-Ra’uf di Singkel venne rielaborata e puri�cata da espressioni esoteriche 
come «io sono Dio» oppure «il servo e il Signore non sono a parte (sepa-
rati)». Tali espressioni erano oggettivamente inaccettabili per l’ortodossia 
della religione islamica. Da qui, il pensiero mistico di Hamza Fanzuri e 
di Shams al-Dîn venne adottato in forma più accettabile, sia dalla mistica 
di Sumatra sia da quella di Java, grazie anche allo stabilirsi in entrambe le 
isole indonesiane della confraternita della Šattârîyah, che a partire dal XVII 
secolo favorì il più ampio processo di paci�cazione tra esigenza giuridica 
e pensiero mistico islamico63. Altro importante scriba e mistico fu Nur al-
Dîn al-Raniri64, nativo di Rander nella zona di Gujarat, che visse alla corte 
dei sultani Iskandar Muda (1607-1636) e Iskandar >ânî (1636-1641). 
Egli apparteneva alla corrente di pensiero tradizionalista e predicava un 
Islâm ortodosso, enfatizzando gli aspetti escatologici. Al-Raniri fu uno stre-
nuo oppositore di Hamza Fanzuri, criticando sia la sua dottrina esoterica e 
mistica sia la dottrina della wu , ma fu anche contrario alla rilettura 
e rielaborazione del pensiero di Fanzuri, ad opera del discepolo Shams al- 
Dîn. Utilizzando la stessa metafora di Fanzuri: Luce = Creatore e ombra 
= creatura, per descrivere la relazione tra Creatore e creatura, egli sostenne 
che il mondo era l’ombra e, allo stesso tempo, l’ombra di Dio e che la realtà 
era la manifestazione esteriore e apparente dell’Assoluto. Quindi la realtà 
era l’ombra dell’Ultimo, nel senso del de�nitivo, cioè Dio. La di`erenza tra 
i due tocca il concetto di “ombra”. Per Fanzuri, l’ombra era la logica con-
seguenza della Luce; non era creata, ma proiettata. Per al-Raniri, l’ombra 
era creata dall’Ultimo, cioè da Dio. Nel suo catechismo al-Raniri scrive:

62 Cf T. Christomy, Signs of the Wali, 96.
63 Cf ib., 98-99.
64 Cf M. van Bruinessen, «>e Origins and Development of ûfî Orders (Tarekat) in Southeast 
Asia», 7-8.



Paolo Nicelli 79

Se il ûf  fa una comparazione tra aq ta âlâ (il vero, che Egli sia esaltato!) 
e il genere umano (wujud makhluk - l’essere creatura), non vi è veramente 
parallelo tra wuğûd aq ta âlâ (l’esistente del vero, che Egli sia esaltato!) 
e Dio. Questo viene spiegato dal maestro del al-insân al Kâmil (l’uomo 
perfetto) […] se tu possiedi la qualità di aq ta âlâ tu non esisterai come 
uomo, ma diverrai l’ aq ta âlâ. L’ aq ta âlâ è l’ aq ta âlâ, ma tu sei un 
uomo (non Lui). Il signi�cato di questa parola è che il wuğ d aq ta âlâ 
non è mai incarnato (nel senso di “essere nel corpo”), nel genere umano 
e il genere umano non è la manifestazione del wuğûd aq ta âlâ65.

In al-Rainiri, l’Ultima realtà, identi�cata con il wuğûd aq ta âlâ (l’e-
sistente del vero, che Egli sia esaltato!), non può mai essere manifestato 
nella realtà; né tanto meno la creazione può essere manifestata nell’Ulti-
ma realtà:

Ora, dell’Essenza (Dio), non può essere detto che è incarnata nella crea-
zione e della creazione non può essere detto che è incarnata nell’Essenza 
(Dio)66.

Ultimo importante scriba che ricordiamo fu il giudice e mistico ‘Abd 
al-Ra’uf al-Singkel (1615-1693)67, che ritornò ad Aceh dopo un periodo 
di studio speso in Arabia. Egli diede un’interpretazione più ortodossa della 
dottrina dell’emanazione della wu ûdîya, ottenendo prestigio e autorevo-
lezza per la sua testimonianza di vita spirituale. Egli non si schierò né con le 
tesi di Hamza Fanzuri, né con quelle di Nur al-Dîn al-Raniri. Evitò quindi 
di cadere in una disputa teologica che ebbe gravi conseguenze politiche 
sia sotto il regno del sultano Iskandar Muda, sia sotto quello del sultano 
Iskandar >ânî. Al-Singkel evitò di ottenere dal sultano Iskandar >ânî 
la condanna di Nur al-Dîn al-Raniri, ma ne prese l’incarico di consulente 
per le questioni teologiche e giuridiche. Infatti, sotto il sultano Iskandar 
Muda, al-Raniri tentò di far condannare, con poco successo, la dottrina 
della wu ûdîya e, cadendo invece in disgrazia sotto il sultano Iskandar 
>ânî, lo stesso al-Raniri dovette lasciare l’Indonesia ed emigrare nella re-
gione di Gujarat. Da quel momento in poi, la dottrina della wu ûdîya 

divenne parte integrante del pensiero mistico malaysiano e indonesiano.

65 Cf T. Christomy, Signs of the Wali, 97.
66 Cf ib.
67 Cf M. van Bruinessen, «>e Origins and Development of ûfî Orders (Tarekat) in Southeast 
Asia», 8.



80 La mistica islamica, la dottrina e la prassi dei ûfî

Dopo la sua morte, ‘Abd al- Ra’uf al-Singkel fu venerato come un 
santo in tutto l’arcipelago malaysiano e indonesiano, e anche oggi molti 
musulmani provenienti da tutto il Sud-Est asiatico visitano la sua tomba.

6. La dottrina mistica della wugûdîya: considerazioni !lologiche 

e teologiche

Wu ûdîya è il termine arabo che indica la dottrina dell’emanazione 
della “Essenza divina”, conosciuta nel Sud-Est asiatico col nome di Mar-
tabat tujuh (malay). Essa viene chiamata anche la “dottrina dei sette gra-
di”, che segue il pensiero mistico di Ibn al-‘Arab  (d. 638 H./1240). La 
wu ûdîya si riferisce probabilmente al concetto di wu , termine �loso-
�co islamico che signi�ca “essere”, riferito alla forma nominale maw
(ciò che è fondato, o ciò che esiste). Il masdar (in�nito del verbo) wu  
viene usato come nome astratto per indicare “l’esistenza”.

Nel misticismo islamico wu è un termine tecnico utilizzato quasi 
esclusivamente come nome verbale: wa d, wi dâ, derivato dalla radice 
verbale wa- a-da (trovare, o fare esperienza). Entrambi i signi�cati del 
termine, quello �loso�co e mistico, sono presenti nel pensiero di Ibn al- 
‘Arabî, che insieme ai suoi discepoli, divenne famoso come il più grande 
sostenitore del concetto della “unità dell’essere” (wahdat al-wu Se-
condo Ibn al-‘Arabî, l’Essenza divina e la realtà sono “Uno”. Questo ha 
come conseguenza che la realtà, come insieme di tutto, è l’emanazione 
dell’Essenza divina, che è in se stessa inconoscibile, ma diventa conosci-
bile attraverso le sue emanazioni, costituenti l’universo. Il genere umano 
è un microcosmo, o somma delle manifestazioni divine. Pertanto, di-
scendendo dall’Essenza divina alla realtà, ci sono gradi o stadi d’essenza 
che sono le manifestazioni dell’assoluta Essenza divina. La dottrina della 
wu riprese questo pensiero mistico e l’adattò alla sua teoria dei set-
te gradi di emanazione dell’Essenza divina. Come già detto, la confrater-
nita della Šattârîya fu il medium attraverso cui le idee meta�siche di 
tale corrente mistica dell’Islâm e le classi�cazioni simboliche basate sulla 
dottrina della wu , giunsero a Sumatra e a Java e divennero parte 
delle credenze popolari javanesi. 



Paolo Nicelli 81

7. Conclusione

Da questa breve esposizione del percorso storico della mistica islami-
ca, che volutamente ha limitato il campo d’indagine a solo alcuni ambiti 
geogra�ci della spiritualità musulmana, possiamo trarre un importante 
insegnamento che ci può aiutare a comprendere il fattore religioso, inte-
so in senso generale, non solo dal punto di vista storico, fenomenologico, 
teologico, giuridico e sociale. La religione è senza dubbio un’esperienza 
spirituale, che descrive l’accadere di Dio nella storia umana. Essa è quin-
di un avvenimento, cioè il manifestarsi di Dio nel mondo al punto di 
coinvolgere i popoli, le loro culture, la loro storia, in un percorso di sve-
lamento continuo del destino dell’uomo nella relazione con il suo Cre-
atore. Ed è quindi normale, proprio a partire dall’esperienza spirituale, 
il constatare quanto Dio instilli nel cuore dell’uomo il desiderio di Lui, 
cioè la continua ricerca dell’Assoluto, vissuta dal credente come mendi-
canza dell’amore di Dio. Nell’Isl m questa ricerca di Dio era contempla-
ta in termini espliciti nell’esperienza mistica di coloro che nell’esercizio 
del culto e della legge ne comprendevano il contenuto più puro, cioè 
la “vicinanza” di Dio all’uomo. Probabilmente questa vicinanza poteva 
essere espressa evitando termini equivoci, quali il concetto d’inabitazione 
( ulûl), e comportamenti bizzarri, espressioni di esperienze esoteriche 
vissute a volte al limite del comprensibile e quindi di*cili da inserire 
nell’ambito dell’ortodossia islamica. 

Tuttavia non possiamo non riconoscere la sincerità e la bontà di que-
ste esperienze che, come già detto più volte, hanno de�nito nel tempo 
quel passaggio fondamentale dall’Isl m, inteso come la religione formale, 
concentrata intorno al culto e alla legge, all’ m n, cioè la religione intesa 
come espressione di una fede, assimilata, approfondita e pregata. La mi-
stica islamica ha quindi avuto il merito di ridare all’Isl m quella dimen-
sione spirituale fondamentale al superamento di un esasperato legalismo 
entro cui la religione si era spesso trincerata, al �ne di salvaguardare l’or-
todossia e l’ortoprassi.

Ancora oggi la dimensione mistica musulmana vuole riproporre l’ap-
proccio spirituale come vera chiave ermeneutica d’interpretazione delle 
fonti islamiche, ma soprattutto vuole riportare l’Isl m alla sua radice più 
profonda: l’esperienza dell’amore di Dio per la sua creatura. Oggi, la 
dimensione spirituale deve riprendere i suoi spazi di dialogo tra Dio e 
l’uomo nel dibattito tra religione islamica e modernità, tra Isl m e cul-



82 La mistica islamica, la dottrina e la prassi dei ûfî

ture. Un tale impegno può essere assunto solo da persone che, coscienti 
della posta in gioco, cioè il futuro dell’Isl m, denunciano, a rischio della 
propria vita, la perdita di spiritualità, sia nell’interpretazione del Corano 
e della Sunna, sia nella pratica del culto e della Temi, questi, senza 
dubbio scottanti, ma non privi di fondamento per quel dialogo tra fede 
e cultura così necessario in un mondo sempre più diretto a ridurre l’e-
sperienza religiosa a un fatto soggettivo e quindi privato, non più escluso 
dall’orizzonte dell’umano, ma ridotto alla sua misura delle cose. 


