ISTITUTO SUPERIORE DI SCIENZE RELIGIOSE
MILANO
ISLAM E MODERNITA

NEL PESIERO RIFORMISTA ISLAMICO

Ratio e indice del corso d’aggiornamento

2015 - 2016

Prof. p. Paolo Nicelli, P.I.M.E.

Dottore della Biblioteca Ambrosiana



PREMESSA

Finalita del corso:
1) Dare la possibilita all’uditorio di conoscere un Islam diverso, fuori dagli schemi fondamentalisti
del mondo musulmano, che se pur reali e spesso pesanti, rischiano di soffocare e di ridurre a
integralismo violento tutta 1’esperienza religiosa e culturale islamica.
2) Dare voce a quelle esperienze umane di musulmani che desiderano vincere I’integralismo
culturale e religioso, appellandosi all’uso della ragione, lasciando spazio a forme di distensione e di
tolleranza tra fedi diverse.
3) Sottolineare il fatto che la sfida di cambiamento che oggi il mondo moderno pone all’Islam si
verifichera innanzitutto nelle aree di frontiera, quali I’Occidente e I’Estremo Oriente, dove ¢ piu
presente la diversita culturale e religiosa. In questo senso, emergera la consapevolezza di trovarci di
fronte a un mondo musulmano diversificato e non monolitico, fatto di peculiarita a seconda delle
diverse aree geografiche e dei diversi approcci religiosi e culturali.

Durante il corso verra dato ampio spazio al dibattito esistente nel mondo musulmano europeo
circa il rapporto tra Islam e modernita, soprattutto intorno alle tematiche del rapporto tra stato e
moschea; la laicita; 1’educazione, come risorsa positiva nella promozione dell’integrazione delle
comunita musulmane in Europa e in particolare in Italia; il tema della persona umana, della sua
dignita di soggetto sociale e religioso, con particolare riferimento alla condizione della donna

musulmana; la liberta religiosa e il rispetto per 1’appartenenza etnica.

Grazie,
Prof. p. Paolo Nicelli, PIME. Dottore della Biblioteca Ambrosiana
Via Monterosa 81, 20149 — Milano Piazza Pio XI, 2, 20123-Milano
Tel: 02-438.20.231 Tel: 02-80692.325
Cell: 347.96.54.768 Fax: 02-80692.212
E-mail: paolonicellipime@Igmail.com E-mail: pnicelli@ambrosiana.it



mailto:paolonicellipime@lgmail.com
mailto:pnicelli@ambrosiana.it

L’EVOLUZIONE DEL PENSIERO RIFORMISTA [SLAMICO
NEL DIBATTITO CON LA MODERNITA
(Primo modulo)
. Lo “status quaestionis” del rapporto tra Isldm e modernita.
. L’ideologia panislamica e le spinte nazionaliste
. Sir Sayyid Ajmad Khan e il rapporto tra 1I’islam e 1’Occidente in India.
. Gamal al-Din al-Afghani e la funzione catalizzatrice dell’islam politico e militante
. Muhammad ‘Abduh: I’educazione alla base di una nuova concezione dell’islam
. Ras$id Rida: la riforma del Califfato (Califfato ideale e Califfato di necessita)
. Muhammad Igbél e la filosofia del sé
TRADIZIONE ISLAMICA: .
RINNOVAMENTO E SFIDE DELLA MODERNITA
(Secondo modulo)
Le tre fasi fondamentali del rinnovamento islamico
Il nazionalismo
L’ideologia rivoluzionaria marxista

L’ideologia islamista radicale: il Salafismo e il sé dicente califfato (Da‘is)

. La riforma marocchina e il rapporto fra tradizione e modernita nel pensiero di Mohammed
Abed al-Gabri

‘Abdulkarim Soroush, Sayyed Muhammad Khatami e ‘Abdullah Ahmad Badawi, eredi del
principio di emancipazione e della dimensione evolutiva della tradizione nel mondo iraniano
e malaysiano.

. La spinta riformista nel processo d’islamizzazione del Sudan: Mahmd Muhammad Taha, e
il «secondo messaggio dell’islamy»; Abdullahi Ahmed al-Na‘im, lo stato secolare, il ruolo
dell’islam e I’evoluzione storica della Sari‘a.

. Azyumardi Azra: il rapporto tra Islam e modernita in Indonesia e la liberta religiosa.
Il dibattito sulla dignita della persona umana nell’Islam europeo: Tariq Ramadén, come
essere musulmani europei; la moratoria circa la sospensione della pena di morte per

lapidazione in caso di adulterio e fornicazione; i matrimoni misti (30 marzo 2005).

Lettera dei 138 saggi dell’Islam e il dichiarazione islamo-cattolica (Vaticano 2008).



8. Dichiarazione di Marakesh (gennaio 2015)

CONCLUSIONE:
QUATTRO PUNTI FERMINEL DIALOGO-CONFRONTO
TRA ISLAM E MODERNITA
(Quarto modulo)

Rilettura critica della propria storia
Piu persona e meno Umma islamiya
Politica e moderazione

Nuovi orizzonti e nuova Higra

el A

BIBLIOGRAFIA:

Testi del corso
e Nicelli P., Islam e modernita nel pensiero riformista islamico, Edizioni San Paolo, Milano
20009.
e Dispensa del docente: Sguardo sul Mondo Musulmano.

Testi per la lettura
e Nasr ‘Abl Zayd, Islam e storia. Critica del discorso religioso, Bollati Boringhieri Editore,
Torino 2002.
e Nasr Hamid ‘Abl Zayd, Una vita con [’Islam, 11 Mulino, Bologna 2004.
e Nicelli P., Islam nel Sud-Est asiatico, Edizioni Lavoro, Roma 2007.

e Nasr Hamid ‘Aba Zayd, Testo sacro e liberta. Per una lettura critica del Corano, Marsilio
Editore, Venezia 2012.



ISLAM IN ORIENTE E IN OCCIDENTE

PER UNO SGUARDO SUL MONDO MUSULMANO

(Dal Blog di p. Paolo Nicelli, P.1.M.E., Islam e Occidente)

www.missionline.org



http://www.missionline.org/

L’Islam in Oriente e in Occidente:
le sfide della modernita

Il confronto con la modernita sta trasformato profondamente il mondo islamico fino al punto
di essere, in bene e in male, il fattore determinante su cui si sta giocando il destino prossimo di tutta
I’area. Questo processo non € cosa di pochi anni, ma ¢ il risultato di piu di due secoli di pensiero
filosofico, teologico e politico, che ha visto i pensatori-riformatori promotori della riforma islamica,
ripensare la tradizione musulmana, non solo dal punto di vista filosofico, teologico e giuridico, ma
anche sociale e politico. Essi hanno affrontato questioni quali:

1) I metodi d’interpretazione del Corano, della Sunna e della Legge islamica (la Shari‘a);

2) Il rapporto tra ragione e fede, tra religione e scienze umane, a favore di un superamento
del rigido letteralismo tradizionalista nella lettura delle fonti islamiche.

Alcuni riformatori moderni hanno invece affrontato anche i temi piu squisitamente sociali e politici,
nel tentativo di trovare una maggiore sintonia con le esigenze dell’epoca moderna. Altri ancora, a
noi contemporanei, stanno affrontando gli aspetti pitu urgenti della modernita quali il processo di
democratizzazione delle societa islamiche con il conseguente dibattito sulle questioni
antropologiche e sulla dimensione laica della societa. In questi temi, si impone il ripensamento della
persona umana, colta nel suo essere al centro di qualsiasi sviluppo sociale, attraverso la
realizzazione delle sue aspirazioni di giustizia, di pace, di liberta e di unita religiosa, culturale e

sociale, valori questi riscontrabili sia nella cultura occidentale, che in quella islamica.
6


http://nicelli.missionline.org/
http://nicelli.missionline.org/

Il fondamentalismo fanatico, espressione dell’irragionevole e dell’irreligioso

Posted on 23 aprile 2013

Dietro ad ogni attentato fondamentalista fanatico, c’¢ una storia fatta di conflitti umani e
sociali che in ultima istanza trova sfogo nel desiderio inconscio di evadere da una situazione
umanamente insostenibile di disperazione, dove 1’lo viene alienato e ridotto al nulla, incapace di

cogliere nella realta che vive un segno di speranza, anche minimo.

Questa e la storia di Tamerlan (26 anni) e di Dzhokhar (19 anni), i due attentatori di Boston
(USA), ma lo e anche della loro madre Zubeidat (46 anni), che & stata prima attirata e poi piegata
alla logica dell’irragionevole e dell’irreligioso, dai propri figli.[1] Si, perché proprio di questo si
tratta: dell’irragionevole e dell’irreligioso di un atto fondamentalista e fanatico.

La vicenda di Boston a cui abbiamo assistito ci ha riportati ai momenti piu terribili del
terrorismo a matrice islamica, che da tempo colpisce gli inermi, dando dell’Islam un’immagine
cupa e violenta. Noi sappiamo perd che le prime vittime del terrorismo sono coloro che con
sincerita e in buona fede professano la loro religione e che per colpa di una minoranza fanatica
subiscono il giudizio negativo dell’opinione pubblica, chiusi dentro le gabbie mediatiche delle
etichette facili. In questo senso, bisogna fare i conti con le cause del fondamentalismo fanatico:

Prima di tutto, coloro che perpetuano gli attentati hanno un nome, un cognome e un volto, e sono
responsabili in prima persona di cio che di irragionevole progettano e di cio che di male
consapevolmente compiono. I loro atti devono essere condannati, come devono essere condannati
anche coloro che li manipolano psicologicamente e “spiritualmente”, spingendoli ad odiare il
mondo e a uccidere “in nome di Dio”. Tuttavia, non possiamo condannare un popolo intero a causa
loro, condannando una civilta, una cultura e una religione, quella islamica, nel ridurla a un suo
aspetto indubbiamente e realmente problematico: la violenza religiosa. In una tale violenza, viene
dimenticato Dio! Anzi lo si esclude dalla realta, usandolo per giustificare 1’ideologia sbagliata che
riduce Dio stesso a giustificazione del male perpetuato. “Uccidere nel nome di Dio”, che follia!
Come puo Dio volere la distruzione della sua creatura? Piuttosto non ¢ forse I’uomo che, solo con
se stesso e lontano da Dio, perde 1’uso della ragione e della fede, volendo distruggere il suo simile
nel nome del Creatore?


http://nicelli.missionline.org/?p=89
http://nicelli.missionline.org/?p=89
http://nicelli.missionline.org/wp-admin/post-new.php#_ftn1

In secondo luogo, dobbiamo chiederci che cosa produce tale violenza. Dobbiamo cioé usare la
ragione per stare di fronte alla realta, nel comprendere in tutti i suoi fattori che cosa alimenta la
rabbia e la violenza in generale e nel particolare del fondamentalismo fanatico religioso. L’elenco ¢
lungo: la poverta estrema di buona parte dei paesi del mondo; la responsabilita dei poteri e dei
sistemi economici che accumulano la ricchezza nelle mani di pochi a discapito della moltitudine,
ingerendo sistematicamente nelle politiche dei paesi pit vulnerabili; la responsabilita dei governanti
locali, che preferiscono arricchirsi e non promuovere il bene comune dei loro cittadini; il mercato
legale e illegale delle armi, come quello delle persone, che ricava degli immensi guadagni,
soprattutto in quei paesi che vivono in termini permanenti I’instabilita politica e sociale. Tutto
questo e altro ancora porta all’alienazione umana e sociale di intere popolazioni, costrette a vivere
al di sotto del sopportabile. Qui i fondamentalisti fanatici trovano il terreno fertile per seminare la
loro ideologia fanatica di odio e i frutti poi non tardano ad arrivare: vi sono intere generazioni di
giovani che sono cresciute nella violenza, nella spersonalizzazione, nell’odio contro tutto e contro
tutti.

In terzo luogo, € necessario che le religioni si assumano la responsabilita di predicare la
giustizia e la pace, sconfessando e isolando ogni forma di fondamentalismo fanatico irragionevole.
Esse devono promuovere 1’'uomo, la sua dignita e il bene comune dei popoli e delle nazioni,
considerandoli le vie che conducono al dialogo culturale, sociale, politico e religioso. E necessario
cio¢ che I’esperienza religiosa, che ¢ innanzitutto la ricerca sincera della verita su Dio, sull’'uomo e
sul bene comune, ritorni ad avere un suo posto e un suo ruolo nella societa civile, sia in Occidente
come in Oriente, rispondendo ai quesiti fondamentali che tutti gli uomini di ogni credo, colore o
estrazione sociale pongono sul senso della vita e del loro destino. Per troppo tempo, soprattutto in
Occidente, abbiamo separato 1’esperienza della fede dal vissuto; la fede dalla cultura; ponendo cosi
Dio fuori dalla realta o riducendolo alla nostra visione delle cose. In questa operazione scellerata
abbiamo svuotato la realta della presenza del Mistero, riducendo la realta stessa a un nulla tutto
egoistico. Per dirla con J. Habermas, abbiamo prodotto una forma specifica di coscienza che io
chiamerei a-religiosa (a differenza del Nostro che invece dice essere religiosa), cio¢ «[...] un
fondamentalismo che o si ritira dal mondo moderno o si rivolge aggressivamente contro di
esso (vedi gli attentati di Boston — ndr)».[2] E necessaria invece un’altra forma specifica di
coscienza religiosa cioé quella che J. Habermas chiama “fede riflessa” «[...] che si pone in
relazione con le altre religioni, rispetta la conoscenza fallibile della scienza istituzionale e accetta i
diritti umani. Questa fede rimane ancorata alla vita delle comunita e non deve essere confusa con le
nuove forme di deistituzionalizzazione di un’instabile religiosita che si e ritirata completamente
nella sfera soggettiva [...]».[3]

Queste due forme moderne specifiche della coscienza religiosa direttamente o indirettamente
ripropongono la questione centrale del dibattito tra fede e cultura, fede e societa civile. Esse

8


http://nicelli.missionline.org/wp-admin/post-new.php#_ftn2
http://nicelli.missionline.org/wp-admin/post-new.php#_ftn3

sottolineano che I’esperienza di fede, vissuta in un sistema religioso, ¢ parte integrante dell’essere
dell’uvomo e della sua attuosita, cio¢ del suo essere in-azione nella societa, come agente culturale
che “fa cultura”, che produce cultura. Ecco allora che Dio e la fede in Dio centrano con la cultura
poiché centrano con I’'uomo, il quale ¢ all’origine della cultura ed ¢ parte della societa civile. Da qui
il compito della religione, come espressione della fede dell’'uomo, ¢ quello di dare il suo contributo
di riferimento etico positivo alla cultura e alla societa civile. La comunita religiosa é un fatto che si
impone per se stessa nel contesto culturale e sociale di un popolo e di una nazione. Essa si impone
in senso positivo, la dove promuove la giustizia e il perseguimento del bene comune, espressioni
queste di un atteggiamento ragionevole verso la realta del singolo e della collettivita. Lo fa, invece,
in senso negativo quando riduce irragionevolmente 1’essere di Dio a giustificazione della
distruzione dell’'umano, promuovendo cosi il fondamentalismo fanatico, espressione questo

dell’irragionevole e dell’irreligioso.

[1] Cfr. Olimpio G., «La madre dei ceceni da estetista fai-da-te a fanatica dell’Islam», inCorriere
della Sera, (23 aprile 2013), p. 20.

[2] J. Habermas, La religione e la politica. Espressioni di fede e decisioni pubblicheEdizioni
Dheoniane, Bologna 2013, in J. Habermas, «Habermas: quale progresso?»,Avvenire-Agora (23
aprile 2013), p.20.

[3] J. Habermas, La religione e la politica..., p.20.

Spinte fondamentaliste verso ’applicazione della Shari‘a nel Sud-est asiatico

Posted on 1 marzo 2013

Dopo i casi legati all’uso della parola “Allah” (Dio) che hanno visto in Malaysia, tra il 2010-
2012, il succedersi di cause in tribunale, intentate dai rappresentanti delle comunita cristiane, unite
alle manifestazioni di piazza contro la crescente discriminazione nei confronti delle minoranze
etniche e religiose malaysiane, registriamo in questo mese una crescente ondata di fondamentalismo

9


http://nicelli.missionline.org/wp-admin/post-new.php#_ftnref1
http://nicelli.missionline.org/wp-admin/post-new.php#_ftnref2
http://nicelli.missionline.org/wp-admin/post-new.php#_ftnref3
http://nicelli.missionline.org/?p=86
http://nicelli.missionline.org/?p=86

anche nella provincia di Aceh (Indonesia). Si tratta di una provincia dell’isola di Sumatra,
storicamente importante per la religione islamica, che vide, tra il XV e il XVI secolo, il costituirsi di
principati costieri indipendenti intorno alla citta di Periak, sede di un importante Centro di cultura
islamica.[1] Le dichiarazioni del neo-governatore di Aceh, Zaini Abdullah, unite a quelle del capo
della guerriglia separatista Gerakan Aceh Merdeka (GAM, Movimento per I’indipendenza di Aceh),
spingono verso una piu dura applicazione della Legge islamica attraverso il divieto imposto alle
donne del distretto di Lhokseumawe di sedere a cavalcioni sulle moto, o d’indossare 1 jeans e le
minigonne, oltreché per gli uomini del divieto di utilizzo dei pantaloni aderenti e dei capelli lunghi.
In piu, € contemplato il divieto di usare tatuaggi etc.[2]

Una tale imposizione di norme puritane che vogliono introdurre un processo di
moralizzazione nella societa indonesiana, non puo che riportarci a un modello riformista islamico di
tipo fondamentalista che, in nome del recupero de valori islamici piu puri, vuole applicare il
modello della societa islamica del VII secolo all’oggi, senza tener conto del bisogno di “mediare”
attraverso il principio di “moderazione”, il contenuto della Shari‘a con le esigenze della modernita.
Qui salta tutto il dialogo-confronto tra Islam e modernita, tacciando di “islamico” ogni
interpretazione dei decreti contenuti nella Shari‘a, la cui interpretazione piu che seguire i dettami
del Corano segue gli usi e costumi tribali di una minoranza, la quale vuole ideologicamente imporre
la propria visione di Islam alla maggioranza del popolo indonesiano.

Nel celebre discorso sul rispetto delle minoranze, fatto nel 2004 a Kuala Lumpur, davanti ai
rappresentanti del Consiglio Mondiale delle Chiese, I’ex-Primo Ministro malaysiano Abdullah
Ahmad Badawi dichiaro che la moderazione doveva essere il criterio per fondare le relazioni tra i
diversi gruppi etnici e religiosi componenti la Federazione malaysiana. Questo per favorire I'unita
tra i popoli e scoraggiare il fondamentalismo fanatico.[3] Parole chiarissime, ma spesso, anzi troppo
spesso, inascoltate nel Sud-est asiatico. Infatti, solo nel 2012 si sono verificati in Indonesia 50 casi
legati all’uso indiscriminato della Shari‘a, rispetto ai 47 registrati nel 2011. Nella regione di Aceh si
sono verificati 16 casi di violenza contro le persone colpevoli di praticare dei rapporti
extraconiugali. Fra gli attori di queste violenze vi sono anche dei membri del gruppo Wilayatul
Hisba, considerate le guardie a difesa della Shari‘a, particolarmente attivi nel colpire le donne che
vestono un abbigliamento non consono alla tradizione islamica.[4]

Cosa c’¢ dietro tutto questo ritorno di fondamentalismo fanatico? Indubbiamente vi & la matrice
fondamentalista religiosa, che vuole I’estensione e 1’aumento dell’applicazione della Legge islamica
nella provincia di Aceh e in buona parte dell’Indonesia. In piu vi ¢ il tentativo politico di voler usare
dell’implementazione della Shari‘a per spostare 1’attenzione dell’opinione pubblica su problemi
religiosi e sociali sensibili, quali la morale islamica e le usanze tradizionali, distogliendola dai
problemi dell’economia, della corruzione e dall’incapacita gestionale sia a livello locale che
nazionale. In questo senso, I’applicazione della Shari‘a diventerebbe il possibile pretesto per nuove
discriminazioni verso le minoranze etniche e religiose, se non la causa di nuove violenze e tensioni

10


http://nicelli.missionline.org/wp-admin/post-new.php#_ftn1
http://nicelli.missionline.org/wp-admin/post-new.php#_ftn2
http://nicelli.missionline.org/wp-admin/post-new.php#_ftn3
http://nicelli.missionline.org/wp-admin/post-new.php#_ftn4

sociali. Il connubio tra Legge islamica e tradizioni locali non islamiche porta spesso al costituirsi di
una miscela esplosiva che unisce impropriamente 1’identita religiosa all’identita etnica, culturale e
politica; le pratiche religiose alle pratiche tribali; ponendo il problema fondamentale della
comprensione di cio che e veramente islamico, cioe secondo i dettami coranici e cio che e pura

interpretazione umana, cio¢ secondo i dettami tribali e tradizionali, che d’islamico hanno ben poco.

Si ripropone quindi il problema centrale a tutto il dibattito tra Islam e modernita; mondo
musulmano ¢ mondo moderno, cio¢ quello dell’interpretazione del Corano, della Sunna e della
Shari‘a, attraverso la chiave di lettura della moderazione e della giustizia, come criteri fondamentali
che rivalutano la centralita della persona umana, del rispetto della sua dignita, in ogni processo di
riforma religiosa, sociale e politica.[5]

[1] Dalla seconda meta del XII1 secolo, I’'Islam comincio a guadagnare potere politico attraverso la
conversione di reggenti quali Malik al-Salih, musulmano di origine persiana, appartenente al
Principato di Samudra-Pasei, il quale sposo una principessa di una localita vicina a Periak,
diventando cosi un potente re di quella zona.

Lo stesso accadde nel 1400, con la fondazione della Malacca, quando un re locale originario
di Palembang si converti alla religione islamica, favorendo I’islamizzazione del Regno di
Parameswara, adottndo il titolo di Sul¥an Iskandar Shah e sposando una principessa del Regno indu
di Majapahit (1293-1478?/1520? — Java).

Le fonti storiche sull’avvento dell’Islam in Java parlano dell’opera missionaria musulmana di 9
santi (awliyd’), 1 quali erano dei stfi , tra cui Mawlana Malik Ibrahim (Sunan Gresik, 71419);
Raden Rahmat (F 1470). Gli altri vissero durante il XVI secolo.Il fatto di avere un re musulmano a
guida del popolo, aiuto molto la preservazione della fede islamica, in quanto accelero il processo
d’islamizzazione in tutto 1’ Arcipelago malaysiano e indonesiano.

[2] Cfr. Hariyadi M., «Aceh: cresce I’applicazione della Shari‘a, fonte di tensioni sociali»,
inAsiaNews 2 (2013), p. 8.

[3] Cfr. Herald, «Dialogue The Key to Unity», in The Catholic Weekly 8 (2004), in Nicelli
P.,L Islam nel Sud-est asiatico, Edizioni Lavoro, Roma 2007, pp. 114-118; Idem, Islam e modernita
nel pensiero riformista islamico, Edizioni San Paolo, Cinisello Balsamo (Mi) 2009, pp. 201-204.
[4] Cfr. Hariyadi M., «Aceh: cresce 1’applicazione..., p. 8.

[5] Cfr. Nasr Hamid Ab( Zayd, Testo sacro e liberta. Per una lettura critica del Corano,Mursilio
Editori, Venezia 2012, pp. 33-68.

11


http://nicelli.missionline.org/wp-admin/post-new.php#_ftn5
http://nicelli.missionline.org/wp-admin/post-new.php#_ftnref1
http://nicelli.missionline.org/wp-admin/post-new.php#_ftnref2
http://nicelli.missionline.org/wp-admin/post-new.php#_ftnref3
http://nicelli.missionline.org/wp-admin/post-new.php#_ftnref4
http://nicelli.missionline.org/wp-admin/post-new.php#_ftnref5

Verita parziali o dialogo-confronto con la modernita?

Posted on 12 febbraio 2013

Le recenti svolte islamiste in Tunisia e in Egitto e Libia destano preoccupazione in tutto il
mondo arabo e non arabo, minando lo spirito e I’iniziativa dei movimenti di opposizione, che
memori delle rivolte di piazza non vogliono cedere il passo alle spinte salafite e integraliste volte a
promuovere una riforma islamica di tipo islamista. E proprio di questi giorni il ritorno della legge
sulla poligamia in Libia, cosi come il Premier Jalil aveva promesso nel suo discorso iniziale (della
vittoria). Lo stesso vale per le impennate di fondamentalismo governativo in Tunisia e in Egitto che
ancora una volta riportano il tema religioso al centro del dibattito tra Islam e modernita, tra
religione e societa civile.

Sia tra coloro che in piazza manifestano contro i nuovi regimi islamisti, sia tra coloro che
invece li difendono, il tema religioso ritorna ad essere il perno intorno a cui ruota ogni proposta di
riforma. Coloro che sostenevano, intellettuali e giornalisti occidentali, che le “primavere arabe”
avevano introdotto un nuovo paradigma “laico”, capace di promuovere una rivoluzione che

rompesse con il modello riformista religione-stato, sono stati smentiti dagli avvenimenti.

Al tempo di Nasser, pur sempre in circostanze storiche diverse rispetto ad oggi, accadde la
stessa situazione: un leader militare, che cavalcando la rivolta popolare raggiunse il potere
scalzando o monopolizzando la rivolta stessa per fini propri, senza rompere con la tradizione
religiosa riformista islamica. Egli si introdusse degli elementi di lettura “laica” della rivoluzione e
dello stato, ma senza relegare la religione islamica nella sfera del privato. Cio a cui assistiamo oggi
e il processo inverso, sempre iscritto nei canoni della rivoluzione islamica: affermando lo stato
islamico rivoluzionario i nuovi governanti arabi vogliono sottolineare I’importanza della religione
come fatto pubblico e sociale e, in alcuni casi, vedi Tunisia, Egitto e Libia, addirittura in termini
fondamentalisti. Non si tratta dunque di una rivoluzione che rompe con il passato religioso o con il
tradizionale modello di “rivoluzione islamica”, si tratta invece di una vera e propria rivoluzione

religiosa e sociale, che ripercorre i tradizionali canoni delle svolte riformiste musulmane.

Le parole dell’eminente islamologo John L. Esposito (Geogetown University-Woshington
D.C.), ripropongono invece la tradizionale “miopia occidentale” di chi vive di una duplice
dimensione: quella “democraticista” ed “economicista”. Egli usa tali visioni per giudicare la
situazione attuale dei paesi arabi e islamici. In una sua recente intervista rilasciata nel dicembre del

12


http://nicelli.missionline.org/?p=50
http://nicelli.missionline.org/?p=50

2012, alla domanda: “Quale ¢ il problema piu grande per i mondi arabi e i mondi musulmani?” egli

rispondeva:

«Il problema fondamentale per lo sviluppo e la stabilita a lungo termine nei mondi arabi e
nei mondi musulmani non ¢ la religione dell’Islam o i movimenti islamici (islamisti —ndr), ma la
lotta tra autoritarismo (cultura e valori) e il pluralismo. Da qui, I’attenzione principale non dovrebbe
essere rivolta alla religione, quanto piuttosto al cambiamento politico, sociale ed economico la dove
I musulmani vivono».[1]

Tale risposta esprime una verita parziale. Essa non tiene conto del fatto che nella societa
islamica non si puo parlare di sviluppo socio-economico in termini separati da una riforma
religiosa. Non si puo cio¢ separare cio che ¢ la religione da cio che ¢ I’istituzione e lo stato. Quella
islamica ¢ una societa integrata, dove la fede permea e da fondamento a un’idea di stato, di societa e
lo stato sostiene e promuove la religione islamica. Questo & il modello di riferimento che fin dai
tempi della prima comunita yatribita (alla Medina) é stata introdotta da Maometto, come il fattore
costitutivo dello stato islamico e come il riferimento normativo a partire dalla Costituzione di
Medina.[2]

Cio che pero sorprende € il fatto che lo stesso Esposito voglia separare la religione islamica
da quello che puo essere il suo impatto sulla societa musulmana, seguendo un modello veramente
democraticista e direi laicista, dove le problematiche circa I’interpretazione del Corano, della
Sunna, della Shari‘a, non hanno piu rilevanza per giungere a un’interpretazione delle fonti
islamiche in termini piu rispettosi della persona umana, dei suoi diritti inviolabili alla liberta
religiosa, dei suoi diritti inviolabili alla cittadinanza; temi questi che toccano la dimensione sociale
e quella religiosa dei cittadini:

«Devono essere promosse delle regole in risposta agli eventi e formulate al fine di servire a
questi interessi (la promozione di interessi che sostengano una possibile stabilita — ndr), piuttosto
che intensificare e mettere in evidenza le differenze culturali e religiose. [...] Il pericolo per
1I’Occidente non verra dalle differenze di civilta, ma dalle realta politiche e socio-economiche, che
generano instabilita e radicalismo. La maggioranza dei musulmani nel mondo chiaramente non vede
il conflitto con 1’Occidente come un problema primariamente religioso o di civiltay.[3]

Anche qui ci troviamo di fronte a una verita parziale che non tiene conto del fatto che la religione
puo essere usata per motivi che esulano dal suo contenuto piu puro, riducendone il messaggio a una
visione integralista contro I’umano e il bene comune dei popoli e delle nazioni. 1l fondamentalismo
fanatico religioso ¢ stato ed ¢ tutt’oggi un impedimento allo sviluppo armonioso e sostenibile dei
popoli e delle nazioni. E ancora di piu un attentato alla ragione, in quanto porta a compiere degli atti
che sono irragionevoli, perché contro natura, perpetuati in contrasto con il bene comune della
persona umana, dei popoli e delle nazioni.

13


http://nicelli.missionline.org/wp-admin/post-new.php#_ftn1
http://nicelli.missionline.org/wp-admin/post-new.php#_ftn2
http://nicelli.missionline.org/wp-admin/post-new.php#_ftn3

Ecco dunque il vero tema a fondamento del dibattito tra Islam e modernita: promuovere una
visione integrata di societa, dove la religione e la fede islamica non diventino ostacolo allo sviluppo
integrale della persona umana, ma concorrano insieme allo stato, in un regime di piena autonomia e
rispetto, a promuoverne la dignita e la sua integrazione sociale. In questo senso, si rende necessaria
una rilettura del Corano, della Sunna e della Shari‘a che tenga conto della centralita della persona
umana e della liberta religiosa in ogni proposta di riforma sociale ed economica. Questo tema non e
alieno all’Islam. Esso ¢ stato recentemente ribadito in una dichiarazione scritta dall’istituzione piu

prestigiosa del mondo musulmano sunnita, Al-Azhar:

«la liberta di credo e il diritto ad essa collegato di cittadinanza (muwatana) piena per tutti
basato [a sua volta] sull’uguaglianza assoluta nei diritti e nei doveri, & considerata la pietra angolare
dell’edificio sociale moderno. Essa ¢ garantita dai testi religiosi dirimenti ¢ sempre validi e dai
principi costituzionali e giuridici espliciti. Dice, infatti, 1’Onnipotente, sia Egli esaltato e
magnificato: “Non c’¢ costrizione nella fede, la guida si ¢ ben distinta dall’errore”, (Q. 2:256); “Chi
vuole credere creda, chi non vuole credere non creda», (Q. 18:19). Ne consegue che qualsiasi forma
di costrizione nella religione, di persecuzione o discriminazione in suo nome, € condannata come un
crimine. Ciascun individuo nella societa ha il diritto di abbracciare le idee che preferisce, purché
non leda il diritto della societa a preservare le fedi celesti. [...] Gli individui sono liberi di praticare
i propri riti senza pero offendere le sensibilita altrui, violare la sacralita (hurma) delle tre religioni a
parole o nei fatti, e senza attentare all’ordine pubblico. [...] Analogamente, dal rispetto della liberta
di credenza deriva il rifiuto di tendenze esclusivistiche sempre pronte ad accusare gli altri di
miscredenza (takfir), come anche il rifiuto di atteggiamenti di condanna delle dottrine altrui e dei
tentativi di indagare nelle coscienze dei fedeli. “Qualora vi sia un conflitto tra la ragione e la
tradizione, si preferisca la ragione e s’interpreti la tradizione”, a favore dell’interesse pubblico e
secondo le “finalita” della Shari‘a».[4]

A mio parere, con questa dichiarazione il mondo musulmano sta veramente accettando la
sfida di un dialogo-confronto tra Islam e modernita, che non si nasconda dietro a dei documenti
fumosi, irenici, che esprimono un “dialogo” fatto di mezze verita. Auspico che anche da parte
occidentale si colga questo inizio di rinnovamento culturale musulmano in termini positivi, e si
incoraggi un lavoro di vero dialogo che tenga conto della dimensione d’intesa comune, nel rispetto

delle differenze e delle peculiarita di ogni religione, cultura e societa.

14


http://nicelli.missionline.org/wp-admin/post-new.php#_ftn4

[1] Esposito L. J., «Beyond the Fear of the Unknown”, Intervista rilasciata a daniel Atzori inPapers
of Dialogue 4 (2012), p. 14.

[2] Nicelli P., «religione, politica e societa a Medina e il ruolo istituzionale di Maometto», inAd
Gentes 2 (2010) pp. 276-286. Nicelli P., «The Institutional Role of Muhammad and the non-Muslim
Minority» in Encounter 378 (2012), pp. 1-12.

[3] Esposito L. J., «Beyond the Fear..., p 14.

[4] Ahmad Muhammad Al-Tayyeb, «Dichiarazione di Al-Azhar e degli intellettuali
sull’ordinamento delle liberta fondamentali» in Oasis (http://www.oasiscenter.eu). Circa le “finalita
della Shari‘a” (magasid al-Shari‘a), si intendono i cinque principi che appartengono alle finalita

dell’Islam, che il diritto classico vuole tutelare: la religione, 1’anima, la discendenza, il patrimonio e
I’intelletto. Secondo Nasr Hamid Abl Zayd, pensatore moderno musulmano, il tema che potrebbe
riassumerle tutte sarebbe quello della “Giustizia”, divina e sociale. Su questo tema vedi: Nasr
Hamid Abl Zayd, Testo sacro e liberta, per una lettura critica del Corano, Marsilio Editori,
Venezia 2012, pp. 33-68.

Al-Ghazali, pensatore e maestro spirituale”

Posted on 12 febbraio 2013

Dr. p. Paolo Nicelli, P.I.M.E.

Presentazione: p. Maurice Borrmans (Professore emerito del Pontificio Istituto di Studi Arabi
ed Islamistica di Roma - P.1.S.A.l.)

Edizioni Jaca Book — 2013

pp. 136

Euro 15,00

La conoscenza intellettuale e /’esperienza della fede, unite insieme, guidarono il teologo e maestro
spirituale musulmano Ab( Hamid al-Ghazali (450/1058-505/1111) nella ricerca di cio che stava al
di la della realta apparente, esperienza questa che egli descrisse nella sua opera piu
significativa, /' Thya’‘ultim al-din (Il ravvivamento delle scienze religiose). La sete spirituale del
divino e del suo amore per la creatura; [’obbedienza alle pratiche cultuali e religiose; la ricerca
filosofica, teologica e giuridica; [’interesse per [’ordine sociale e politico dello Stato islamico
divennero in al-Ghazali i campi d’indagine piu battuti nel tentativo di voler riportare la filosofia e
la mistica nel solco della tradizione islamica. Parliamo quindi di un riformatore piu che di un
innovatore del pensiero musulmano, sempre attento ad armonizzare la speculazione scientifica con
[’esperienza di Dio, la ragione con la fede. Qui sta, infatti, /’attualita del genio intellettuale e
spirituale di al-Ghazali,che ancora oggi puo lanciare un messaggio positivo al mondo intellettuale

15


http://nicelli.missionline.org/wp-admin/post-new.php#_ftnref1
http://nicelli.missionline.org/wp-admin/post-new.php#_ftnref2
http://nicelli.missionline.org/wp-admin/post-new.php#_ftnref3
http://nicelli.missionline.org/wp-admin/post-new.php#_ftnref4
http://www.oasiscenter.eu/
http://nicelli.missionline.org/?p=55
http://nicelli.missionline.org/?p=55

e religioso dell ’Islam, per un recupero della sua dimensione spirituale, come lettura ermeneutica di
tutta la tradizione musulmana. Nel presente sconvolgimento degli assetti geopolitici del mondo
musulmano, tra cui quello arabo desta ancora la piu alta preoccupazione, cio che pud rispondere
alle aspettative antropologiche di pace e giustizia dei musulmani, sia essi intellettuali che gente
semplice, ¢ il recupero della dimensione spirituale dell’Isidm nel leggere il Qur’dn, la Sunnae la
Shari‘a. Tale lettura ha il fine di evidenziare il messaggio morale, alto per qualita, che la fede
islamica propone all 'uomo d’oggi, purificato da ogni possibile interpretazione violenta e radicale
che riduce /’idea di Dio e [l’esperienza della fede a un puro fatto ideologico, privo del divino e
contro /'umano. Contro la deriva ideologica al-Ghazali propone un’altra lettura della tradizione
islamica, piu rispettosa della sua dimensione spirituale e meno esposta alle esagerazioni sia
fondamentaliste di una lettura troppo letterale e legalista che di pura e semplice innovazione. Nel
suo pensiero emerge [’amore per la tradizione islamica, una tradizione viva, che sappia
comunicare Dio agli uomini di ogni epoca storica nel rispetto della dignita della persona, ma
soprattutto che sappia fare luce su cio che veramente edifica la mente e il cuore umano e lo
allontana dall effimero e dal superficiale.

Islam e modernita nel pensiero riformista islamico

Posted on 11 febbraio 2013

Dr. p. Paolo Nicelli, P.I.M.E.

Edizioni San Paolo — 2009

pp. 276

Euro 19,00

Presentazione del Prof. Paolo Branca (Universita Cattolica del Sacro Cuore di Milano)

Nel mondo islamico ¢ in atto da tempo un intenso dibattito circa il rapporto fra tradizione e
rinnovamento, all’interno del quale assume un particolare rilievo la questione delle relazioni fra
differenti culture.

E’ infatti innegabile che il piu stretto contatto con la civilta occidentale e gli influssi da essa
derivanti abbiano innescato nei paesi musulmani un processo di trasformazione ad ogni livello
almeno da un paio di secoli a questa parte.

E’ pero chiaro allo stesso tempo che un simile confronto, per quanto stimolante, non puo evitare di
produrre anche scompensi e pone la questione cruciale di un giusto equilibrio fra le spinte
innovative da un lato e la necessita di mantenere un saldo legame con le proprie radici culturali e
religiose dall’altro.

16


http://nicelli.missionline.org/?p=63
http://nicelli.missionline.org/?p=63

Da questa premessa parte /’'indagine di P. Nicelli che analizza le varie proposte che sono
state avanzate finora per affrontare tale situazione e che non si sono dimostrate capaci di
risolverla. Si e anzi assistito a una polarizzazione fra due posizioni opposte, entrambe rivelatesi
inadeguate e per molti aspetti controproducenti, come ben documentato dal lavoro dell autore.

Da un lato ¢’é chi opta decisamente per la modernizzazione, facendo propria /’'impostazione laica e
secolarizzata dell’Occidente e sostenendo piu 0 meno esplicitamente la necessita di emanciparsi
dalle forme e dalle stesse concezioni proprie del patrimonio musulmano classico. Il limite di questa
scelta & quello di prospettare una perdita d’identita e ['uniformazione a un modello esterno, che
per di piu é percepito come ostile a motivo di vari e pesanti risvolti politici.

All’estremo opposto vi & chi invece ribadisce la validita perenne del sistema islamico e attribuisce
[’attuale stato di decadenza e arretratezza dei paesi musulmani non ad una presunta inadeguatezza
di tale sistema che necessiterebbe di essere riformato, ma alla sua mancata applicazione in forme
sistematiche e coerenti. Il rischio insito in questa seconda opzione & quello di immaginare un
impossibile ritorno verso il passato, un passato oltretutto mitico, che non viene cioé rievocato per
quello che realmente é stato, ma ricostruito ideologicamente in funzione della situazione presente.
L’esito fallimentare di altre strade tentate e un diffuso bisogno di rassicurazione hanno portato
quest ultimo orientamento a guadagnare progressivamente terreno da circa 30 anni in qua
all’interno del mondo musulmano.

La maggior parte degli intellettuali islamici partecipano al dibattito in corso argomentando
in favore di questa o quella opzione, mentre & piu difficile imbattersi in pensatori che sappiano
affrontare [’argomento da un punto di vista che non riduca la questione alla semplice accettazione
o al rifiuto della modernita occidentale, proponendo ipotesi di mediazione capaci di rispondere
allo stesso tempo a due esigenze apparentemente contraddittorie, ma in realta complementari: da
un lato quella di evolversi, assumendo positivamente la sfida della modernita senza limitarsi a
subirla in modo passivo e subordinato, dall’altro quella di mantenersi fedeli alla propria specificita
intesa perd non come un ripiegamento difensivo su di s€, quanto come un patrimonio che necessita
non soltanto di essere conservato, ma anche rivisitato criticamente, arricchito e valorizzato.

Dopo alcune premesse che presentano opportunamente le dinamiche interne che hanno animato da
sempre il panorama del pensiero islamico, assai meno uniforme e monolitico di quanto si creda, il
lavoro di P. Nicelli documenta e analizza il dibattito piu recente, ricostruendone il contesto e
approfondendo alcune delle posizioni piu interessanti emerse a riguardo. In particolare sono
presentati alcuni dei maggiori esponenti di un orientamento aperto e coraggioso, che non di rado
costa loro sospetti e critiche, quando non esplicite censure e minacce. Nel lungo periodo potranno
essere proprio i loro contributi a risultare maggiormente utili e fecondi nella prospettiva del
dialogo fra gli universi culturali. Nella sua conclusione, [’autore indica alcuni «punti fermi» a
fondamento di un proficuo dialogo-confronto intra-islamico. Tali punti fermi possono essere visti

17



come linee guida di riferimento, per un ripensamento della tradizione musulmana verso una sua piu
concreta apertura alla modernita.

Forte della sua conoscenza diretta del mondo musulmano, di un costante aggiornamento
tramite letture (ben documentate rell ampia bibliografia) e di profonde riflessioni, P. Nicelli offre
in questo lavoro una ricostruzione attenta delle dinamiche in atto e ne propone una valorizzazione
stimolante anche per il contesto migratorio nel quale alcune premesse potrebbero trovare le
condizioni adatte per svilupparsi al meglio, integrando e precisando quanto di implicito e di ancora
embrionale esse contengono. Il mio giudizio sul lavoro é pertanto pienamente positivo, esso attesta
una profonda competenza e una sicura maturita di giudizio da parte dell ’autore che mostra anche
vivo interesse e partecipazione per le tematiche trattate unito a equilibrio e capacita di
discernimento.

L’Islam nel Sud-est asiatico

Posted on 10 febbraio 2013

Dr. p. Paolo Nicelli, P.I.M.E.

Edizioni Lavoro — 2007

pp. 285

Euro 16,00

Presentazione del Prof. Paolo Branca (Universita Cattolica del Sacro Cuore di Milano)

Forte della sua permanenza in loco e di diversi viaggi nell’area,padre PaoloNicelli, ha
approfondito, in questo volume, la conoscenza dell’islam dell Estremo Oriente mediante studi e
letture che hanno illuminato la sua personale e particolarissima esperienza sul campo. Ne nasce un
affresco di ampio respiro, lontano dalle semplificazioni mediatiche banalizzanti e in ultima analisi
falsificanti, ma non per questo appiattito in una lettura folkloristica, incapace di individuare i nodi
problematici che anche in questa parte del mondo non mancano.

Il taglio € prevalentemente storico e istituzionale, com e giusto che sia, poiché le religioni —
e tra esse in particolare /’islam — non sono costituite soltanto da dogmi, né vengono riassunte
compiutamente nei catechismi. Si tratta di realta vive, e quindi complesse e variegate, influenzate
da elementi antropologici e culturali prima ancora che teologici e dottrinali. Specificamente
nell’area presa in esame, dove [’islam giunse tardivamente e per mezzo di commercianti e
predicatori, il meticciato con le civilizzazioni locali é stato determinante e ancora risulta di
fondamentale importanza per comprendere dinamiche da noi molto poco conosciute. La cosa € un
po’ paradossale, se si tien conto che e proprio qui che vive la maggioranza dei musulmani. Ben piu

18


http://nicelli.missionline.org/?p=66
http://nicelli.missionline.org/?p=66

numerosi degli arabi, dei persiani e dei turchi — che pure son stati i forgiatori dell’islam classico —
i fedeli dell’islam dell ’Estremo Oriente sono destinati a giocare un ruolo sempre piu rilevante nei
futuri destini della Umma e dell 'intera umanita.

Volgere a loro uno sguardo attento risulta pertanto indispensabile per poter scorgere le
possibili vie di una conciliazione tra la formulazione tradizione della fede in Allah e le sfide di un
mondo plurale, qual & il loro e com e quello in cui saremo sempre piu chiamati a convivere.

Le rivolte nei paesi arabi: tra stereotipi ed “eccezionalismo democratico”.

Posted on 18 gennaio 2013

Le rivolte nei paesi arabi: tra stereotipi ed “eccezionalismo democratico”.

Rileggendo [I’articolo-intervista di Daniel Atzori fatta a John L. Esposito, eminente
professore americano, competente in studi islamici e affari internazionali, apparso suPapers of
Dialogue 2 (2012) dal titolo “Understanding the Winds of Change, ’[1] ho potuto notare come sia
difficile per noi “addetti ai lavori” dare dei giudizi oggettivi su cio che viene definito, a mio parere
impropriamente, il vento della Primavera araba (Arab Spring). Il rischio e quello di essere smentiti
dall’avvicendarsi degli avvenimenti, passando da atteggiamenti euforici, a quelli piu pacati, per
finire a quelli scettici e pessimisti sulla tenuta di questo vento di novita che soffia sul mondo
musulmano arabo.

Piu che di “Primavera araba”, bisognerebbe parlare, di “Primavere arabe” cio¢ di diverse
rivolte popolari provocate dalle istanze antropologiche fondamentali, quali il desiderio di liberta di
opinione, di giustizia sociale, di lotta contro 1’oppressione dittatoriale e poliziesca, di opposizione
alla corruzione, etc., oltreché di necessita di migliori condizioni di lavoro e di prospettive di un
futuro piu certo e meno aleatorio, soprattutto per le nuove generazioni di musulmani.

A mio parere, queste rivolte non sono delle vere e proprie rivoluzioni, anche se hanno portato
alla destituzione di dittatori che da 30/40 anni detenevano il potere contro ogni norma costituzionale
e in un regime di polizia e di controllo totale della popolazione. Per sua definizione la rivoluzione
vuole rompere con la tradizione, che considera un ostacolo alla realizzazione e al mantenimento dei
suoi progetti rivoluzionari. Qui invece si tratta di un “rinnovamento”, cio¢ della presa di coscienza
popolare che vi ¢ in atto di un cambiamento umano e sociale profondo, che non necessita il rigetto o
la rottura con la Tradizione religiosa islamica, ma che vuole fare di questa Tradizione il perno su cui
far ruotare una vera e propria riforma culturale, educativa e civile, che rivaluti la dignita della

persona nel perseguire il proprio destino. Il rispetto per i diritti umani, il desiderio di giustizia, di
19


http://nicelli.missionline.org/?p=44
http://nicelli.missionline.org/?p=44
http://nicelli.missionline.org/wp-admin/post-new.php#_ftn1

legalita e di pace, sono espressione di quel senso religioso che costituisce 1’'uomo come essere
(persona) e come soggetto sociale. Sono anche espressione di quell’inscindibile rapporto che lo lega
a Dio, suo Creatore. Tutto questo e affermato nella rivelazione coranica ed e espresso nel concetto
di sottomissione alla volonta di divina. Chi manifesta nelle piazze non vuole dunque relegare la fede

a un fatto privato, ma vuole che essa sia visibile ed esprimibile nell’ambito sociale e politico.

In questo senso bisogna leggere quanto J. Esposito dice a riguardo delle istanze
antropologiche espresse durante le rivolte in Egitto:

«La fine del regime di Mubarak dimostra la falsita degli stereotipi comuni: gli arabi rigettano la
democrazia, 1I’Islam ¢ incompatibile con la sovranita popolare, ¢ la tenuta dei governanti e della
sicurezza degli stati ¢ incrollabile. [...] Gli egiziani hanno reclamato la loro dignita e il controllo
delle loro vite, chiedendo la fine di un’estesa corruzione, oltreché la responsabilita e trasparenza del
governo, legalita, diritti umani e il diritto di scegliere il governo e il destino dell’Egitto».[2]
Tuttavia, a distanza di quasi un anno da questa affermazione, cio che registriamo dalla realta é il
fatto che, come per le “rivoluzioni arabe del recente passato”, anche queste rivolte sono state
cavalcate da poteri islamisti pit organizzati rispetto ai gruppi antigovernativi di piazza. | Fratelli
musulmani, anche se numericamente inferiori, hanno saputo guidare la massa che conta per ottenere
il riconoscimento alla legalita e per raggiungere il potere.

Vi ¢ da una parte una base di cittadini che di fronte a un possibile ritorno della “dittatura”
questa volta a connotazione piu religiosa che laica, € capace di scendere ripetutamente in piazza e
manifestare per la salvaguardia di quelle istanze antropologiche di cui sopra, ma vi ¢ un’altra base
(Fratelli musulmani) e un’¢lite (I’esercito) che ¢ capace di controllare e contenere la popolazione,
conquistando ampi spazi di potere istituzionale e sociale. A mio modesto parere, in tutto questo vi é
una duplice responsabilita. Da una parte quella di alcuni governi musulmani che non riescono a
dimostrare di poter governare fondando il loro operato sulla liberta delle opinioni politiche sia
univoche che contrarie in un regime democratico dell’alternanza. Un regime che promuova la piena
democrazia, dove I’interesse principale sia il perseguimento del bene comune del popolo attraverso
la promozione di valori e istituzioni civili che sostengono il processo di democratizzazione cosi
fortemente richiesto dalla popolazione. Per attuare un tale programma i governi musulmani
dovrebbero porre la persona umana, i suoi diritti fondamentali, sia religiosi che civili, al centro della
loro azione politica e sociale, abbandonando ogni interesse islamista, partitico, tribale e personale.
In questo senso J. Esposito dice:

«la cartina tornasole (the litmus test) sia per 1 governi che per 1 gruppi dell’opposizione sara piu a

riguardo della loro interiorizzazione dei principi e dei valori della democrazia, con in piu lo sforzo a
20


http://nicelli.missionline.org/wp-admin/post-new.php#_ftn2

cui le loro politiche e azioni (potranno tendere) nel riflettere un’accettazione delle fondamentali
liberta democratiche, quali la diversita di opinione, la (costituzione) di diversi partiti politici e di
organizzazioni sociali civili, oltreché 1’apprezzamento del concetto di “opposizione leale”, che nel
considerare le voci alternative e le visioni politiche come una minaccia al sistema politico».[3]
Dall’altra parte vi & la responsabilita dei governi occidentali, i quali peccano di “eccezionalismo
democratico”, cio¢ di voler esportare e imporre la democrazia e i suoi valori in termini globali,
usando il metodo del “duplice standard”, cio¢ dei due pesi e delle due misure, attraverso il sostegno
di regimi autoritari musulmani e dell’¢lite a loro collegata, al fine di perseguire una geopolitica
diretta a garantire gli interessi economici e politici di parte e non il bene comune delle nazioni. Un
tale atteggiamento, ha creato, negli ambienti occidentali, il sospetto e 1’indifferenza verso quelle
stesse istanze antropologiche espresse nelle piazze da intere porzioni di popolazione, che in buona
fede esprimevano con tanta passione, non priva di contraddizione, la volonta di un cambiamento di
rotta. Allo stesso tempo ha creato un esasperato anti-occidentalismo musulmano, identificando la
parola democrazia con le politiche del duplice standard.

Vi ¢ dunque una responsabilita sia da parte musulmana che da parte dell’Occidente, di non
ridurre la democrazia, i suoi valori a queste due visioni egoistiche dell’interesse di parte, al fine di
vanificare ogni sviluppo umano e sociale che porti realmente il vento del rinnovamento (tagdid) nel
ridare forma (islah) allo stato islamico. Il sospetto e I’indifferenza occidentale non devono
alimentare le posizioni islamiste; come pure i governi musulmani non devono usare della
democrazia e dei suoi valori, al fine di celare posizioni dittatoriali 0 equivoche poco rispettose della
dignita della persona umana e della sua liberta sia essa religiosa che civile.

[1] Esposito J. L., « Understanding the Winds of Change» in Atzori D., Papers of Dialogue2
(2012), pp.6-10,

[2] Esposito J. L., « Understanding..., p. 7.

[3] Esposito J. L., « Understanding..., p. 8.

Il tempo della testimonianza sincera

21


http://nicelli.missionline.org/wp-admin/post-new.php#_ftn3
http://nicelli.missionline.org/wp-admin/post-new.php#_ftnref1
http://nicelli.missionline.org/wp-admin/post-new.php#_ftnref2
http://nicelli.missionline.org/wp-admin/post-new.php#_ftnref3
http://nicelli.missionline.org/?p=13

Che cosa registriamo nei paesi a maggioranza islamica dopo la recente visita di Benedetto
XVI in Libano? Ancora una volta dal mondo cristiano arabo viene un appello alla testimonianza di
giustizia e di pace che tutti, ebrei, cristiani e musulmani, sono chiamati a dare senza fraintendimenti
e doppi fini. Il dialogo tra le fedi non puod essere ostaggio d’interessi politici ed economici, tanto
meno puo essere ostaggio di una strumentalizzazione xenofoba della religione, che fa passare per
“religioso” la violenza, sia essa “culturale” che fisica; pratica questa che contraddice il senso stesso

della testimonianza religiosa, cio¢ la giustizia e la pace, opere dell’amore di Dio nel mondo.

Sostenere la violenza come strumento per raggiungere 1’egemonia sulle persone e sulle nazioni va,
direttamente o indirettamente, contro Dio ¢ il suo messaggio d’amore per la creatura e corrompe
non solo le coscienze dei credenti, ma anche quelle di coloro che non si definiscono tali. Da qui
registriamo e rigettiamo il giudizio, pur sempre debole, che accusa la religione in quanto tale di
essere portatrice di violenza, di divisione e di guerra. Parliamo di un giudizio debole, perché non e
fondato su un’osservazione completa della realta che stiamo vivendo oggi, cio¢ 1’ennesimo attacco
al mondo islamico attraverso la denigrazione della figura di Maometto e della sua storia da parte di
alcuni media senza scrupoli, che sparano nel mucchio senza ritegno e rispetto per la sensibilita
religiosa di intere popolazioni musulmane nel mondo.

Denigrare la cultura e la fede dei musulmani € un atto che offende non solo coloro che professano
I’Islam, ma offende tutti coloro che professano una qualsiasi religione, perché va contro a tutto cio
che vi ¢ di piu intimo e puro nel cuore dell’uomo, cioé¢ il rapporto spirituale che Dio stabilisce con
la sua creatura e la libera e responsabile risposta dell’'uomo a questo invito amoroso. Prima ancora,
la denigrazione religiosa offende la ragione umana, poiché non coglie nella realta di ogni uomo
quella dimensione originaria e fondamentale che & il senso religioso cioe la domanda di senso sulla
vita e sul proprio destino, come apertura della ragione, sostenuta dalla fede, al soprannaturale. E’
qui che sta tutta ’irragionevolezza dell’uso della violenza sia da parte di chi offende, che da parte di
chi risponde alle offese aggiungendo la violenza fisica alla violenza “culturale”, senza fermarsi di

fronte alle uccisioni e alle distruzioni di ambasciate e consolati.

Il punto in questione non & dungue affermare che la religione € strumento di violenza e di divisione,
ma € il riconoscere che la violenza € insita nel cuore di quelle persone che non vogliono riconoscere
e accettare cio che ¢ diverso dalla loro visione del mondo. Tali persone non sono capaci d’amore e
di apprezzamento e riducono la realta alla loro misura. Tale atteggiamento & profondamente
irragionevole e non rispettoso della dignita della persona umana. Qui si fonda la posizione
fondamentalista fanatica e xenofoba che attacca violentemente tutto e tutti.

22



Contro questo atteggiamento Papa Benedetto XVI chiede a musulmani, cristiani e uomini di buona
volonta di testimoniare insieme € in sincerita, che “la concordia e la riconciliazione devono essere
piu forti delle spinte di morte” (Appello del Papa, in Avvenire, 20 settembre 2012, p. 5). Egli pero
non si ferma qui. Benedetto XV indica la via per raggiungere la vera giustizia e la vera pace: Gesu
Cristo, il Dio fatto uomo, che svela all’umanita ferita dalla violenza il vero volto amoroso del Padre,
che tutto abbraccia, che tutto risana, che tutto perdona.

L’involuzione islamica

Posted on 29 agosto 2012

Ancora una volta ci troviamo di fronte a dei fatti orribili, che sconcertano 1’opinione
pubblica mondiale e il buon senso: in Pakistan una bambina cristiana, Mugadas Kainat, e stata
violentata e massacrata da una banda di cinque ragazzi musulmani non lontano da casa a Brick
Klin, quartiere popolare del villaggio di Sahiwal nel Punjab. E I’ennesima vittima di una logica
della tensione che vede coinvolte le comunita cristiane nel grande Paese asiatico, le quali sono
costrette a lasciare le loro terre e i loro beni, per via dell’odio di gruppi fondamentalisti islamici e a
causa di una legge controversa che attacca anche i minori: la legge antiblasfemia.

Un altro caso recente, quello di Rimsha Masih, una bambina minorenne e affetta da ritardo
mentale che vive nel quartiere di Umara Jaffar, sobborgo di Islamabad, ha interessato buona parte
dei media internazionali. La bambina e accusata di avere bruciato dieci pagine del Noorani Qaida, il

manuale per imparare a leggere il Corano, in una discarica, luogo dove portava i rifiuti di casa.
Prima ancora vi fu il caso del politico Shahbaz Bhatti, ucciso per via della sua lotta legale contro la
legge antiblasfemia e per la concessione governativa dei titoli di proprieta terriera alle popolazioni
cristiane; oltreché quello di Asia Bibi, madre di 5 figli, accusata di blasfemia, nel 2009, dopo, aver
difeso di fronte a delle donne musulmane, la figura di Gesu: «Il quale & morto sulla croce, per i
peccati dell’umanita». In seguito Asia chiese: «Che cosa ha fatto Maometto per voi?» (ndr —
Avvenire, 21 agosto 2012). Il risultato di tutta questa tensione € che le popolazioni cristiane sono
costrette a lasciare le loro case, campi e beni, per trovare rifugio dalla persecuzione
fondamentalista.

Secondo Mobeen Shahid, docente di filosofia islamica all’Universita Lateranense, dietro alla
rabbia fondamentalista si nasconderebbero degli interessi economici e politici, che non hanno nulla

a che vedere con la religione. «Non ¢ uno scontro religioso e non c’¢ alcun conflitto tra cristiani e

23


http://nicelli.missionline.org/?p=1
http://nicelli.missionline.org/?p=1
http://www.asianews.it/notizie-it/Blasfemia,-Rimsha-Masih-%C3%A8-minore-e-con-problemi-mentali.-Vescovo-di-Islamabad:-sviluppo-positivo-25660.html

musulmani». Dunque si tratta solo di questioni economiche e di potere legate al valore della terra su
cui sono costruite le baracche e le proprieta dei cristiani. Terre queste che valgono milioni di euro e
che fanno gola ad alcuni imprenditori senza scrupolo. Questa ¢ la tesi sostenuta dall’eminente
islamologo nell’articolo-intervista rilasciata a Lucia Capuzzi (ndr — Avvenire 21 agosto 2012), che a
nostro parere sembra alquanto “debole”, se non “superficiale” al fine di giustificare i continui
attacchi dei gruppi fondamentalisti islamici verso le comunita cristiane.

Crediamo, invece, che la vera causa del problema sia da trovare piu a monte, cioe la dove il
mondo musulmano € chiamato a confrontarsi col problema della violenza, aspetto questo non
secondario della religione islamica, che pesa sul delicato tema del rapporto tra Islam e modernita.

Fatte salve le importanti questioni di ordine culturale, economico, politico e sociale che
colpiscono a livello locale e internazionale i rapporti tra fondamentalismo islamico e minoranze
non-islamiche, cio che vediamo accadere in Nigeria, Egitto, Somalia, Sudan, Afghanistan, Sud delle
Filippine, nello stesso Pakistan, etc., ha una matrice diversa: la riduzione della rivelazione coranica,
della tradizione islamica e della Shari‘a, a puri strumenti ideologici sia politici che di potere,
soggetti alle diverse interpretazioni fondamentaliste e jihadiste, le quali svuotano la religione e la
cultura musulmana del suo contenuto formale: Dio e il suo messaggio d’amore per I’umanita. In una
tale riduzione ideologica della religione, che si avvale di una lettura letterale delle fonti islamiche
sopra citate, non ¢’¢ spazio per la ragione umana, per il buon senso e il rispetto della legge naturale.
Soprattutto, non c¢’¢ spazio per quel dialogo intimo tra Dio e I'uomo, tra il Creatore e la sua
creatura, dialogo questo che pone la centralita della persona umana, la sua dignita e liberta di
coscienza, nel pieno rispetto delle diversita di credo religioso, politico e culturale.

Qui, a nostro parere, sta tutto il dramma di una religione che porta in sé un messaggio di
pace universale, ma che per via della deriva violenta e fondamentalista non riesce ad esprimerlo nel
dialogo-confronto con la modernita. Non riesce ad esprimerlo nelle relazioni con le altre religioni e
culture, tra cui il Cristianesimo, che fa di questo dialogo tra Dio e ’'uomo il centro di tutto il suo
pensiero antropologico e teologico e di tutta la sua opera di carita nel mondo.

Ecco perché cio che sta accadendo in Pakistan non pud essere attribuito solo a questioni
economiche, politiche e culturali. Una tale situazione di persecuzione e d’orrore, ¢ segno di un
malessere piu grave: un fondamentalismo fanatico, che ha un’immagine di Dio e dell’'uomo errata,
poiché ¢ priva dell’amore di Dio per 'umano. Questa situazione ha dell’irragionevole, perché
riduce la religione a uno strumento di violenza. Occorre dunque appellarsi a tutti gli uomini e donne
di buona volonta, musulmani e membri di altre fedi, perché sia smascherato chi, strumentalizzando

la fede, spinge individui e interi gruppi alla violenza verbale, morale e fisica (vedi: Messaggio
24



dell’Arcivescovo di Milano, Cardinale Angelo Scola, per la fine del Ramadan, ‘Id al-fitr,
1433H./2012 A.D.).

OASIS

http://www.oasiscenter.eu/it

Una ricerca innovativa per “afferrare” il mutamento in atto

25



Un gruppo di ricercatori con competenze diverse studiera il cambiamento in atto nella
nostra societa a partire da sei ambiti: secolarizzazione e nuove forme di religiosita;
fondamentalismo e violenza; media e religioni; dialogo islamo-cristiano; liberta religiosa;
politiche europee verso il mondo musulmano [www.conoscereilmeticciato.it]

Angelo Scola | giovedi 29 maggio 2014

+ Card. Angelo Scola
Arcivescovo di Milano, Presidente di Oasis

[Guarda il video dell'intervento del card. Scola]

1. Con quali parole potremmo definire la nostra epoca? Globalizzazione, travaglio, crisi,
declino... le parole abbondano e, almeno in Occidente, tendono ad avere una flessione sempre
pitu pessimista e rassegnata.Personalmente, da piu di dieci anni propongo di prendere in
considerazione, per descrivere il quadro del nostro Paese e dell’Europa, anche la categoria di
“meticciato di civilta e culture”. Meticciato in qualche modo va insieme a globalizzazione, un termine a
cui si & fatto molto ricorso nell’'ultimo decennio (oggi per la verita un po’ meno), ma che € molto
connotato in senso economico, mentre il processo in atto ha sicuramente un motore economico, ma
implicazioni fortissime anche sul piano della cultura, intesa nel suo senso piu basilare, cioe nel modo di
vivere delle persone (civilta). Ecco perché meticciato mi sembra una parola piu precisa. In sintesi, vuol
dire questo: io cambio per il fatto di entrare in relazione con te e tu cambi per il fatto di entrare in
relazione con me. Per Oasis, che si occupa in modo specifico di cristiani € musulmani in quanto
credenti, significa: per il fatto di vivere gomito a gomito nello stesso quartiere di Milano e per il fatto che

26


http://www.oasiscenter.eu/it/articoli/meticciato-di-civilt%C3%A0/2014/05/29/www.conoscereilmeticciato.it
http://www.oasiscenter.eu/it/autori/angelo-scola
http://www.oasiscenter.eu/it/eventi/2014/05/16/conoscere-il-meticciato-governare-il-cambiamento

300 ragazze sono rapite in Nigeria, la guerra in Centrafrica, la miniera in Turchia o il caso di Meriam in
Sudan entrano nella mia casa allo stesso titolo della cronaca nazionale, inevitabilmente io cambio il mio
modo di essere cristiano e tu il tuo modo di essere musulmano perché la fede, ogni fede, se e
autentica, € un captum realitatis. In questo senso, parlare di meticciato significa riferirsi ad un processo
in atto: non si tratta quindi di un “fenomeno prescrittivo”. E un processo carico di problemi. Lo vedremo
assai probabilmente anche in occasione dell Expo che Milano si appresta a vivere, che amplifichera
guesto incontro di popoli, religioni e culture gia in atto da tempo.

2. Il nostro incontro di stamani giunge a pochi giorni di distanza dal pellegrinaggio che Papa
Francesco ha compiuto in Terra Santa. Con la forza testimoniale della sua persona e dei suoi
gesti, il Papa ha mostrato come la dimensione ecumenica e quella del dialogo con le religioni
siano per il cristiano intrinseche all’atto di fede cristiano-cattolica. In particolare ha colpito molti il
fatto che per la prima volta nel seguito papale fossero presenti anche un rabbino e un imam, a
testimoniare che un’autentica amicizia puo unire uomini di diverse religioni.

Il dialogo interreligioso si articola su vari livelli: il piu importante & sicuramente quello del dialogo di vita,
che grazie a Dio anche nella nostra diocesi ambrosiana € ben presente e che ci auguriamo possa
crescere sempre di piu. Esistono poi un dialogo teologico e della spiritualita, che richiedono entrambi
un’adeguata preparazione culturale. Ma anche a questo livello per essere davvero incisivo il dialogo
non puo giocarsi sul piano dei principi astratti, della comparazione dei sistemi di pensiero, ma deve
sempre partire dalla situazione concreta e dall’interpretazione che cristiani € musulmani praticano e
vivono della loro fede. Per un cristiano, questo non significa aprire le porte a uno storicismo relativista
sia perché le interpretazioni possibili sono sempre vagliate alla luce della Rivelazione, garantita dal
triplice apporto di Tradizione, Sacra Scrittura e Magistero (cfr. DV 10), sia perché linevitabile
interpretazione della fede, approfondendo la logica dell'incarnazione (del Dio che si & giocato con la
storia), profila sempre meglio la dinamica identita cristiana. Ma se il dialogo interreligioso, anche quello
strettamente teologico, va situato nella storia, questo significa che esso assume una rilevante
complessita. Idealmente chi lo pratica dovrebbe essere un tuttologo, un moderno Pico della Mirandola.
Purtroppo o per fortuna, questo non & possibile; c’€ dunque bisogno di chiamare alla collaborazione
diverse discipline. Ed & questa appunto I'idea del progetto che presentiamo questa mattina.

3. Il cambiamento in atto nella nostra societa € ben percepibile dalle sue diverse dimensioni.
Oasis ha scelto in particolare di concentrarsi su sei ambiti (issues): secolarizzazione e nuove
forme di religiosita; fondamentalismo e violenza; media e religioni; dialogo islamo-cristiano (qui
inteso in senso propriamente teologico); liberta religiosa e di espressione; politiche dell’ltalia e
dell’Europa verso il mondo musulmano. Ovviamente questi ambiti non hanno la pretesa di esaurire
la questione, ma ci sembrano essere tra le tematiche piu rilevanti oggi, e siamo grati alla Fondazione
Cariplo e al suo Presidente, I'Avvocato Guzzetti, che ci consente di indagarle attraverso un progetto
decisamente ambizioso.

Oasis opera in questi ambiti gia da diversi anni, direi fin dalla prima intuizione iniziale del 2000 che
divenne poi operativa a partire dal 2003. Alcuni dei presenti ricorderanno forse che proprio alla
secolarizzazione ¢ stato dedicato 'incontro del comitato scientifico del’anno scorso, qui a Milano,
mentre il tema della violenza religiosa € 'argomento — spinoso, inutile nasconderselo, ma necessario —
a cui sara dedicato I'incontro di quest’anno, che si terra tra meno di un mese, il 16 e 17 giugno
prossimi, a Sarajevo. Il metodo di Oasis & sempre stato comunitario, transdisciplinare e internazionale.
E comunitario, transdisciplinare e internazionale vogliamo che sia anche il progetto che presentiamo

27


http://www.oasiscenter.eu/it/articoli/religioni-e-spazio-pubblico/2013/06/20/scola-occorre-ricercare-la-dimensione-religiosa-in-ogni-esperienza-di-vita
http://www.oasiscenter.eu/it/articoli/religioni-e-spazio-pubblico/2014/05/23/oasis-verso-sarajevo
http://www.oasiscenter.eu/it/articoli/religioni-e-spazio-pubblico/2014/05/23/oasis-verso-sarajevo

stamani. Attraverso i seminari, le conferenze e i momenti di lavoro personale, esso si prefigge di
formare un gruppo di giovani studiosi che si sono gia dimostrati competenti in uno di questi sei ambiti
(perché transdisciplinare non significa assolutamente “generico”) e che al tempo stesso sono disposti
ad attraversare campi del sapere che non appartengono loro, a imparare da maestri riconosciuti
mettendo a disposizione umilmente — 'avverbio & qui importante — le loro competenze. Il gruppo di
lavoro, che ci piace immaginare come una vera e propria task force guidata dallo staff di Oasis e dai
coordinatori scientifici, s'incontrera, per ciascuno dei sei ambiti, con due esperti riconosciuti a livello
internazionale. Avremo quindi nei prossimi due anni sei grandi incontri, che organizzeremo in luoghi
significativi per Milano e per il Paese. E soprattutto avremo per il futuro un gruppo di persone a cui
rivolgersi per essere aiutati a comprendere i termini dei problemi che si presentano — pensiamo ad
esempio alla tanto dibattuta questione della moschea — evitando un approccio frettoloso e a colpi di
slogan che non e di aiuto a nessuno.

A proposito dei temi che la transizione epocale in atto ci presenta, in particolare di quelli cari ad Oasis,
non c’e€ oggi chi non avverta la necessita di una visione unitaria e sintetica, ma per questo occorre
uscire da un certo provincialismo, che a livello scientifico si traduce a mio avviso in due “peccati”: da un
lato il fatto appunto di restare in provincia, senza capacita d’interagire e confrontarsi con i pensatori piu
rilevanti e pit audaci (in Occidente, ma anche nel mondo musulmano, grazie ai canali aperti da Oasis
in questi anni). Dall'altro lato — e piu profondamente — provincialismo significa anche la cura eccessiva
della mia “provincia del sapere”, l'iper-specializzazione che nasce in fondo dalla scarsa chiarezza circa
la funzione sociale della propria ricerca. Giulio Cesare un giorno dichiard che avrebbe preferito essere |l
primo in un villaggio della remota propretura di Spagna che il secondo a Roma. Non pochi studiosi
purtroppo continuano a ragionare in questi termini. La prospettiva di Oasis (e di tante altre realta,
naturalmente) € al contrario espressa molto bene da André Miquel, uno dei piu grandi studiosi di
letteratura araba viventi, che in una conversazione che sara pubblicata sul prossimo numero della
nostra rivista osserva: occorre «non creare sezioni di lingua e letteratura araba, ma piuttosto cattedre di
lingua, letteratura e storia all'interno di unita d’insegnamento e di ricerca fondate su un programma
comune». Invece «si € continuato a fare dipartimenti di studi arabi, arabi e islamici, arabi e semitici... In
guesto modo si sono conservate delle specie di riserve, ambiti di difficile accesso perché considerati
fuori delle discipline correnti». Questo progetto non vuole stare nella riserva. Intende avere un orizzonte
culturale universale, una garanzia, tra I'altro di adeguata transdisciplinarieta.

4. Avrete notato pero che il titolo del progetto & duplice: “Conoscere il meticciato, governare il
cambiamento”. In effetti, se il meticciato induce inevitabilmente dei cambiamenti nel modo in
cui cristiani e musulmani vivono la loro fede, soprattutto in un contesto plurale e secolare qual
e quello dominante in Occidente, questo non significa pero che tutti i cambiamenti vadano
bene.Anche il fondamentalismo violento € un’interpretazione culturale della fede, ma un’interpretazione
da respingere perché conduce letteralmente alla distruzione, come vediamo molto bene oggi in Siria.
Etimologicamente governare rimanda al timoniere che conduce la nave attraverso il mare in tempesta
fino a farla approdare a un porto sicuro. Non & un’attivita asettica, come l'illusione tecnocratica ci
vorrebbe far credere, ma un compito difficile e che domanda sapienza e prudenza in senso forte,
perché a volte la nave ricorda, pit che un solido bastimento, la zattera della Medusa dipinta da
Géricault: proprio per questo, non puo permettersi discordie e litigi. Attraverso questo progetto
speriamo percio di contribuire, per quanto ci € possibile, a orientare questo cambiamento verso il bene
pratico dell’'essere insieme, tanto caro alla tradizione ambrosiana. Anche questo — ci sembra — e

28



promuovere la vita buona che viene dal Vangelo, quella vita che desideriamo condividere con tutti i
fratelli uomini.

Cittadinanza per gli immigrati: tra ius soli e ius
sanguinis, la via della relazione

Andrea Pin | lunedi 5 dicembre 2011

Le ultime settimane hanno riaperto il tema dell’immigrazione e della cittadinanza italiana. Vi hanno
contribuito, naturalmente, I'auspicio del presidente Napolitano per un riconoscimento della cittadinanza
agli stranieri che nascono in territorio italiano (il noto tema dello ius soli), 'ennesima tragedia
dellimmigrazione clandestina avvenuta sulle coste pugliesi e, da ultimo, il voto tenutosi a Padova per
eleggere una Consulta dei cittadini stranieri, che sembra aver avuto un buon successo, a giudicare
dall'affluenza alle urne.

Del resto, le pulsioni favorevoli e contrarie al voto agli immigrati e all’allargamento del diritto di
cittadinanza si rincorrono da almeno un decennio, nel nostro Paese come altrove, incrociando calcoli
elettoralistici con esigenze reali e problemi seri. Si preme sulla cittadinanza quale strumento
d’integrazione e d’'uguaglianza, e compaiono i timori xenofobi. Si persegue il diritto di voto, e spunta il
problema della rappresentanza: come eleggere i rappresentanti degli immigrati — e, prima ancora, gli
immigrati sono davvero una categoria? | problemi sembrano essere fondamentalmente due: da un lato,
riconoscere il contributo degli immigrati alla vita sociale italiana (lavorano fianco a fianco con gli italiani,
ormai, mentre i loro figli riempiono le nostre scuole e probabilmente aiuteranno a pagare le nostre
pensioni); dall’altro, evitare che la gia difficile tenuta dell’ordine pubblico e della legalita, finora
puntellata con rimpatri ed espulsioni per chi commette reati e non s’inserisce socialmente, venga
irrimediabilmente compromessa con una concessione troppo miope del diritto alla cittadinanza.

Tuttavia, queste due prospettive, tutte giocate in termini di diritti si/diritti no, sono decisamente troppo
anguste. Basta considerare la vera portata della sfida migratoria: stiamo parlando di ordinate e positive
relazioni sociali, non di diritti e pretese. Costituire una Consulta per I'immigrazione e consentire ad un
suo membro di partecipare senza diritto di voto alle sedute del Consiglio comunale, come accade a
Padova, puo essere uno strumento per mettere in comunicazione gli immigrati con i cittadini residenti
nel Comune. Presuppone che esistano gli immigrati accanto agli italiani. Due categorie diverse, con
problemi diversi. Possono dialogare (un’idea bella, in sé) oppure possono contrapporsi. La struttura
della Consulta non garantisce una collaborazione, ma semplicemente ne crea le condizioni.

Cosi come non crea le condizioni di una collaborazione tra gli immigrati. L'immigrato € una categoria
unificante buona per il diritto; quanto alle relazioni sociali, c’€ una bella differenza tra ucraini, cinesi,
nigeriani, tunisini e sudamericani, tanto per fare qualche esempio — e c’€ una bella differenza all'interno
di queste comunita, com’e del resto naturale che sia. Istituzioni come la Consulta sono al piu facilitatori
della relazione e della trasmissione di saperi e sensibilita, ma non possono garantire lo scopo. Possono
trasformarsi in barricate. Forse sarebbe meglio dare agli immigrati la cittadinanza tout court? Le
vicende delle banlieues francesi e inglesi dicono qualcosa di diverso. In quei Paesi gli immigrati
accedono alla cittadinanza piu facilmente; oppure i loro genitori o nonni 'hanno acquistata nelle terre
d’origine, all’epoca colonie dei due Stati. Dunque, cittadini al cento per cento — per il diritto. Per la

29


http://www.oasiscenter.eu/it/autori/andrea-pin

societa, ancora immigrati, talvolta incerti nell’esprimersi correttamente, talaltra confinati nelle periferie,
con possibilita scarse di affermarsi e d’interagire con chi vive in altre zone. Il diritto non e dunque una
panacea per i mali dellimmigrazione.

Attribuire diritti ha senso quale riconoscimento di una relazione gia esistente, e che si desidera
amplificare. Difficilmente & in grado di correggere problemi sistemici; puo nasconderli, ma si
ripresenteranno, come accaduto altrove. Trincerarsi dietro la retorica dei diritti o del multiculturalismo, o
appiattirsi su quella dell’identita, non aiuta, nella misura in cui non si considera che la vita sociale € vita
di relazione, e che una genuina relazione mette sempre in discussione l'identita di ciascuno. In
sostanza, le societa contemporanee sono destinate —ed €& un giudizio di fatto, non di valore — ad un
meticciamento, non alle barricate né alla confusione indistinta delle tradizioni di ciascuno. Forse &€ il
momento di chiedersi se gli istituti e i meccanismi giuridici che mettiamo in pratica, o cui solo pensiamo,
vanno in questa direzione.

Spetta innanzitutto alla societa civile chiederselo, in un momento in cui molti immigrati perderanno
probabilmente il lavoro e saranno costretti a tornare in Patria. Sono gli unici a perderci, in questo?
Oppure anche noi perdiamo qualcosa?

Quei muri abbattuti dall’Islam medievale

Grazie ad alcune grandi personalita, musulmani ebrei e cristiani hanno formato in certi
periodi un’eccezionale comunita culturale e intellettuale, basata sulla stessa lingua e sugli
stessi testi, e consapevole delle differenze. Tre esempi di uno scambio fecondo.

Sabine Schmidtke | venerdi 1 luglio 2011

Nel mondo islamico medievale, tardo medievale e pre-moderno,musulmani, ebrei e cristiani
formavano un’eccezionale comunita culturale e intellettuale. Condividevano una lingua, I'arabo, che
parlavano nella vita quotidiana e utilizzavano nelle loro opere teologiche, filosofiche, giuridiche e
scientifiche. Inoltre leggevano spesso gli stessi libri tanto che, piu che un’eccezione, uno scambio
continuo e pluridimensionale di idee, testi e forme del discorso era la norma.

Benché tutto cio sia stato ampiamente dimostrato, soprattutto per quanto riguarda il periodo tra il IX
e il X secolo, gli studiosi solitamente optano per un approccio monodimensionale scegliendo di
concentrarsi, spesso in modo esclusivo, sugli scritti di un autore musulmano, ebreo o cristiano. In tutti e
tre gli ambiti, per una serie di ragioni, I'indagine scientifica sulle cosiddette scienze razionali (la teologia,
la metodologia giuridica, la filosofia e le discipline a esse collegate), nella loro dimensione trans-
confessionale, € ancora all'inizio. L’approccio che sostengo mira invece a oltrepassare i confini che
separano tre grandi discipline del mondo accademico e della ricerca, vale a dire Iislamistica,
I'ebraistica e gli studi sul Cristianesimo orientale.

Tale approccio contribuisce poi a un obiettivo pitu ampio: in un mondo in cui i confini — nazionali,
religiosi, culturali ed economici — acquistano un significato crescente, la ricerca accademica puo e deve
dimostrare che gli sviluppi intellettuali, per loro natura, non tengono conto di tali confini e che la simbiosi
— spesso impropriamente idealizzata in termini anacronistici come “tolleranza” o “pluralismo” — € stata
quasi sempre la norma piuttosto che I'eccezione. Questo vale in particolare per una delle zone di
conflitto attualmente piu calde, il Medio Oriente. Sostengo che una ricerca condotta con spirito aperto e

30


http://www.oasiscenter.eu/it/autori/sabine-schmidtke

disponibile ad ampliare il campo di indagine scientifica e a condividerne i risultati con un pubblico pit
vasto possa contribuire significativamente alla formazione di un’opinione pubblica meno distorta e piu
precisa.

Esporro tre casi al fine di dimostrare come questo effetto-vortice intellettuale abbia riguardato allo
stesso modo musulmani, cristiani ed ebrei. Sarebbe scorretto sostenere che i musulmani, essendo la
comunita dominante, siano stati gli unici a produrre in modo esclusivo, mentre le minoranze cristiane ed
ebraiche abbiano sempre e solo ricevuto. | tre casi che ho scelto rappresentano tre modelli differenti.

Il primo caso presenta un modello diffuso, cioe quello di un convertito che polemizza con la sua
religione precedente, forse con lo scopo di convincere il suo mecenate musulmano della genuinita della
sua conversione. Un cristiano nestoriano, convertito all'lslam con il nome di AbG al-Hasan ‘Alf Ibn Sahl
Rabban al-Tabari (m. 865), affermato studioso di medicina, compose dopo la sua conversione due
confutazioni della sua religione precedente. Un primo breve testo € una confutazione diretta del
Cristianesimo. Il secondo, intitolato // libro della religione e dellimpero, e dedicato al califfo regnante al-
Mutawakkil, contiene un’approfondita discussione di brani tratti da tutti i libri della Bibbia (Antico e
Nuovo Testamento) che, secondo 'autore, predicono la missione del profeta Muhammad, gli stessi
brani che i suoi precedenti correligionari consideravano testimonianze relative a Gesu. Essendo
principalmente indirizzato al lettore cristiano, pare ci siano voluti due secoli prima che il libro giungesse
a conoscenza di lettori musulmani. Da allora, tuttavia, il libro & diventato molto popolare tra gli autori
musulmani, i quali si sono avvalsi delle testimonianze bibliche in esso contenute per polemizzare contro
il Cristianesimo e I'Ebraismo.

Il secondo caso é totalmente estraneo al modello piu comune. ‘1zz al-Dawla Ibn Kamm(na era nato
in una famiglia ebrea della Baghdad del Xlll secolo e aveva ricevuto un’approfondita formazione sia
ebraica sia islamica. Poco si sa della sua vita, ma e certo che ricopri una posizione di alto rango
nel’lamministrazione dell’impero ilkhanide, anche se non vi & alcun elemento che faccia pensare a una
sua conversione all'lslam. Come molti studiosi musulmani del suo tempo, Ibn Kammana ha goduto del
favore del suo mecenate, il Ministro di Stato Shams al-Din al-Juwayni (m. 1284) e della sua famiglia, a
cui ha dedicato gran parte delle sue opere. E stato inoltre in corrispondenza con i maggiori intellettuali
del suo tempo. Gli scritti filosofici di Ibon KammdQna e in particolare il suo commento al Kitab al-
Talwihat di Shihab al-Din al-Suhraward? — pensatore vissuto nel XlI secolo e fondatore di un nuovo tipo
di filosofia islamica —, cosi come gli altri suoi scritti, nei secoli successivi hanno plasmato in modo
significativo gli sviluppi della filosofia islamica nelle terre orientali dell’'lslam. Il commento di Ibn
Kammdna al Talwihat di Suhrawardi — il primo commento all’opera in questione — divenne
immediatamente molto popolare e fu ampiamente citato nelle opere filosofiche dei suoi contemporanei
musulmani e delle generazioni successive.

Superare i confini intellettuali

Le opere filosofiche di Ibn KammQna vennero riprodotte in centinaia di copie mentre era ancora in vita e
nei decenni e secoli successivi alla sua morte. La maggior parte degli studiosi musulmani e dei copisti
sapeva che era ebreo e si riferiva a lui chiamandolo “al-YahQdi” o “al-Isr&’ili". Altri invece non hanno
mai fatto alcun riferimento alla sua ebraicita, cio che lascia pensare che la questione non avesse
importanza per loro. Se comparata alla vasta ricezione che la sua opera filosofica ebbe tra i musulmani,

31



la ricezione ebraica dei suoi scritti & piu limitata.

Il terzo caso riguarda I'eminente studioso ebraico David Ben Joshua Maimonide (ca. 1335-1415), ultimo
capo della comunita ebraica d’Egitto tra i discendenti di Mosé Maimonide. A differenza di Ibn
Kammdna, la sua vita professionale si situa nell’ambito della comunita ebraica e le sue opere (tutte
scritte in arabo, ma in caratteri ebraici) circolavano esclusivamente tra lettori ebrei. Nato in Egitto, David
successe al padre Joshua Maimonide, scomparso nel 1355, come nagid o capo della comunita. Per
ragioni ancora ignote, lascio la patria e si stabili in Siria per un decennio, tra gli anni ’70 e gli anni '80
del XIV secolo. Al suo ritorno in Egitto riprese la carica di capo della comunita, mantenendola fino alla
morte.

Oltre che come autore piuttosto prolifico, David & noto anche come collezionista di libri ed
eccellente scriba e grazie a lui sono sopravvissute numerose copie autografe di opere di autori ebrei e
musulmani precedenti riguardanti varie discipline. Fu in particolare durante la sua permanenza ad
Aleppo che David riuni un’impressionante biblioteca comprendente numerose copie di opere che aveva
commissionato o che addirittura aveva copiato lui stesso. Esse testimoniano le sue capacita
scientifiche e la sua erudizione sia nella tradizione letteraria ebraica che in quella islamica. E autore di
un commento sul Mishneh Torah di Maimonide (un autorevole codice di diritto ebraico), oltre a
numerose opere nell’ambito dell’etica, della filosofia, della logica e un poderoso manuale sul misticismo
sufi. Tali opere confermano la conoscenza profonda che David vantava in diverse scienze razionali
islamiche. In campo filosofico aveva familiarita non solo con il pensiero peripatetico di Avicenna, ma
conosceva anche numerosi scritti del fondatore della filosofia dell’llluminazione, Shihab al-Din al-
Suhrawardt, ed € possibile che sia stato in possesso di una copia del commento di lbon Kammna

al Kitab al-Talwihat di Suhrawardi. David era inoltre verosimilmente a conoscenza degli scritti del
celebre filosofo musulmano Abd Hamid al-Ghazali (m. 1111) e del discepolo di quest’'ultimo, Fakhr al-
Din al-Razi. Cita inoltre abbondantemente la letteratura islamica a lui precedente sul misticismo ed &
sicuramente versato nella tradizione astronomica islamica.

Anche se nessuna delle opere di David Ben Joshua raggiunse un pubblico cosi vasto come
accadde con gli scritti del suo correligionario Ibn Kammdana, egli ebbe successo a un livello piu
personale. Durante la sua permanenza in Siria, David fece amicizia con lo studioso musulmano ‘Ali Ibn
Taybugha al-Halabi al-Hanafi al-Muwaqqit (m. 13917?), autore di un commento al Mishneh Torah di
Maimonide. C’& voluto un po’ di tempo prima che gli studiosi moderni accettassero che uno studioso
musulmano avesse commentato un testo di Maimonide composto originariamente in.ebraico. E ormai
chiaro che ‘Al Ibn Taybugha s’interesso al Mishneh Torahperché influenzato dalla traduzione in arabo
e dal commento che David realizzd dell’opera in questione. | manoscritti esistenti della traduzione e del
commento di David e del commento di ‘Ali Ibn Taybugha al Mishneh Torah di Maimonide costituiscono
la prova del fecondo e stimolante scambio tra due illustri studiosi del XV secolo, un ebreo e un
musulmano, su un testo d’interesse fondamentalmente ebraico.

Questi tre casi sono sufficienti a dimostrare che nel mondo islamico medievale, tardo medievale e
pre-moderno i confini intellettuali venivano oltrepassati in modi molto vari e che lo scambio di idee e di
testi era piu variegato e piu frequente di quanto solitamente si afferma. A mio avviso, questa realta
storica ormai ampiamente riconosciuta — almeno a livello teorico — invita a rompere radicalmente con il
modello accademico monodimensionale, sostituendolo con un’interdisciplinarieta multi-dimensionale
che oltrepassi non solo i confini disciplinari stabiliti ma anche quelli politici.

32



L’attenzione, o meglio la non-attenzione riservata fino a poco tempo fa dagli studiosi ai casi di Ibn
Kammdna, David Ben Joshua e ‘Ali Ibn Taybugha e le evidenti difficolta incontrate dall’accademia nel
trattare un pensatore ebraico che ha significativamente plasmato il corso della filosofia islamica o un
intellettuale musulmano che ha commentato il Mishneh Torah di Maimonide, mostra in quale misura gli
studiosi moderni siano limitati nella loro concezione di confini religiosi reali o immaginari.

Una maggiore consapevolezza del costante intreccio fra i vari “mondi” qui considerati condurrebbe
gli studiosi a considerare materiale nuovo e inesplorato e ad adottare nuove prospettive. Per esempio,
nel mondo islamico & andato perduto gran parte del patrimonio letterario del movimento teologico della
Mu‘tazila, uno dei filoni piu significativi all'interno della teologia razionale islamica nel periodo che va
dall'VIIl al’Xl secolo. Tuttavia, grazie alla ricezione ebraica delle dottrine mu‘tazilite, gli archivi ebraici
conservano vaste collezioni di copie ebraiche di molti dei testi islamici perduti, talvolta in alfabeto arabo,
talvolta trascritti in caratteri ebraici. L’analisi di questo materiale (che per molti versi deve ancora essere
condotta) apre agli islamologi prospettive del tutto nuove.

La maggior parte dei sostenitori dei confini religiosi, siano essi musulmani, ebrei o cristiani,
chiamano in causa il passato per giustificare i confini che essi tracciano. Spetta agli studiosi.mettere in
luce I'altra faccia della medaglia e contribuire cosi a formare un’opinione pubblica diversa, meno
distorta e piu aperta.

Bibliografia

Camilla Adang, Sabine Schmidtke, David Sklare (a cura di), A Common Rationality. Mu tazilism in Islam
and Judaism, Ergon, Wirzburg 2007.

Reza Pourjavady, Sabine Schmidtke, A Jewish Philosopher of Baghdad. 1zz al-Dawla Ibn Kamm{na
(d. 683/1284) and His Writings, Brill, Leiden 2006.

Sabine Schmidtke, Ab( al-Husayn al-BastT and his transmission of biblical materials from Kitab al-din
wa-al-dawla by Ibn Rabban al- 7abari: The evidence from Fakhr al-Din al-Razi’s Mafatih al-ghayb,
«Islam and Christian-Muslim Relations» 20 (2009) 2, 105-118.

Sabine Schmidtke, Two commentaries on Najm al-Din al-Katibi’s al-Shamsiyya, copied in the hand of
David b. Joshua Maimonides’ (fl. ca. 1335-1410 CE), in Intisar Rabb et al. (a cura di) Law and Tradition
in Classical Islamic Thought, Palgrave, New York (in press).

Soggetti comunitari in una societa plurale

Gabriel Richi-Alberti | martedi 21 giugno 2011
Mi propongo, in modo molto sintetico, di sottomettere all’attenzione di tutti alcuni dati concreti e talune
domande e considerazioni che quei dati mi suggeriscono.

1. Alcuni dati
33


http://www.oasiscenter.eu/it/autori/gabriel-richi-alberti

Sia i media internazionali che diversi tra i relatori del nostro incontro hanno messo in evidenza il ruolo
dei new media, in particolare face book e cosi via, negli eventi di questi ultimi mesi. A dire di tanti,
grazie ad una potentissima capacita di convocazione, migliaia di giovani [e non si deve sottovalutare
guesto fatto anagrafico] si sono trovati nelle piazze, sia in Nord Africa che in Medio Oriente, ma anche
in Spagna, per manifestare il loro disagio nei confronti della situazione delle loro rispettive societa.

Non occorre, tuttavia, dimenticare che quella stessa capacita di convocazione la troviamo all’'opera per
le macrofeste urbane in tante citta di Occidente (ultimo caso: i problemi sorti in proposito in Germania
una settimana fa).

In questo senso, e senza voler sottovalutare i fenomeni, sembrerebbe che i giovani rispondano in modo
massiccio a proposte di “protesta” e di “svago”. Non possiamo, infatti, dimenticare che questi fenomeni
di raduni spontanei di grandi numeri capitano in un frangente storico che trova I'appartenenza ad
associazioni (di qualunque tipo esse siano) ridotti al minimo. Per questa ragione, forse non sarebbe
sbagliato parlare di grandi concentrazioni di individui.

Un altro fatto che, a mio avviso, non occorre sottovalutare € la reale capacita costruttiva di tali
fenomeni. Di fatto i presidenti della Tunisia e dell’Egitto hanno abbandonato i loro paesi e questo € un
dato da cui non si puo prescindere. Occorrera, tuttavia, capire quanto quelle uscite siano dovute ai
movimenti della piazza o ad altri motivi (istruttivo in questo senso il paper sul’Armée Egyptienne).
Forse si potrebbe affermare che i cambiamenti non sarebbero accaduti senza le manifestazioni in
piazza, anche se essi non sono stati ultimamente motivati da quelle manifestazioni.

L’ultimo elemento che vorrei mettere in campo € la perplessita sul futuro: come evolveranno questi
fenomeni? Quali forze costruttive mettono in campo? Finiranno per essere riassorbiti in forme “piu
tradizionali” di partecipazione sociale (ad esempio i partiti)?

2. Considerazioni

In primo luogo mi sembra possibile interrogarsi sulla consistenza reale dei soggetti in campo. Siamo di
fronte a individui, anche idealmente impegnati, 0 esistono soggetti comunitari? Chi sono i soggetti
dietro i computer da cui vengono convocati migliaia di giovani?

La debolezza di questi soggetti, se tale si dovesse confermare, emerge in modo molto chiara
dall'assenza di capacita costruttiva, di proposte operative che possano incidere veramente sul tessuto
sociale.

A questo punto penso sia necessario richiamare la realta dei soggetti comunitari e delle opere come i
fattori effettivamente costruttivi di una societa plurale. Parlando di soggetti comunitari si vuol superare
la deriva individualistica e mettere al centro la persona e la trama di relazioni che la costituiscono. Il
riferimento alle opere, invece, vuol mettere in campo i bisogni reali della societa (educazione, lavoro,
carita) e le risposte i soggetti comunitari offrono ad essa.

Quale categoria usare per descrivere la vita di uno Stato che si ponga al servizio della vita di questi
soggetti comunitari e delle loro opere in modo che si attui “il riconoscimento del valore del bene
comune pratico-sociale dell’essere insieme” (Botturi, Scola)? Laicita? Nuova laicita?

Forse sarebbe piu opportuno cambiare registro linguistico e far ricorso alla categoria di “societa plurale”

34



, dove I'aggettivo plurale non intacca I'unicita della verita, ma vuol riflettere il fatto della pluralita di
soggetti in campo che debbono giocare la loro responsabilita, in modo personale e comunitario, nei
confronti della verita (logica della testimonianza). Questa responsabilita trovera nelle opere il luogo
privilegiato di esercizio (esempio: Our Lady of Peace in Amman).

Mohamed Arkoun: I'Islam e il difficile equilibrio tra
tradizione e rinnovamento

Paolo Branca | giovedi 23 settembre 2010

Ormai da lungo tempo, nel mondo musulmano, € in atto un intenso dibattito circa il rapporto fra
tradizione e rinnovamento, all’interno del quale assume un particolare rilievo la questione delle relazioni
fra differenti culture. Il piu stretto contatto con la civilta occidentale e gli influssi da essa derivanti hanno
infatti innescato nei paesi islamici un processo di trasformazione ad ogni livello da almeno un paio di
secoli a questa parte. E evidente che un simile confronto, per quanto stimolante, non pud che
provocare anche scompensi e porre la questione cruciale di un giusto equilibrio fra le spinte innovative
da un lato e la necessita di mantenere un saldo legame con le proprie radici dall’altro. Le varie proposte
che sono state avanzate finora per affrontare tale situazione non si sono dimostrate capaci di risolverla.
Si e anzi assistito a una polarizzazione fra due posizioni opposte, entrambe rivelatesi inadeguate e per
molti aspetti controproducenti.

Da un lato c’eé chi opta decisamente per la modernizzazione, facendo propria I'impostazione laica e
secolarizzata dell’Occidente e sostenendo piu 0 meno esplicitamente la necessita di emanciparsi dalle
forme e dalle stesse concezioni proprie del patrimonio islamico classico. Il limite di questa scelta &
quello di prospettare una perdita d’identita e I'uniformazione a un modello esterno, che per di piu &
percepito come ostile a motivo di vari e pesanti risvolti politici. Al’'estremo opposto vi € chi invece
ribadisce la validita perenne del sistema islamico e attribuisce I'attuale stato di decadenza e
arretratezza dei paesi musulmani non a una presunta inadeguatezza di tale sistema che
necessiterebbe di essere riformato, ma alla sua mancata applicazione in forme sistematiche e coerenti.
Il rischio insito in questa seconda opzione € quello di immaginare un impossibile ritorno verso il
passato, oltretutto mitico, che non viene cioe rievocato per quello che realmente é stato, ma ricostruito
ideologicamente in funzione della situazione presente.

L’esito fallimentare di altre strade tentate e un diffuso bisogno di rassicurazione hanno portato
quest’ultimo orientamento a guadagnare progressivamente terreno all’interno del mondo musulmano,
da circa 20-30 anni a questa parte. La maggior parte degli intellettuali islamici partecipano al dibattito in
corso argomentando in favore di questa o quella opzione, mentre & piu difficile imbattersi in pensatori
che sappiano affrontare 'argomento da un punto di vista che non riduca la questione alla semplice
accettazione o al rifiuto della modernita occidentale, proponendo ipotesi di mediazione capaci di
rispondere allo stesso tempo a due esigenze apparentemente contraddittorie, ma in realta
complementari: da un lato quella di evolversi, assumendo positivamente la sfida della modernita senza
limitarsi a subirla in modo passivo e subordinato, dall’altro quella di mantenersi fedeli alla propria
specificita, intesa perd non come un ripiegamento difensivo su di sé, quanto come un patrimonio che
necessita non soltanto di essere conservato, ma anche rivisitato criticamente, arricchito e valorizzato.

35


http://www.oasiscenter.eu/it/autori/paolo-branca

Mohammed Arkoun (1928-2010), algerino di nascita e francese d’adozione, € stato uno dei maggiori
esponenti della prima corrente. Fin dai suoi primi studi alla Sorbona, di cui sarebbe poi diventato
docente, si € interessato dell'umanesimo arabo-islamico classico, prendendo le mosse da esso per
giungere a proporre un deciso ripensamento del pensiero musulmano e delle sue stesse fonti alla luce
delle pit moderne teorie epistemologiche e degli attuali strumenti dell’ermeneutica. Fondamentali sono
state le sue riflessioni sulla differenza tra il ‘fatto’ coranico (ossia la comunicazione orale della
rivelazione da parte del profeta Muhammad ai suoi contemporanei) e il testo che ne €& infine risultato,
quale cristallizzazione statica di un fenomeno originalmente dinamico, come pure la distinzione tra

il pensato, 'impensato e I'impensabile nel patrimonio tradizionale dell’lslam cosi come nelle sue
odierne (e solo apparentemente ‘aggiornate’) riedizioni. Benché molte delle sue opere siano state
tradotte anche in arabo, I'influenza dei suoi contributi al di fuori della cerchia degli orientalisti &
purtroppo rimasta modesta e il suo sforzo di demitizzare e decostruire gli ha procurato accuse di
acquiescenza verso I'Occidente e la sua cultura, quando non di aperto tradimento delle sue stesse
origini.

Il movimento di Giilen: com’e cresciuto e a cosa punta

L’esperienza personale di un membro del movimento fondato daFetullah Giilen fa luce
su come si e diffuso, come opera e che cosa tiene insieme coloro che scelgono di farne
parte. Sullo sfondo una Turchia oggi particolarmente tribolata politicamente.

Kerim Balci | venerdi 18 aprile 2014

36



Il nostro movimento Hizmet (letteralmente “servizio”) é percepito come I’Opus Dei in
Occidente: le persone non sanno che cosa facciano esattamente i suoi membiri, circolano voci che
vogliano cambiare il governo, che forse il Papa sia uno di loro. A causa di questa percezione di
mancanza di trasparenza, si possono facilmente inventare storie sul’Opus Dei. Per Hizmet la
situazione é simile: la gente non sa cosa fa Hizmet, noi non siamo riusciti ad aprire le nostre porte a
tutti cosi da spiegare la nostra causa. La gente non comprende perché fondiamo scuole e poi non ci
preoccupiamo di cid che accade quando i giovani si laureano ed entrano nella burocrazia.

Si dice che se noi apriamo scuole dalle quali escono studenti brillanti, di sicuro stiamo cercando
gualcosa in questo mondo. Quando diciamo che stiamo cercando qualcosa nell’altro mondo e
che, dato che crediamo sinceramente nell’aldila, speriamo in una ricompensa nell’aldila, dato
che questo riguarda la fede e non la politica, la gente non é pronta a crederci. La loro esperienza
di gruppi di matrice religiosa &€ completamente diversa: hanno in mente gruppi islamici come i Fratelli
musulmani, che cercano di cambiare il regime. Non comprendono la nostra posizione.

La mia esperienza personale di incontro con Hizmet risale al 1982 quando ero ragazzino. Mi
iscrissi all’Anadolou Lisesi a Samsun, un liceo americano che, un anno dopo che avevo cominciato, fu
nazionalizzato e trasformato in una scuola di Stato. Nonostante cio la lingua dellinsegnamento rimase
l'inglese. Era una delle scuole migliori in Turchia. Venivo da un villaggio delle montagne e vidi la citta di
Samsun per la prima volta quando ci arrivai a piedi il giorno dell’esame. Per il tragitto a piedi impiegai
circa due ore. Samsun non era una grande citta, ma una citta di immigrazione dal Nordest dell’ Anatolia:
era I'lstanbul della Turchia orientale. Per un ragazzo che veniva da un villaggio, naturalmente, non era
facile adattarsi alla vita di una citta, soprattutto in una scuola che aveva adottato come lingua di
comunicazione l'inglese. Inoltre, mentre in generale in Turchia i ragazzi giocano a calcio, noi giocavano
a football americano; in qualche modo eravamo tagliati fuori dalla societa. In un contesto cosi diverso,

37



incontrai alcune persone del movimento Hizmet, che erano piu grandi di me e avevano gia vissuto quel
tipo di esperienza. Mi chiesero se avevo bisogno di qualcuno con cui parlare o se avessi bisogno di
aiuto per i miei studi. Trovai in questo gruppo una sorta di famiglia. Ero un ragazzo e non mi sentivo
parte del movimento, tuttavia frequentavo le case di questi universitari dove si leggevano libri
comeRisale-i Nur di Said Nursi e si ascoltavano le prediche di Fethullah Gilen.

Una simile esperienza mi capitd di nuovo nel 1989 quando mi iscrissi all’'Universita del Bosforo a
Istanbul. Ancora una volta fu uno shock per me: Samsun, in confronto a Istanbul, era un villaggio. Qui
ebbi il mio secondo contatto con Hizmet, proprio all'Universita del Bosforo che era ritenuta la fortezza
dello stile di vita laico. Diversamente da altri immigrati che si trasferivano nelle grandi citta per trovare
un lavoro, io non mi stabilii nella periferia, ma nel centro citta, dove huovamente mi accorsi

che Hizmet mi stava aspettando per procurarmi prima una foresteria e poi una vera casa.
Istintivamente anche io, a mia volta, mi assunsi il compito di aiutare quelli che arrivavano dopo di me e
credo che proprio questo sia stato il modo in cui la maggior parte dei volontari ha incontrato il
movimento Hizmet.

Dal punto di vista sociale tra il 1983 e il 2007 sono avvenute due grandi mobilitazioni in Turchia.
Una orizzontale, dalle piccole citta a quelle piu grandi, dalla periferia al centro; una verticale, nel
senso di classi sociali. | membri di Hizmet si adattano facilmente a nuovi contesti perché possono
contare sull’appoggio di persone pronte ad aiutarli, mentre risalgono la scala sociale dal livello piu
basso. lo stesso ho vissuto I'esperienza di questo doppio movimento, orizzontale e verticale: mio nonno
era una tagliatore di pietre in un villaggio dell’Anatolia; mio padre ottenne un diploma di scuola
superiore che lo abilitd a insegnare a studenti della scuola primaria; io devo discutere il dottorato alla
Durham University. Forse ho visto piu paesi io di quante citta ha visto mio padre.

Altre persone in Turchia hanno vissuto lo stesso tipo di mobilitazione orizzontale che ho vissuto io, ma
non hanno avuto la possibilita di sperimentare il cambiamento verticale: si sono trasferiti da villaggi a
citta piu grandi, hanno avviato piccoli affari, alcuni hanno avuto successo, altri no, alcuni hanno avuto
accesso a una formazione scolastica, ma anche se si sono trasferiti nel centro citta, mentalmente sono
rimasti ancora in periferia. E le persone che vivevano nei sobborghi, sono rimaste ai margini: le
persone di destra sono divenute marginali di destra, cosi quelle di sinistra, marginali di

sinistra. In entrambi i casi guardavano con odio ai miei quartieri, dove vivevano i cosiddetti “turchi
bianchi”.

La differenza tra I'lslam politico e I'lslam di Hizmet risiede qui fondamentalmente: noi non
odiamo i laici, viviamo con loro, siamo loro amici. Al contrario le persone che si sono spostate
orizzontalmente, ma non verticalmente nella societa turca hanno sviluppato una sorta di ideologia anti-
establishment, che alla fine ha dato origine alla tendenza islamista. Ho fatto un piccolo sondaggio
nell’edificio del gruppo Zaman dove lavoro e ho scoperto che il 95% dei padri dell’ufficio direttivo viene
da piccoli villaggi. Solo due di loro vivevano gia a Istanbul e nessuno dei nostri padri guadagnava piu di
noi o aveva raggiunto un livello educativo piu alto.Hizmet ha esercitato una notevole influenza su
questa mobilitazione. C’erano altre comunita religiose coinvolte in questo processo, ma la mia
esperienza e con Hizmet: se non fosse stato per loro, io probabilmente sarei ancora nel

villaggio. Secondo me, cio che é unico nel movimento Hizmet rispetto ad altre comunita religiose
e il livello piu alto di attivita continuative di volontariato: anche altre comunita aiutano gli studenti
che vengono dai villaggi nelle grandi citta finché studiano; ma quando hanno finito gli studi, lasciano la
comunita. Nel nostro caso, circa '80% degli studenti che finiscono i loro studi continuano a lavorare pr

38



la causa di Hizmet. Alcuni lavorano direttamente nelle istituzioni del movimento, altri lo sostengono
economicamente o dedicando del tempo alla diffusione della parola di Hizmet. Questo e anche il mio
caso: due volte alla settimana organizzo incontri e conversazioni in piccoli gruppi. | piu ritengono che il
movimento si sia sviluppato grazie al carisma di Gilen e ai suoi insegnamenti, ma in realta non € cosi.
Fetullah Gilen non dice nulla di nuovo nell’lslam, ripete cio che é gia stato detto, per esempio da Said
Nursi o altre persone. Noi non siamo riformisti, le principali fonti di Gulen sono Ghazzali e Rabbani
(Ahmad Sirhindi), grandi maestri della corrente principale del pensiero islamico. Se c¢’é€ qualcosa di
realmente nuovo nella tradizione turca, questo non & Gulen, ma la concezione di Said Nursi della
ricchezza come qualcosa di buono. Nel sufismo turco prima di Said Nursi era venerata la poverta. A noi
si insegnava che solo i poveri sarebbero stati ammessi al paradiso, mentre i ricchi avrebbero dovuto
portare tutta la loro ricchezza sulla schiena. Quindi a causa di questo peso non sarebbero riusciti ad
entrare per le porte del paradiso, troppo piccole per loro. Percio le nostre famiglie ci insegnavano che
era bene essere poveri. Quando Said Nursi disse che la poverta era uno dei tre principali problemi della
Turchia, fu una vera rivoluzione (gli altri due erano 'analfabetismo, l'ignoranza in generale, e le lotte
interne nel mondo musulmano). Fu il primo che affermo che la poverta era un problema.

Testo tratto da una conversazione a Istanbul, non rivisto dall'autore.

La Turchia fra democrazia e dogmi di stato
Boghos Levon Zekiyan

E abbastanza singolare la posizione della Turchia alliinterno dell'lslam. Nonostante le origini
prettamente arabe della religione, i turchi se ne sono appropriati con passione facendone un segno
d'identita e di vanto nazionali. La fondazione della Repubblica sotto la guida di Mustafa Kemal Atatrk,
capo militare e politico, geniale quanto spregiudicato, circondato quasi totalmente dai superstiti del
vecchio partito Unione e Progresso (Ittihad ve Terakki) dell'ultima fase ottomana, non fece che acuire,
per quanto paradossale cio possa sembrare, sia la coscienza d'identita islamica sia il senso di distacco
dagli altri popoli musulmani.
L'ideologia kemalista, che si fonda sul principio di assoluta fedelta alla Repubblica, fino a poco tempo fa
veniva quasi unanimamente percepita in Occidente come un movimento laico e occidentalizzante.
Certamente vi era in tale assunzione una parte di veritd. Occorreva pero una grande cautela per evitare
semplificazioni e malintesi, che hanno condizionato I'atteggiamento occidentale fin quasi agli ultimi,
recentissimi sviluppi dello scenario politico turco, quando hanno cominciato a farsi strada tra i
commentatori alcuni nuovi orientamenti, con una maggiore sensibilita alla sostanza piu che alle
apparenze. Lo stesso Mustafa Kemal, in una memorabile sortita, aveva lanciato una parola d'ordine
fondamentale per ogni tentativo ermeneutico del suo pensiero: «Noi siamo simili a noi stessi!» (Biz bize
benzeriz).
Per quanto riguarda la laicita, questa ha spesso assunto nei provvedimenti legali molto piu le
sembianze di un laicismo esasperato che di una equilibrata separazione tra sfera religiosa e politica. Si
sa anzi, benché la storiografia ufficiale preferisca ignorarlo, che il Fondatore della Repubblica non
nutriva alcuna simpatia per I'lslam. Nondimeno, risalgono proprio agli anni della sua presidenza,
rafforzati poi sotto i suo successori, tutti i provvedimenti tesi a precludere ai minoritari non musulmani
(gayrimuslim) I'accesso che non era impedito nell'lmpero ottomano alle funzioni dell'amministrazione
statale. Ma siccome un regolamento basato sulla discriminazione etnica sarebbe stato troppo stridente,
39



la professione di fede musulmana offri un valido e chiaro criterio di selezione. Vi erano, ovviamente, di
mezzo i curdi, la minoranza etnica musulmana pit humerosa, ed altre etnie di minore consistenza. Ma
si sperava di poterle assimilare, cioé turchizzarle del tutto (dopo le decimazioni dei curdi tra gli anni
Venti e Trenta) in nome della comune fede islamica. Il progetto, anche se riusci solo in parte, € gia
sufficiente di per sé a porre in luce quanto fosse ambiguo, in sede di diritto e di politica, il concetto di
laicita kemalista.

Vi & poi un altro aspetto critico dell'ideologia-prassi kemalista, altrettanto, se non ancora piu
fondamentale. E il concetto stesso di democrazia. E owvio che né vivente Mustafa Kemal, né sotto il
suo successore (Ismet Indndl) vi fu in Turchia una democrazia istituzionale. In verita cido non dovrebbe
neppure stupire piu di tanto, se si pensa alla situazione vigente in Europa tra gli anni Venti e Trenta. Le
istituzioni democratiche furono l'effetto dell'ingresso della Turchia nel sistema della difesa atlantica,
dopo la seconda guerra mondiale. Ma cio che costituisce I'anima e lo spirito di quelle istituzioni non
penetro nelle strutture profonde del sistema politico del paese; il sistema rimase basato sul principio,
fatto risalire dai kemalisti allo stesso Fondatore della Repubblica, della prevalenza delle Forze Armate
su tutto il resto, forze armate considerate come gli autentici eredi e i custodi giurati dei "principi
kemalisti" e della "indivisibilita della patria turca". Infatti il Capo di Stato Maggiore e in Turchia il
personaggio "politico” piu in vista, piu oracoleggiante, piu riverito, e piu attentamente seguito in tutto
quel che dice e fa. | colpi di stato militari, susseguitisi infallibilmente a scadenza decennale, nel 1960,
'70 e '80, ne sono la conferma.

Da questo punto di vista, l'ultimo ventennio ha rappresento quasi una svolta. Ed infatti, sotto la
presidenza di Turgut Ozal e, poi, sotto la spinta dei "pacchetti" di riforme europei, si awio timidamente
un processo di democratizzazione che sembrava ricevere un'ulteriore accelerazione con l'avvento al
potere, quasi plebiscitariamente, del partito Giustizia e Sviluppo, d'ispirazione islamica ma non
fondamentalista, benché la "coalizione" kemalista-laicista-militarista cerchi di presentarlo come tale e,
certamente, gruppi fondamentalisti vi guardino come a un punto di riferimento. E un po' il destino dei
partiti ispirati a fedi religiose (e non solo di essi ovviamente) quello di far convivere nel proprio seno
varie tendenze, come si € visto pure per la democrazia cristiana in Italia. Non va dimenticato,
comunque, che dai tempi dell'lttihad la religione, nella politica turca, fu il piu delle volte solo un pretesto
per il perseguimento degli obiettivi nazionalistici, dai sogni panturanici al genocidio degli armeni, fino
all'effettiva "islamizzazione", cioe turchizzazione, dell’Anatolia. Il partito Giustizia e Sviluppo
rappresento, nella vita della Repubblica, il primo gruppo di uomini al potere non settariamente kemalisti
e senza un cordone ombelicale risalente agli ittihadisti. Era da aspettarsi che simili sviluppi suscitassero
per reazione forti spinte nazionalistiche, anzi ultra nazionalistiche, e che i militari e i circoli kemalisti
ortodossi facessero di nuovo sentire una voce minacciosa. Che fino a questo momento non vi sia un
colpo di stato potrebbe forse significare che rispetto alla seconda meta del secolo scorso qualcosa sia
cambiato. Ma per un giudizio piu congruo, occorrera seguire con molta attenzione i prossimi esiti di
guesto duello, che pare decisivo, tra le fazioni kemaliste-militariste e quelle che vi si oppongono, con il
rischio di degenerazioni sempre in agguato.

Filippine: esperienze di dialogo nell’Isola della speranza.
Paolo Nicelli | martedi 20 ottobre 2009

40


http://www.oasiscenter.eu/it/autori/paolo-nicelli

Nell’isola di Jolo, roccaforte dei terroristi di AbQ Sayyaf, “gruppo ribelle” musulmano legato ad al-Q&‘ida,
recentemente il vescovo locale S. E. Mons. Angelito Lampon ha inaugurato un nuovo centro Silsilah,
per la promozione dell’armonia sociale e religiosa nell’arcipelago.

Si tratta di un passo di speranza in un contesto come quello filippino caratterizzato da piu di 60 anni dal
conflitto islamo-governativo. Se i rapporti tra il governo filippino e i gruppi ufficiali della guerriglia
musulmana, come il Fronte Nazionale Moro di Liberazione o il Fronte Islamico Moro di Liberazione,
hanno conosciuto alti e bassi ma sono instradati in un lungo processo di pace, resta d’altro genere il
rapporto con Ab( Sayyaf, che fin dagli anni '90 ha ingaggiato una lotta armata antigovernativa con
massacri, rapimenti e sgozzamenti nel nome di Allah per arrivare alla separazione dell'intera isola di
Mindanao dal resto delle Filippine e alla sua trasformazione in repubblica islamica.

Alle iniziative di pace governative si aggiungono quelle della Chiesa cattolica, delle comunita protestanti
e della leadership religiosa musulmana. Nel 1996 fu creato il Foro dei vescovi e degli ‘ulam@’, che si
prefiggeva di trattare annualmente temi piu ampi della sola questione politica di negoziazione tra il
governo e i gruppi ribelli musulmani. Il Foro € oggi costituito da vescovi cattolici, protestanti e ‘ulaméa’,
provenienti da quasi tutta Mindanao, e ha ben compreso che il processo di pace € possibile solo
attraverso la soluzione dei problemi politici e di identita delle minoranze religiose musulmane e tribali
all'interno del piu ampio contesto dello stato repubblicano filippino.

Questo comporta un lavoro di dialogo politico, ma ancor piu culturale ed interreligioso tra cristiani,
musulmani e lumad (le popolazioni tradizionali presenti in Mindanao). Parte e modello del dialogo che
tale conferenza persegue € I'esperienza del movimento Silsilah, una comunita composta da musulmani
e cristiani che fin dagli anni ’80 promuove I'educazione al dialogo di vita tra le due comunita religiose,
attraverso un cammino preciso di vita in dialogo con Dio, con se stessi, con “l'altro”, con la societa e

41



con la creazione. Secondo Silsilah per poter vivere un dialogo sincero, di attenzione ai problemi della
gente e solidale con le loro necessita, € necessario assumere un atteggiamento dialogico con la realta:
Dio vuole il dialogo con noi per aprirci al dialogo con Lui. Da qui parte la trasformazione spirituale
dell'individuo, nella riscoperta quotidiana della propria identita di persona amata da Dio, capace di
amare anche coloro che vivono un’esperienza religiosa diversa dalla propria. Per il movimento Silsilah
solo cosi si potra avere una trasformazione della societa verso la pace.

Di esperienze di dialogo simili al Silsilah ve ne sono ovunque in Mindanao: Duyog Ramadhan, che
enfatizza la conoscenza dell’'lslam moderato; la “settimana per la pace”, dove musulmani e cristiani
insieme promuovono la riconciliazione attraverso le arti e gli incontri culturali; Peace Advocates of
Zamboanga, un gruppo di cristiani, che con il corrispettivo musulmano sono impegnati sul fronte del
rispetto dei diritti umani e delle minoranze. Queste realta ed altre ancora, soprattutto presenti
nell’ambito universitario, promuovono gesti di pace concreti per la riconciliazione tra le tre genti di
Mindanao.

Piccoli gesti di pace in un mare di violenza, come segni di quella speranza significata nel nome stesso
di Mindanao, cioe “l'isola della speranza”.

Filippine: il segreto del dialogo
P. Sebastiano D" Ambra

42



p. D"Ambra Sebastiano | domenica 18 novembre 2007

Nell'attuale situazione di riscoperta del valore del dialogo tra culture e religioni spesso motivata da
paura, interessi economici e calcoli geo-politici, di fronte al fenomeno del terrorismo, il movimento di
dialogo Silsilah si propone come una nuova sfida per me e tanti altri che sono vicini al movimento come
membri, amici e partner.

La mia missione nelle Filippine € iniziata nel 1977 a Siocon, in Mindanao. Appena arrivato in missione
ho capito meglio il conflitto in corso. Ho fatto I'esperienza del conflitto tra musulmani e governo e
dell'inizio del movimento di rivoluzione chiamato Moro National Liberation Front (MNLF), una lotta che
ha le sue radici nella storia della colonizzazione prima degli spagnoli e poi degli americani e coincide
col fenomeno del "risveglio" dei paesi arabi.

Come missionario ho avvertito da subito il bisogno di essere un ponte di speranza tra gruppi tribali,
musulmani e cristiani, per cui sono andato ad abitare in un villaggio musulmano, grazie all'amicizia con
alcuni leader musulmani che mi hanno accolto come uno di loro. In quel posto ho iniziato a studiare la
loro lingua, capire la loro cultura e soprattutto le loro aspirazioni di liberta alla radice del movimento di
liberazione MNLF.

In questa fase ho pregato molto, vivendo poveramente con la gente del villaggio musulmano. Il sorriso
dei bambini che mi circondavano, la presenza dei ribelli che venivano a vedere cosa faceva quel
"bianco" tra i musulmani e le tante emozioni e riflessioni che mi accompagnavano ogni giorno mi hanno
portato a far luce su una verita che ancora oggi mi accompagna, il "segreto" del movimento di dialogo
Silsilah: il dialogo comincia da Dio e porta a Dio. Cosa c'é di huovo in tutto questo? Ho scoperto che
una verita non basta conoscerla, bisogna viverla fino in fondo. Per me quella nuova luce dava
significato al messaggio dell'amore di Dio per I'umanita che ogni religione esprime con sfumature
diverse. Con questo spirito € stato possibile accettare l'invito di mediatore tra ribelli e governo, vivere in

43



situazioni difficili tra i ribelli per portare messaggi di pace, avvicinare i cristiani per far capir loro che io
ero il "padre" di tutti, non solo dei cristiani, e soprattutto fare un cammino di conversione verso Dio che
mi ha aiutato a riscoprire e proporre una spiritualita che oggi il movimento Silsilah presenta come
"spiritualita della vita-in-dialogo”. Questa spiritualita € un segnale ben preciso che supera il concetto di
dialogo come strategia e porta tutti a ripensare al dialogo inter-culturale e interreligioso come
un'esperienza di fede.

Dopo una serie di difficolta, minacce e problemi vari che ho dovuto affrontare con i primi compagni,
cristiani e musulmani, il 9 Maggio 1984 abbiamo iniziato ufficialmente il Movimento di Dialogo Silsilah a
Zamboanga City, in Mindanao. Erano anni in cui vigeva la legge marziale del presidente Marcos e
I'aspra violenza tra MNLF e militari aveva causato piu di centoventimila vittime e seminato odio
profondo.

Parlare agli inizi degli anni ottanta di spiritualita di una vita-in-dialogo era una cosa nuova, cosi come |l
Silsilah (parola araba che significa catena o legame, termine usato dai Sufi, mistici musulmani per
esprimere il legame con Dio). Molti allora vedevano il dialogo come una "strategia" o come un formula
buona per lavorare insieme a costruire la pace attraverso progetti comune di sviluppo. Il Movimento ha
adottata la parola Silsilah come un'icona che tutte le religioni possono riscoprire nel loro rapporto con
Dio, con se stessi, con gli altri e con la creazione, per fare I'esperienza di fede, dialogo e pace nella
famiglia umana. La grande sfida & quella di fare un cammino insieme e approfondire la stessa
spiritualita partendo dalla nostra religione. E una proposta di dialogo e pace che ci sfida a rivedere la
fede che uno professa come un cammino che inizia da Dio e porta a Dio. Questa sfida ci ha portato ad
awvviare tanti programmi soprattutto di formazione, ma anche di solidarieta e di collaborazione con tanti
altri gruppi e istituzioni a livello locale, nazionale e internazionale. Tra i tanti progetti ricordo i corsi estivi
per musulmani e cristiani promossi per studiare insieme il Cristianesimo e I'lslam in un clima di dialogo:
i cristiani vanno per alcuni giorni nelle famiglie dei musulmani e viceversa. Da questi corsi sono usciti
negli anni migliaia di leader che adesso sono alla guida di tante iniziative di dialogo e pace soprattutto
in Mindanao.

Sin dall'inizio abbiamo avviato anche una rivista che oggi viene inviata in settanta nazioni, in tutti i
continenti, per ricordare a tutti che in una situazione di conflitto come Mindanao € possibile ancora
essere segni di speranza per quanti sono scoraggiati e delusi per questo cammino cosi lento e difficile,
spesso segnato dal sangue. Diversi ex alunni dei nostri corsi, compreso un vescovo e dei preti sono
stati sequestrati e alcuni anche uccisi nella loro missione. Il caso che piu ci ha segnati e nello stesso
tempo ci ha dato una nuova forza per andare avanti &€ quello del mio carissimo amico P. Salvatore
Carzedda, PIME, che nel 1990 si & unito al Silsilah lavorando con entusiasmo nel Movimento, ma &
stato ucciso il 20 maggio 1992 a Zamboanga City.

Penso che la pace futura passera attraverso la spiritualita della vita-in-dialogo: sara come il giovane
David che ha colpito e abbattuto il gigante Golia.

Fede e liberta. Il conflitto delle interpretazioni
Ida Zilio-Grandi | giovedi 1 maggio 2008

44


http://www.oasiscenter.eu/it/autori/ida-zilio-grandi

La seconda sura coranica, detta "della Vacca", contiene il precetto "nessuna costrizione nella Fede" (14
ikr&h fi al-din) [Corano 2,256], citato da Benedetto XVI, nella Lectio magistralisdi Regensburg (12
settembre 2006). Tale precetto € stato ripreso da una successiva Lettera aperta a Sua Santita Papa
Benedetto XVI, firmata da autorevoli teologi e giuristi musulmani. "Nessuna costrizione nella Fede"
figura tra l'altro nella versione araba della Dichiarazione universale dei diritti dell'uomo nell'lslam redatta
per iniziativa del Consiglio islamico d'Europa e firmata a Parigi il 19 settembre 1981. Questa divina
parola, come altre del resto, & ormai ripresa per lo pit in ambiente musulmano in modo assoluto, oltre il
suo contesto culturale. Tutto il contrario era accaduto prima tra gli illustri esegeti del passato: essa era
stata contestualizzata, intesa come norma circoscritta e perfino considerata abrogata da passi coranici
rivelati piu tardi. (1)

Nel suo noto commentario coranico, Tabari (m. 310 dell'egira/923 d.C.) conferma le divergenze di
scuola sull'interpretazione del passo, e scrive che secondo alcuni «nessuna costrizione nella religione,
la retta via si € ben distinta dall'errore» si riferisce agli alleati di Muhammad a Medina, gli "Ausiliari", e in
particolare a uno di loro che aveva figli cristiani; l'autore narra infatti che dei mercanti di Siria giunsero a
Medina, invitarono al Cristianesimo i figli di quell'uomo e poi li portarono in Siria. Il padre si era rivolto al
Profeta per richiamarli a sé, ma egli aveva risposto: «Nessuna costrizione nella Fede, la retta via si &
ben distinta dall'errore [...], li allontani Iddio! Essi sono i primi negatori». In seguito fu rivelato: «Ma no!
Per il tuo Signore, essi non crederanno finché non ti avranno costituito giudice delle loro discordie, e
allora non troveranno nessun imbarazzo ad accettare la tua decisione e si sottometteranno di
sottomissione piena» [Corano 4,65]. Tabari accoglie anche una versione leggermente diversa secondo
la quale I'uomo si era recato dal Profeta e gli aveva detto: «Li devo costringere? Altro non vogliono che
essere cristiani». Questa variante sara ripresa pressoché alla lettera da molti esegeti; ad esempio dallo
hanbalita Ibn Kathir (m. 774/1373) che scrive: «"Nessuna costrizione nella Fede" significa che non si
deve costringere nessuno a entrare nella Fede dell'lslam [...] poiché colui che Iddio guida all'lslam
aprendogli il petto e rischiarandogli la vista, costui vi entra di propria volonta; invece colui cui Dio
acceca il cuore e sigilla udito e vista, costui non trarra vantaggio dall'ingresso nella Fede se costretto e
obbligato». L'estensione proposta da Ibn Kathir consente di riassumere il senso dei racconti citati da
Tabari e da altri: la liberta di scelta in materia religiosa € si vincolo di Legge, ma & una liberta solo
apparente; "nessuna costrizione" non vuol dire che ogni costrizione a una religione data € invisa a Dio,
ma solo che e del tutto inutile. Anche un mu'tazilita come Zamakhshari (m. 538/1144) scrive: «Dio non
permise che il credo fosse imposto e forzato ma che fosse invece concesso e scelto». Ma per
avvalorare la sua tesi chiama in causa un altro passo del Libro che insiste sulla previa scelta di Dio:
«Se il tuo Signore avesse voluto, avrebbero creduto tutti quanti sono sulla terra. Ma potresti tu
costringere gli uomini a essere credenti a loro dispetto?» [Coran010,99]. Non & dunque propriamente
liberta religiosa, perché Dio ha gia scelto e determinato i percorsi umani, ha separato la Fede
dall'empieta, la Guida dall'errore, e la Sua separazione va osservata. Piu che la tolleranza in materia
religiosa é ratificata la piena sottomissione al Decreto, e infine I'adesione all'lslam. Il grande Fakhr al-
Din al-Razi (m. 606/1209) scrive che nelle parole «nessuna costrizione nella Fede» "la Fede" vale per
"la Fede di Dio". L'andaluso Qurtubi (m. 671/1272) lo segue, e contestualizza I'affermazione divina: «ll
primo punto - scrive - € che la Fede significa la dottrina e l'appartenenza alla Comunita dei credenti;
infatti &€ associata a "la retta via ben si € distinta dall'errore"».

In altri racconti che Tabari giustappone ai precedenti, 'uomo e i suoi figli cristiani sono sostituiti da una
donna e dagli ebrei. L'autore riferisce in particolare di una donna degli "Ausiliari" i cui figli morivano tutti

45



alla nascita; la donna si ripromise di fare ebreo o cristiano ogni bambino che le fosse vissuto. Quando
venne I'lslam, scrive ancora questo autore, alcuni medinesi erano ebrei, e li si volle costringere alla
conversione. Fu allora che discese "nessuna costrizione nella Fede"; quanti scelsero I'Ebraismo si
divisero da quanti scelsero I'lslam. Una versione rileva direttamente l'allontanamento degli ebrei dalla
citta del Profeta; alcuni "Ausiliari", che avevano scelto I'lslam, non volevano separarsi dai loro fratelli
figli ebrei, ma Iddio riveld «nessuna costrizione nella Fede, la retta via ben si € distinta dall'errore». In
seguito Muhammad disse: «Se sceglieranno voi saranno dei vostri, se sceglieranno loro saranno dei
loro e con loro saranno allontanati». Un'altra narrazione chiama in causa la parentela di latte, che il
diritto musulmano assimila alla parentela di nascita [cfr. Cor 4,23]. Alcuni ebrei di Medina erano andati
a balia da una tribu araba e, quando il Profeta ordino di evacuare gli ebrei, gli appartenenti a quella
tribu dissero: «Sono figli nostri, noi andremo con loro e ci daremo alla loro religione»; ma questo venne
impedito ed essi furono costretti all'lslam. Merita un appunto la continua insistenza di questi esegeti nel
qualificare i protagonisti principali come "Ausiliari"; tali puntualizzazioni hanno appunto lo scopo di
relativizzare I'episodio e quindi il precetto a persone di ben precisa collocazione nel tempo e nello
spazio. Significa ribadire che "nessuna costrizione nella Fede" va inteso solo in riferimento alle genti del
Libro in Medina, e a un'epoca assai prossima alla data dell'Emigrazione. Per converso, una "teoria della
costrizione religiosa" poggia su altri versetti del Libro.

Tassazione e Persecuzione

Innanzitutto c'é la costrizione degli idolatri. Tabarf riporta: «Un beduino venne obbligato alla
conversione; essi erano infatti una comunita di ignoranti, non avevano mai conosciuto un Libro [...];
invece gli appartenenti alle genti del Libro non furono obbligati se adempivano al testatico o all'imposta
fondiaria». Per quel beduino forzato alla Religione non c'erano alternative - aggiunge -, o l'lslam o la
morte, invece gli appartenenti alle genti del Libro ebbero la possibilita di pagare il testatico e, se lo
versavano, né gli ebrei né i cristiani né gli zoroastriani erano obbligati alla conversione. Scrive ancora:
«L'Inviato ordino di combattere gli idolatri d'Arabia [...]; quanto agli altri dispose che da loro si
accettasse il testatico». In queste tradizioni, il testatico risulta condizione necessaria per la tolleranza
religiosa. La conoscenza di una Fede rivelata, che distingue dagli altri gli ebrei e i cristiani ed
eventualmente gli zoroastriani sul piano teologico, si traduce sul piano giuridico in una tassazione.
Invece la totale ignoranza di una Scrittura, e della Scrittura araba in particolare, si traduce nella
persecuzione. Questo significa che certa esegesi e certa giurisprudenza hanno operato un‘analogia tra
gli "Ausiliari" di Medina e le genti del Libro di epoca successiva: anche per questi ultimi "nessuna
costrizione nella religione" fermo restando listituto classico del testatico che alla fin fine € una forma di
costrizione sebbene incruenta. Ancora Tabar? annota: «Il versetto & disceso per una faccenda
particolare; detto questo, il suo decreto € esteso a tutto cio che ne condivide I'obiettivo».

Il dotto baghdadino Ibn al-'Arabi (m. 543/1148) ribalto del tutto il senso letterale della norma. Scrive
infatti che «"nessuna costrizione nella Fede" & un precetto generale che vale solo per la costrizione al
falso; quanto alla costrizione secondo il Vero, essa € parte della religione». Questo autore da per
scontata la persecuzione del miscredente, la dove miscredente & un termine di ampia accezione.
Scrive ancora: «Forse che il miscredente si uccide altro che per la Fede? Il Profeta disse: "Mi € stato
ordinato di combatterli finché non professino che non c'é altro dio che Iddio"; lo disse in seguito alle
parole di Dio: "Combatteteli dunque fino a che non ci sia pit scandalo e la religione sia quella di Dio"»
[Corano 2,193]. Sulla stessa linea € Ibn Kathir quando riprende la seguente tradizione profetica:

46



«L'inviato di Dio disse a un uomo: "Convertiti all'islam”. Rispose: "Lo faccio contro voglia". Disse:
"Anche se lo fai contro voglia" [...]. Ma quello non accettava, anzi vi ripugnava. |l Profeta disse:
"Convertiti anche se ti ripugna, ma Dio ti ricompensera la bonta dell'intenzione e la purita di Fede".

Anche Qurtubf legittima la costrizione religiosa; e lo fa nondimeno per le genti del Libro, con qualche
limite. Scrive: «ll passo venne rivelato in riferimento ai prigionieri: non andavano costretti se
appartenevano alle genti del Libro ed erano adulti; se invece erano zoroastriani, sia adulti sia bambini,
oppure politeisti, andavano obbligati all'lslam. Infatti, chi li catturava non poteva giovarsi di loro fintanto
che erano politeisti, la carne che macellavano non si poteva consumare né ci si poteva congiungere
alle loro donne; in conformita alla religione che seguivano, si cibavano di animali morti e altre varie
sozzure [...]. Poiché il loro padrone non traeva da loro alcun vantaggio, la costrizione a costui era
permessa». E continua: «Essi devono prendere la religione di chi li cattura, e se rifiutano vanno
costretti all'lslam; anche i bambini, che non hanno Fede alcuna, vanno costretti a entrare nella religione
musulmana, per evitare che prendano una religione falsa. Quanto agli appartenenti ad altri tipi di
empieta, non si devono costringere all'lslam se in cambio versano il testatico».

A volte I'esegesi ha riferito "nessuna costrizione nella Fede" ai nuovi convertiti, accusati di
opportunismo. lbn Kathir si appoggia a una tradizione canonica: «"lddio si compiace di un popolo
condotto in paradiso in catene", cioé dei prigionieri di guerra che giungono in terra d'islam in catene,
ceppi e gogne, e poi si convertono; sono buoni i loro cuori e le azioni loro, e avranno il paradiso». Lo
sciita Tabarsi (m. 548/1154) propone dal canto suo la seguente parafrasi della tradizione appena citata:
«Non dite a chi & entrato nella Fede dopo la guerra che vi &€ entrato "costretto"; se costui dopo la guerra
€ consenziente e se la sua conversione € sincera, allora non € costretto per nulla, né va considerato
costretto». In ogni caso, osserva ancora questo autore che in quanto sciita segue la dottrina mu'tazilita
e insiste sulla relativa liberta dell'uomo, nella Fede non c'e costrizione da parte di Dio; € piuttosto la
professione esteriore che & oggetto di costrizione. Ma quella non &€ Fede, cosi come non &€ empieta
guella di chi € costretto a dire parole empie, perché la Vera Fede € un atto del cuore. Tabarsi ha
operato una distinzione entro la nozione di Fede: nell'aspetto manifesto, come religione positiva e
innanzitutto come professione verbale, la religione & soggetta a costrizione; ma non lo € nella
dimensione intima, nella Fede che - puntualizza I'autore - si traduce nel Bene cioé nell'lslam, la Fede
della quale Iddio si compiace. E vicina la proposta degli spirituali. Ad esempio il mistico Qashani (m.
731/1330) scrive che la Fede non puo essere indotta solo e soltanto perché c'é gia, e il suo esserci &
inevitabile: «La Fede Vera € la Guida che deriva dalla luce del cuore, ed & obbligata per la natura
umana originaria, € necessaria per la fede che e certezza assoluta. Come ha detto |'Altissimo: "Drizza
quindi il tuo volto alla vera Religione, in purita di fede, Natura prima in cui Dio ha naturato gli uomini.
Nessun mutamento per la creazione di Dio, quella € la religione retta"» [Corano 30,30]. Qashani ha
illuminato una religione naturale, primigenia e necessaria, immutata da sempre.

Significato e Contesto

L'argomento piu notevole nell'esegesi di "nessuna costrizione nella Fede" € la sua possibile
abrogazione, possibilitd considerata dalla grande maggioranza degli autori. Tra gli altri, R&zi richiama
I'abrogazione del passo ma dichiara d'essere contrario in linea generale perché é convinto che Dio
abbia edificato la fede sulla permissione e sulla scelta, sul peso delle opzioni individuali in vista della
ricompensa o del castigo nell'aldila. Scrive: «La costrizione non € cosa consentita nella dimora di

47



guaggiu che e la dimora della prova, perché la violenza e la costrizione alla Fede vanificherebbero il
senso della prova e della tentazione. L'Altissimo ha detto: "Chi vuole creda e chi non vuole respinga la
Fede" [Corano 18,29]; ha detto altrove: "Se il tuo Signore avesse voluto, avrebbero creduto tutti quanti
sono sulla terra. Ma potresti tu costringere gli uomini ad essere credenti a loro dispetto?"

[Corano 10,99]; e ha detto ancora: "Forse ti tormenti perché non divengono credenti. Ma, se volessimo,
faremmo discendere su di loro un Segno dal cielo davanti al quale si abbasserebbero umili le loro
cervici” [Corano 26,3-4]». L'illustre teologo conclude: «La strada della coercizione, dell'obbligazione e
della costrizione non é consentita, perché contraddice I'obbligazione legale». Piu vicino all'idea di
abrogazione & Qurtubfi, che scrive: «Si disse che il passo € stato abrogato perché il Profeta forzo gli
arabi alla religione musulmana, li combatté e altro non volle da loro che I'lslam». Quanto
all"abrogante", lo individua nella sura della Conversione ovvero dell'lmmunita: «Profeta, combatti i
miscredenti e gli ipocriti» [Corano 9,73]. Ibn Kathir & invece del tutto favorevole all'abrogazione: «Alcuni
hanno detto che e stato abrogato dal "versetto dell'uccisione". Occorre invitare tutte le nazioni a entrare
nella Fede monoteista che € la Fede dell'lslam; e se c'é chi rifiuta di entrarvi, costui non va
rimproverato, non gli va chiesto in cambio il testatico, invece va combattuto finché muore [...]. Dio ha
detto: "Presto sarete chiamati contro un popolo possente che voi dovrete combattere, a meno che essi
si diano tutti a Dio" [Corano 48:16]; e ha detto: "Profeta, combatti i miscredenti e gli ipocriti, duramente”
[Corano 9,73]; e ha detto: "Voi che credete, combattete i Negatori che vi stanno vicini, che possano
trovare in voi tempra durissima. E sappiate che Dio & con coloro che lo temono» [Corano 9,123]. Altri
commentatori individuano I'abrogante nella stessa sura della Vacca, nel "versetto dell'uccisione" o
"versetto della spada" gia citato sopra: «Combatteteli dunque fino a che non ci sia piu scandalo e la
religione sia quella di Dio» [Corano 2,193].

Quanto precede da conto della difficolta incontrata da chi tenti di isolare un unico significato della
norma in oggetto entro il contesto culturale cui appartiene. La ikrah fi al-din puo valere solo per alcuni,
puo valere solo per quanto concerne la costrizione al falso, puo valere solo per la fede interiore ma non
per la religione positiva, e puod perfino non valere affatto a causa di un‘abrogazione subita. La sua
decontestualizzazione, attualmente attestata in ambiente musulmano, assume dunque un'importanza
su cui vale pena di riflettere.

(1) Quanto segue € una riduzione di Nessuna costrizione nella fede (Q. 2:256). Note di
storia dell’esegesi in Festchrift for Biancamaria Scarcia Amoretti, Universita di Roma “La Sapienza”,
Roma, in corso di stampa.

Come suona ‘ama il prossimo’ per un musulmano
48



Ida Zilio-Grandi | domenica 2 dicembre 2007

Una parola tra noi e voi ¢ il titolo della lunga, dotta e bella lettera che 138 personalita dell'islam sunnita
e sciita hanno recentemente inviato ai maggiori esponenti delle chiese cristiane (cfr. newsletter 6) | temi
notevoli in questa lettera, continuamente osservati e proposti al lettore sia sul versante musulmano sia
sul versante cristiano, sono molti, e guardano tutti alla comunanza del credo monoteista e del simile
sentimento d’amore che la persona religiosa, musulmana o cristiana che sia, nutre per Dio, un
sentimento che necessariamente riverbera sul prossimo. Riscoprire e ribadire I'accordo fondamentale
tra queste due “vie” del monoteismo € importante e urgente perché — come afferma la lettera - “senza
pace e senza giustizia tra queste due comunita religiose non puo esserci una pace significativa nel
mondo”.

Nell’ampiezza dottrinale di questa Lettera vorrei rilevare il comandamento ad “amare per il fratello quel
che si ama per se stessi”, la regola aurea del’amore secondo la tradizione musulmana, esplorata al
punto Il. Come la stessa Lettera ricorda, questa regola non figura nel Corano ma nella Sunna, cioé tra i
detti e i fatti del Profeta dell’islam raccolti dalla memoria di piu garanti e messi per iscritto grosso modo
due secoli dopo la predicazione coranica, un esempio di fede e di comportamento che il musulmano &
tenuto a imitare. In particolare, essa compare nelle due raccolte canoniche di Bukhari (m. 256
dell’egira/870 d.C.) e di Muslim ibn al-Hajjaj (m. 261/875), in entrambi i casi in testa alle compilazioni -
dungue con posizione di rilievo - nel Libro della Fede. E’ assai verosimile che questo parallelismo sia
un prestito culturale. Noto I'islamologo Ignaz Goldziher, ormai piu di un secolo fa, che i primi elementi
della letteratura di Tradizione ci offrono molti esempi del rapido accoglimento del prestito cristiano da
parte dei fondatori dell’islam; «l'islam considero il cristianesimo una religione dalla quale qualcosa
poteva essere preso a prestito», particolarmente nel campo degli enunciati sapienziali .

Come detto, questo comandamento non compare nel Corano: il Libro dell’islam, similmente alla
letteratura vetero e neotestamentaria, preferisce insistere su un amore che € logicamente prioritario
rispetto all’amore di o tra esseri umani, cioeé 'amore di Dio e per Dio. E quando il Libro santo dell’islam
considera I'amore nutrito dalle creature umane lo fa per lo piu in senso diverso. Nella sura della
Famiglia di ‘Imran, ad esempio, Dio mette in guardia i credenti contro coloro che non ricambiano
I'amore, cioé gli increduli della Gente del Libro, gli ebrei e i cristiani; nella stessa sura, 'amore verso i
figli e le donne € equiparato all’amore del piacere o delle ricchezze (cfr. Corano, rispettivamente 3,119
e 14). E nella sura di Giuseppe I'amore che la moglie dell’Egiziano nutre per Giuseppe € fonte di
derisione e scandalo, &€ un amore traviato, lussurioso e menzognero (Corano 12,23-32). In generale,
secondo il Corano, amare e anche non amare sono tra le grandi prerogative di Dio.

Per questo 'uomo che ama € spesso individuato negativamente: 'uomo ama I'effimera ricchezza
terrena, o gli idoli, o la cecita del cuore e il male; oppure ama essere lodato per cio che le sue mani non
hanno compiuto. L’amore da parte dell’'uomo si qualifica come buono, e inoltre meritevole di reciprocita,
solo se e rivolto a Dio e all'islam: “Voi che credete! - &€ detto nella sura della Mensa - se qualcuno di voi
rinnega la sua religione, ebbene, Iddio suscitera uomini che Egli amera come essi ameranno Lui”
(Corano, 5,54).

Tornando alla Tradizione del Profeta, anch’essa conferisce estremo valore all’amore per Dio o per il
Libro e la Fede. E vero che questa letteratura, rispetto al Corano, & piul attenta all’'amore che le creature
nutrono I'una per I'altra. Ma & anche vero che tale amore va rivolto prima di tutto a Muhammad, e

49


http://www.oasiscenter.eu/it/autori/ida-zilio-grandi

dev'essere “in Dio”. Scrive ad esempio Bukhari: “In tre cose 'uomo trova la dolcezza della fede: che
Dio e il Suo Profeta siano per lui pit amati del resto; che amando I'essere umano non lo ami se non in
Dio”. Lo stesso autore cita, come parte della fede, 'amore per chiunque sia amato da Dio e di
conseguenza da Gabriele e dagli abitanti del Paradiso. E evidente che in questa letteratura amare il
Profeta o chi € amato da Dio, dagli angeli e dai beati equivale, in ultima analisi, ad amare Dio. Declinato
in molti modi, I'appello & sempre lo stesso: amare Dio, e, dobbiamo specificare, amare Dio secondo
lislam. Invece amare 'uomo, 'uomo in generale, € un’eventualita, un’istanza seconda, lecita solo nel
contesto delllamore per Dio e “in Dio”. Il messaggio della Sunna non contraddice il messaggio coranico.
Invece conferma i molti versetti del Libro che rimandano ultimamente a Dio tutti i modi del’amore.
Ancora un’osservazione: mentre la dottrina cristiana prescrive di amare il prossimo come si ama se
stessi, la dottrina musulmana prescrive di amare per il fratello (an yuhibba li-akhi-hi) quel che si ama
per se stessi. La formulazione islamica della regola aurea non & motivata da esigenze linguistiche o
sintattiche della lingua araba, € invece intenzionale: amare non l'altro, ma “per I'altro cio che [...]".
L’oggetto dell’amore sta oltre 'uomo perché, nuovamente, sta in Dio. Come scrisse 'eminente teologo
medievale Ghazali (m. 505/1111), Dio solo & Colui che merita 'amore; e 'amore delluomo per se
stesso conduce direttamente a Dio dal momento che I'esistenza di ogni uomo & dovuta a Dio .

Ma chi e colui per il quale si deve amare cid che si ama per se stessi? Un altro grande compilatore di
detti e fatti profetici riconosciuti come canonici, Tirmidhi (m. 278/899), ricorda subito che “se ami per la
gente cid che ami per te stesso, sei musulmano”. E anche il fratello & musulmano: secondo la
letteratura di Tradizione - non troppo diversamente dalla letteratura neotestamentaria - la fratellanza é
un’idea legata prima di tutto alla confessionalita: ricordano in molti che il fratello del musulmano ¢ il
musulmano, che il fratello del credente ¢ il credente, che si € fratelli nella religione di Dio e nel suo
Libro, ovvero nel patto dell’'Inviato, e che, quando prega, € un fratello anche lo schiavo. Il Corano
stesso dichiara che “i credenti sono tutti fratelli” (Corano 49,10) che “Egli vi ha posto armonia nel cuore,
e per Sua grazia siete divenuti fratelli” (Corano 3,102-103).

L’appello al’amore fraterno va dunque inteso, nel’'amplissima maggioranza dei casi, in senso
confessionale. Ancora Ghazali, esplorando i peccati del cuore e l'invidia, scrive che “la creatura non
giunge alla vera fede finché non ama per gli altri musulmani quel che ama per se stessa; anzi, &
necessario che sia compartecipe nella buona e nella cattiva sorte. | musulmani sono infatti come un
unico edificio di cui una parte & connessa all’altra, sono come un unico corpo in cui, se un membro
soffre, soffre anche il resto del corpo” . La regola aurea secondo I'islam pud dunque ritradursi cosi: ama
il Signore e ama la Sua Parola secondo il Corano, e il tuo amore verso Dio, in altre parole la tua fede,
sia a beneficio di te stesso e ugualmente a beneficio dei musulmani tutti. Non desta dunque meraviglia
che tale regola, tanto chiaramente marcata dai tratti della confessionalita, sia divenuta a volte, da parte
islamica, un invito alla conversione: scrisse il notabile baghdadino Ahmad ibn al-Munajjim (IX-X sec.
d.C.) al cristiano Qusta ibn LOg4, a conclusione di una lettera sulla verita dell'islam: “Ho portato a
compimento il buon consiglio per te, ho amato per te quel che ho amato per me stesso. Temi Iddio,
Colui verso il quale vai, e ritorna alla verita che per te € la cosa piu degna a cui ritornare” .

Quel che precede non intende, evidentemente, ridurre o discutere il peso culturale e tantomeno la
portata di pace di Una parola tra noi e voi. Vuole invece notare come sia oramai tendenza diffusa
raccogliere parole grandissime e indubbiamente valide per il dialogo, ma isolate, sradicate dal loro

50



contesto culturale. Lo stesso accade con “la ikrah fT al-din”, il celebre “nessuna costrizione nella Fede”
contenuto nella sura della Vacca (Corano 2,256), citato tra I'altro nella Dichiarazione universale dei
diritti del’'uomo nell'lslam redatta nel 1981 su iniziativa del Consiglio islamico d’Europa, ripreso da
Benedetto XVI nella lectio magistralis di Regensburg e poi nella successiva risposta di autorevoli
teologi e giuristi musulmani, la Lettera aperta a Sua Santita Papa Benedetto XVI. Anche il quel caso, la
parola coranica figurava ovunque senza relazioni di sorta, in senso generale e assoluto, come precetto
transtorico, mettendo la parte le numerose restrizioni al proposito, restrizioni che I'esegesi coranica ha
bene illuminato nel corso della sua lunga storia. Ma le peculiarita culturali esistono, anche in fatto di
religione rivelate.

Cosa concludere? E una risposta difficile. Louis Massignon scrisse che il successo non risiede nel
cercare misure comuni e comuni denominatori; “quel che dobbiamo cercare di far convergere € cio che
di piu autentico si trova nell’'originalita di ciascuna religione”. Tuttavia constatare la tendenza a rileggere
la Scrittura di nuovo, parola per parola, senza precomprensioni, € gia importante.

Quelle dispute medievali a colpi di Aristotele

In tutte le aree di interazione tra cultura arabo-musulmana e cultura arabo-cristiana le
discussioni e le controversie intellettuali e dottrinali furono profondissime e aspre. Con
due caratteristiche: la lingua araba e la fondazione razionale.

Ida Zilio-Grandi | giovedi 1 marzo 2007

Il confronto tra cristiani @ musulmani non & cosa di oggi. Da parte islamica, esso pu0 dirsi inaugurato
dal Corano stesso. Questo Libro, infatti, allude piu volte ai cristiani (i nasara, i "nazareni" contemporanei
del profeta Muhammad) rammentando che essi credevano in Dio e nell’'UItimo Giorno [Corano 5:69] ed
erano dotati, per atto divino, di "mitezza e misericordia" [ibidem, 57:27] ma anche, ad esempio, che
alcuni di loro erano ingiusti come gli ebrei [ibidem, 5:51] e che, al pari di questi ultimi, credevano di
avere diritto esclusivo al Paradiso [ibidem, 2:111]. E soprattutto rammenta che essi incorrevano in
errore affermando la figliolanza divina [ibidem, 112] e la Trinita. La sura della Mensa € assai esplicita
nel dichiarare lo statuto semplicemente profetico del Cristo quando recita: «Sono empi quelli che
dicono: "Il Cristo, figlio di Maria, &€ Dio". Mentre il Cristo disse: "O figli di Israele, adorate Dio, mio e
vostro Signore". [..] Sono empi quelli che dicono: "Dio € il terzo di tre". Non c'é altro dio che un Dio solo
[..]. Il Cristo figlio di Maria non era che un messaggero divino come quelli prima di lui»1 [ibidem, 5:72-
75]. Il Corano esorta piu volte i credenti a discutere "nel modo migliore" [ibidem, 29:46, cfr. 16:125] con
i cristiani e con tutta la Gente del Libro cioé i depositari delle Scritture precedenti per chiamarli all'lslam,
similmente a quel che essi stessi facevano chiamando alla propria fede [ibidem, 2:135, cfr. 2:120 e
9:32]. A partire da tale esortazione si sviluppd un'amplissima controversistica islamo-cristiana in lingua
araba che vide la propria epoca classica tra I'VIII e il XlII secolo, grosso modo dall'avvento alla caduta
del Califfato abbaside (750-1258). E questo il periodo in cui si verificd un confronto su temi precisi e
non un mero scontro tra affermazioni generali, quello in cui fiorirono opere numerose delle quali si
tentera ora di dare qualche esempio.

La controversistica islamo-cristiana in lingua araba € attestata in tutte le aree di interazione tra la
cultura arabo-islamica e la cultura arabo-cristiana, come la Spagna andalusa, ambiente fecondo che ci

51


http://www.oasiscenter.eu/it/autori/ida-zilio-grandi

ha lasciato tra I'altro la nota Epistola del monaco di Francia a Mugtadir bi-llah, governatore di
Saragozza, insieme alla risposta, fornita in vece sua dal teologo e letterato AbQ al-Walid al-Baji (m.
1081); ma ebbe a proprio luogo d'elezione Baghdad, la capitale dell'lmpero Abbaside. | seguaci di
Cristo, che in questo arco di tempo risiedettero nei territori islamici, resero numerosi servigi ai regnanti
e ai potenti in campo culturale: cultori delle scienze e spesso medici, ebbero, ad esempio, un ruolo
importante nelle molte sedi della cultura patrocinate dai califfi, come la celebre Casa della Sapienza di
Baghdad che, insieme ad altre istituzioni simili, contribui al movimento delle traduzioni dal greco,
eventualmente attraverso il siriaco, lingua liturgica della fede nestoriana; e questo contribuisce a
spiegare la loro relativa sicurezza in materia controversistica. Grandi apologisti cristiani come AbQ
Qurra, Ab( Ré'ita al-Takriti, Hunayn ibn Ishaq, Yahya ibn 'AdT, 'Abd al-Masth al-Kindi, Severo ibn al-
Mugaffa' e piu tardi lliyya al-Nasibi, Yahya al-Takriti o Paolo Vescovo di Antiochia si cimentarono
nell'apologia e si misurarono con l'altra religione. Ebbero a interlocutori dotti musulmani del calibro di al-
Jahiz, al-Kindi, Muhammad ibn Zakariyya al-Razi, al-Ash'ari, al-Bagqillani, al-Juwaynt, al-Birani, al-
Ma'arri, Ibn Hazm, al-Ghazali o al-Shahrastani. Le opere di questi e altri autori rendono difficile
sottovalutare il contributo del dibattito islamo-cristiano nella riflessione e nella definizione di sé operata
dai due grandi monoteismi in questa fase della storia.

Difendere la Rivelazione

Tra i temi di spicco esplorati dall'apologetica cristiana medievale in lingua araba si conta, ovviamente,
la difesa della divinita di Gesu, dell'Incarnazione e della Croce, articoli incompatibili con I'Unicita e la
Trascendenza sostenute dal Corano; si pensi alla sura dell'Unicita, anche nota come sura del Culto
Sincero o dell'Eterno [Corano 112], quando recita che «Egli, Iddio, € uno, Iddio I'Eterno. Non genero e
non fu generato, e nessuno Gli € pari», professione che venne accolta come una sentenza radicale che
precludeva ogni possibilita di mediazione con chi professava la presenza di Dio nelluomo Gesu e, dal
punto di vista islamico, macchiava |'Altissimo di generazione e corruzione. La stessa Trinita fu sempre
intesa dai musulmani come triteismo, dunque una forma di politeismo, costringendo i cristiani a
un'‘attenta riflessione per definire in lingua araba il mistero delle ipostasi.

Tra i temi di scontro si contano ancora costumi quali la castita e il celibato che corrispondono, nel
pensiero coranico e islamico, al rifiuto blasfemo della munificenza del Signore, e l'istituto della
Penitenza, che da parte islamica non puo che tradursi nell'empia pretesa di sostituirsi a Dio in quel che
concerne il premio o il castigo della vita futura. Sul versante musulmano si tratto di difendere
dall'attacco dei cristiani la Rivelazione araba quale precisa Parola di Dio, dono e inimitabile miracolo, e
non parola dell'uomo Muhammad, insieme alle virtu morali dello stesso profeta. Si tratto inoltre di
evidenziare nelle scritture sacre dagli antagonisti quei passi che sembrano alludere alla venuta di
Muhammad, in qualche modo una riedizione dell'annuncio veterotestamentario di Gesu; si pensi, ad
esempio, alla dottrina islamica del Paracleto, che nel Consolatore (Paracletos) annunciato da Gesu in
Gv 14, 26 individua piuttosto il Famoso o il Molto degno di lode (Periclutos), in arabo Ahmad o
Muhammad. E una convinzione antica, gia presente nel Corano, nella sura dei Ranghi Serrati [ibidem,
61:6]; qui Gesu si rivolge agli ebrei e dice: «Figli di Israele, io sono il Messaggero di Dio inviato a voi, a
conferma di quella Torah che fu data prima di me e ad annuncio lieto di un Messaggero che verra dopo
di me il cui nome & Ahmad ». Gli apologisti musulmani non ebbero dubbi, le Scritture cristiane
contenevano interpolazioni umane che ne minavano alle fondamenta la portata veritativa: é la dottrina
dell'alterazione (tahrif) che i redattori evangelici avrebbero operato sui testi originari; una dottrina della
quale, peraltro, i cristiani assimilarono i principi e che ritorsero contro i musulmani, accusando
incongruenze nella vulgata coranica quali la piena arabicita dichiarata dal Libro e la presenza

52



contemporanea di termini non arabi, sconosciuti all'uditorio di quella Rivelazione.

Cristiani o musulmani, i polemisti medievali conobbero non solo i dogmi, i riti e I'etica religiosa degli
avversari ma soprattutto i loro Libri. Proprio in quanto elemento codificato e saldo, le Scritture si
offrirono al dibattito e furono il punto di partenza di ogni ricerca di vicendevole intesa o, meglio, nella
realta dei fatti, di ogni appello proselitista, giacché ognuno individud esclusivamente nella propria
religione il beneficio comune che sta nella comune conoscenza del vero. Se il Corano era
comprensibile in lingua araba ai cristiani, invece le Scritture cristiane furono note per lo piu in
traduzione, attraverso le varie versioni arabe della Bibbia, databili almeno all'inizio del IX secolo
sebbene, con buona probabilita, assai piu antiche. Prendiamo, come esempio della prima ora, la
corrispondenza, redatta verosimilmente sotto il califfato di al-Ma'mdn e dunque tra I'813 e I'833, tra il
musulmano 'Abd Allah al-Hashimf e il cristiano 'Abd al-Masih al-Kindi (da non confondersi con l'altro
celebre al-Kindi, musulmano e filosofo ellenizzante)2; tale corrispondenza divenne nota in Europa fin
dalla prima meta del secolo XllI in una traduzione latina dal titolo Epistola Sarraceni ad suam sectam
Christiani invitantis commissionata dall'abate di Cluny, Pietro il Venerabile, eseguita da Pietro di Toledo
e poi inclusa nella celebre Collectio Toledana. Invitato alla conversione dal suo interlocutore, ‘Abd al-
Masth attacca a chiare lettere I'lslam dichiarandolo una religione falsa e denunciando, su basi appunto
scritturali, I'incoerenza del Corano e l'inconsistenza della sua miracolosita, e inoltre criticando
duramente la legge musulmana, soprattutto l'istituto del matrimonio e le interdizioni alimentari, e |l
pellegrinaggio alla Mecca che ridicolizza quale insieme di riti bizzarri; € inoltre interessante la sua
digressione sul Jihad, dichiarato non assimilabile al martirio dei cristiani. Dietro la vena polemica e gli
accenti tanto aspri, che contribuirono a veicolare quellimmagine fortemente detrattiva dell'lslam propria
del nostro Medioevo, questa piccola opera manifesta comunque una sicura conoscenza delle due fedi
da parte di entrambi gli autori.

Un altro esempio eminente di conoscenza dell'altra Scrittura, piu tardo e questa volta da parte islamica,
e la sezione che Ibn Hazm di Cordova (m. 1012) dedica al Cristianesimo nel Libro della distinzione
nelle religioni, nelle eresie e nelle sette. L'autore demolisce l'intera cristologia cristiana passando al
vaglio nei Vangeli, capitolo per capitolo, trascuratezze cronologiche, genealogiche e geografiche ed
espressioni contraddittorie, prendendo awvvio, a quest'ultimo proposito, dall'incongruenza che egli rileva
tra le espressioni "figlio di Dio" e "figlio dell'Uomo" variamente applicate a Gesu, e tra la Figliolanza
divina a volte riservata a Gesu e a volte estesa ai cristiani tutti come nell'invocazione del Padre nostro,
nei primi capitoli del primo Vangelo.

Logica Aristotelica

Una grande caratteristica del dibattito islamo-cristiano di epoca classica fu che esso si volle, fin da
subito, fondato sulla ragione: sono eloquenti gia nel titolo le anonime Domande e risposte razionali e
religiose tra un notabile musulmano di Gerusalemme e un monaco, databili alla fine dell'VIII secolo,
fondate sull'argomento razionale oltre che su citazioni bibliche e coraniche. E ben presto si trattd di un
dialogo condotto secondo i criteri della logica aristotelica. Una traduzione araba degli Analitici Primi, i
libri dell'Organon che studiano la struttura sillogistica dei ragionamenti coerenti e formalmente validi, si
collocherebbe poco oltre la meta del IX secolo, mentre edizioni integrali dell'opera si ebbero in Baghdad
nel X secolo, grazie a Ishaq ibn Hunayn e poi a Yahya ibn 'Adi. In ambito islamico, come in Occidente,
l'autorita religiosa non mise mai davvero in discussione l'importanza dell'Organon; tra i musulmani, non
solo i filosofi ellenizzanti ma anche i teologi e i giuristi inclusi non di rado quelli di impostazione
tradizionalistica si appellarono piu 0 meno dichiaratamente alla metodologia aristotelica. Tra gli altri va
ricordato al-Ash'ari (m. 935), un fondatore dell'ortodossia islamica, che utilizzo con perizia l'arte logica

53



nei propri scritti come pure, e di piu, il grande al-Ghazali (m. 1111), il "Tommaso dell'lslam". Pur
paventando le insidie della disciplina in questione, al-Ghazali la dichiard una bilancia delle conoscenze
e un servitore della verita, e insistette sui precedenti attestati nel Corano; € celebre la sua lapidaria
contestazione della divinita di Gesu proprio attraverso un sillogismo in cui egli riassume l'assurdita della
posizione cristiana: il Cristo fu crocifisso3, una divinita non pud essere crocifissa, dunque il Cristo non &
una divinita, cosi si legge nella Completa refutazione della divinita di Gesu che gli € attribuita.

Definire la Divinita

Uso ampiamente delle categorie aristoteliche Fakhr al-Din al-Razi (m. 1209), che richiamo il suo lettore
appunto sulla scienza logica e sulla teoria della conoscenza a introduzione del celebre Sunto delle
opinioni dei piu antichi e dei posteriori. Questo eminente teologo avrebbe condotto, tra le altre, una
Disputa con un anonimo studioso cristiano4 il cui fondamento é la salda plausibilita della prova che sola
puo fornire validita a quel che si intende affermare per suo tramite. Tale Disputa guarda in particolare
alle discordi attribuzioni di statuto che le due religioni attribuiscono ai rispettivi fondatori (la profezia a
Muhammad e la divinita a Gesu), a un numero di erronee convinzioni cristiane a proposito dell'lslam
(ad esempio la diffusione della religione con la spada), e ad altre questioni meno esplorate quali
I'eccellenza della sepoltura in terra, data a Muhammad, contro I'elevazione al cielo che anche la fede
musulmana attribuisce a Gesu: guardando al bene della comunita, osserva al-Razi, la sepoltura in terra
che Dio accordd a Muhammad fu indubitabilmente migliore, perché trattenne i credenti dalla tentazione
di divinizzare il loro profeta, errore in cui, al contrario, caddero i cristiani. In questa piccola opera, i due
dotti stanno continuamente I'uno di fronte all'altro, ciascuno con le proprie domande e risposte, e, quel
che piu interessa, ciascuno e teso a risalire a monte dei dogmi altrui fino alla piena intesa razionale
sugli enunciati di fondo. Per dare un esempio della discussione, quando il dotto cristiano perora il rango
divino e non meramente profetico di Gesu, il musulmano chiede di partire nuovamente dalla definizione
di divinita, osserva che essa prescinde dalla corporeita e dall'appartenenza spaziale e temporale, e
oppone al cristiano il paradosso di un Cristo Dio che pure nacque in un luogo e in un luogo fu ucciso,
che fu neonato, bambino e poi adulto, quando cid che & nuovo non puo essere vecchio o cid che muta
non puo essere stabile, in virtu del principio condiviso di non contraddizione. Sulla base dello stesso
principio, il cristiano ribatte che Gesu fu umano veramente e senza dubbio, ma richiama a sua volta il
musulmano su affermazioni che costui non puo avversare, cioe che il Creatore del mondo, Chi non ha
modalita né eguali, ha certo la capacita di manifestarsi in qualunque forma Egli voglia, la quale non
sarebbe per necessita identica a Lui; e ancora, mentre conferma all'avversario il dibattito a questo
proposito tra le stesse fila dei propri confratelli cristiani, gli ricorda I'analogo dibattito sulla corporeita di
Dio tra le fila dei musulmani, nonché l'inabitazione divina pretesa da alcuni mistici dell'lslam. A questo
discorso il musulmano obbiettera che, una volta ammessa quella presenza di Dio nel corpo di Gesu,
non vi & certezza razionale che lo stesso evento non abbia toccato altri, uomini, animali, piante o
perfino esseri inanimati.

Intende utilizzare il sillogismo senza soluzione di continuita una corrispondenza epistolare piuttosto
nota, quella tra Ibn al-Munajjim, di un‘importante famiglia mazdea convertitasi all'lslam, e Qusta ibn
LOg4, cristiano melchita nato in Libano, a Baalbek, vissuto a Baghdad e morto in Armenia attorno al
912, traduttore e revisore di traduzioni precedenti. Ibn al-Munajjim apre la sua Epistola, che definisce
appunto una dimostrazione, avvertendo che ogni premessa € un assunto universalmente accettato e
conforme alla natura originaria, e che dunque ogni conclusione sara incontestabile per chi si conduce
razionalmente; l'accettazione del suo discorso, egli osserva, non potra che comportare la conversione
del cristiano all'lslam. L'autore fornisce alcune argomentazioni logiche volte a provare la veridicita del

54



profeta Muhammad e il carattere miracoloso del Libro arabo. Tra queste, la seguente: solo Dio, il
Creatore, ha conoscenza del Mistero; anche Muhammad, pur essendo un essere umano creato, ne
ebbe conoscenza, in quanto sfido gli arabi a imitare la perfezione formale e sapienziale del Corano ben
sapendo che non lo avrebbero fatto; quindi, egli dovette apprendere da Dio tale conoscenza del
Mistero, e cid comporta il suo statuto di profeta. Qusté ibn Lga obbietta che Muhammad, da uomo
intelligente e giudizioso quale fu, dovette invece lanciare la propria sfida all'imitazione del Libro perché
certo delle proprie umanissime capacita e solo dopo un'attenta valutazione delle probabilita di riuscita.
E all'inimitabilita del Corano, la quale equivale, nel pensiero islamico, alla miracolosita che ne conferma
I'origine divina, egli applica il principio logico della convertibilita dei termini: puo dirsi che un miracolo &
un atto inimitabile solo e soltanto se ogni atto inimitabile puo dirsi un miracolo; quindi ricorda alcune
opere umane le Piramidi d'Egitto, il Faro di Alessandria, oggetti quotidiani dalla mirabile fattura o le
opere di Omero che per grandiosita o bellezza o genialita risultarono effettivamente irripetibili ad altri,
senza con cid comportare una missione per conto di Dio o un ruolo profetico da attribuire ai loro autori.
Il cristiano mette in discussione la stessa conoscenza del Mistero come prerogativa di Dio e Suo dono
alle creature e ne oppone un definizione del tutto secolarizzata: Mistero € cio che sfugge all'immediata
percezione sensibile, come la malattia che si nasconde nel corpo ma che un medico abile sapra
individuare, o il temporale in arrivo che ancora sfugge alla vista ma che un buon marinaio sapra
prevedere. Quel che il cristiano chiede al suo interlocutore € un pensiero libero dai condizionamenti
imposti dal Corano: nel caso del Mistero, chiede a Ibn al Munajjim di prescindere dalle definizioni che il
Libro ne da quando afferma che «il Mistero e di Dio» [Corano 10:20], che «nessuno, nei cieli e sulla
terra conosce il Mistero, nessuno tranne Dio» [27:65] o0 che «presso di Lui sono le chiavi del Mistero»
[6:59]; nel caso della miracolosita del Corano data dalla sua inimitabilita, gli chiede di dimenticare che |l
Corano si dice inimitabile da sé [cfr. ad esempio 2:23-24, 10:38-39 e 17:88], e che la definizione di
miracolo quale atto inimitabile e prova della veridicita di un profeta poggia sull'inimitabilita dell'operato
divino e in prima istanza sulla dichiarata inimitabilita della Sua Parola rivelata.

La Risposta di Qusta ibn LOgé all'Epistola di Ibn al-Munajjim segna senz'altro un momento notevole,
non tanto nella storia del dialogo interreligioso quanto nella storia del pensiero umano: € in fondo un
appello alla pura e semplice ragionevolezza e all'abbandono del discorso confessionale, la cui portata e
le cui possibili conseguenze sfuggirono, forse, all'autore stesso.

[Questo articolo e tratto da I. Zilio-Grandi, Le opere di controversia islamo-cristiana nella formazione di
una letteratura filosofica araba, in C. D'Ancona (a cura di), Storia della filosofia nell'lslam medievale,
Einaudi, Torino 2005, vol. I, pp. 101-136; e da Una corrispondenza islamo-cristiana sull'origine divina
dell'lslam (trad., intr. e note a cura di . Zilio-Grandi, testo arabo a cura di S. Khalil Samir), Patrimonio
Culturale Arabo Cristiano (PCAC) 8, Silvio Zamorani Editore, Torino 2004].

1. L traduzione italiana del Corano € di A. Bausani, Il Corano, Sansoni, Firenze 1975 (in seguito
Rizzoli), a volte con trascurabili variazioni.

2. Cfr. Al-Kindi, Apologia del Cristianesimo (trad., intr., note e indici a cura di L. Bottini), Patrimonio
Culturale Arabo Cristiano (PCAC) 3, Zamorani, Torino 1998.

3. Com'e noto, la dottrina islamica nega la crocifissione di Gesu ammettendone invece l'ascensione a

55



partire da Corano, 4:157-159.

4. La cui autenticita & stata confermata dal suo editore libanese; cfr. anche per quanto segue, Fakhr
AIDIn Al-Razi, Munézara fi al-radd 'ala al-naséara (a cura di '‘Abd Al-Majid Al-Najjar), Dar al-Gharb,
Beirut 1986.

Il Professore Mohammd Ali Amir Moezzi, nato nel 1958 in Iran, & Direttore di Studi all’Ecole Pratique
des Hautes Etudes (Sorbonne), presso cui occupa la cattedra di teologia islamica classica, affidata
prima di lui a Louis Massignon, Henry Corbin e Daniel Gimaret. E autore di numerosi libri e articoli, in
particolare La religion discréte: croyances et pratiques spirituelles dans l'islam shi’ite (Vrin, 2006); Le
Guide divin dans le shi’isme originel (Verdier, 2007). E stato direttore e coautore del Dictionnaire du
Coran (Robert Laffont, 2007; traduzione italiana: Dizionario del Corano, Mondadori, 2007). E infine
codirettore scientifico, con Alberto Ventura, della collezione Islamica presso Mondadori.

Tre nature e una pluralita di culture

Mohammad-Ali Amir-Moezzi | giovedi 1 maggio 2008

La storia in generale e la storia delle religioni in particolare € piena d’esempi di societa conquistate da
popoli di una cultura meno sviluppata e che, precisamente a motivo della loro cultura e civilta superiore,
hanno assimilato e assorbito rapidamente i conquistatori e i loro sistemi di pensiero. Mi basti ricordare
I'esempio dei Mongoli in Iran e in India, degli Unni in Cina, o ancora menzionare i Vandali o i Sassoni in
Europa. In questa prospettiva I'lslam costituisce un’eccezione, la cui singolarita € stata sottolineata
dagli studiosi. Portatrici di una cultura tribale e originarie di un ambiente di beduini pit 0 meno
sedentarizzati, le truppe musulmane sono riuscite a conquistare con una rapidita folgorante due imperi
che figuravano tra le piu alte culture dell’epoca, I'impero sassanide iraniano e I'impero bizantino,
sottomettendo paesi dalle civilta secolari come la Siria, I'lraq, la Persia o ancora I’Asia Centrale e |l
Caucaso.

E vero che i popoli conquistati sembrano aver impiegato, nella maggioranza dei casi, parecchi secoli
per convertirsi all'lslam, ma & anche vero che I'lslam, questa religione degli arabi delle tribu della
Mecca e di Medina, non soltanto non fu assorbito dalle culture elevate che aveva conquistato, ma al
contrario infuse loro una forte impronta propria e favori, sul piano linguistico, I'arabizzazione di un buon

56


http://www.oasiscenter.eu/it/autori/mohammad-ali-amir-moezzi

numero di paesi sottomessi. Perché? Il fenomeno, certamente complesso, € stato abbondantemente
studiato e diverse teorie cercano di spiegarlo.

Chiaramente non le discutero in dettaglio, ma quel che e certo & che se I'lslam ha potuto influenzare
tutti questi popoli di antica civilta e adattarsi alle loro culture cio &€ avvenuto perché, in senso inverso,
anch’esso ¢ stato influenzato da queste ultime nella sua formazione e nel suo sviluppo. Infatti cid che
facilita 'acculturazione € la circolazione, nei due sensi, degli influssi. Un fattore importante delle
circolazione degli influssi & senza dubbio alcuno la pluralita, la diversita che caratterizza una religione
nelle sue fasi di formazione e di evoluzione. Influenza reciproca e pluralita sono legate
indissociabilmente: senza I'una, I'altra quasi non esisterebbe. Questo assioma conduce innanzi tutto a
un’evidenza che conviene ricordare oggi pitu che mai e forse piu ai musulmani stessi che agli altri:
I'estrema diversita dell’lslam.

L’lslam infatti non € uno, non & monolitico. Non lo &€ mai stato. Come per tutte le “grandi” religioni,
questa pluralita € di diverse nature ('aggettivo “grandi” non implica alcun giudizio di valore qualitativo.
Intendo con questo termine la dimensione quantitativa e/o il ruolo svolto da queste religioni
nell’evoluzione della storia del’'umanita presa nel suo insieme). La pluralita & dunque in primo luogo di
ordine storico e da questo punto di vista si potrebbe affermare che esistono tre Islam.

Prima di tutto I'lslam delle origini, quello del profeta Muhammad (morto nel 632); oggettivamente, lo
conosciamo ben poco, poiché cid che ne sappiamo proviene quasi esclusivamente dalle
rappresentazioni che cercavano di fornirne gli autori musulmani, i piu antichi dei quali scrivevano nella
grande maggioranza quasi un secolo e mezzo o due secoli dopo i fatti. Il contesto nel quale questi
letterati operavano era totalmente diverso da quello che aveva visto nascere la religione del profeta
arabo. Le incessanti guerre civili, le grandi conquiste, la formazione di un immenso impero, le
innumerevoli scissioni politico-religiose e la costituzione progressiva di un’ortodossia avevano
necessariamente segnato gli spiriti e determinato le immagini che si volevano dare del passato per
giustificare il presente e preparare I'avvenire.

Dopo piu di un secolo di ricerche di filologia storica, gli arabisti e gli islamologi sanno che la
comprensione stessa della lingua del Corano ne fu ugualmente modificata. L’ambiente originario delle
rivelazioni muhammadiche, tribale, arabo, o piu precisamente hijazeno — proprio delle regioni della
Mecca e di Medina — impregnato di credenze ancestrali, ma anche d’antiche religioni vicino — e medio-
orientali presenti in Arabia, come in particolare il Giudaismo, il Cristianesimo e il Manicheismo,
costituiva gia un mondo caduto o da far cadere nel dimenticatoio per una comunita ormai composta in
maggioranza da non-arabi figli di societa non tribali e guidata da dirigenti che cercavano di dimostrare,
talora in modo aggressivo, 'autonomia della nuova religione, e ben presto la sua superiorita, in
relazione alle religioni anteriori. Malgrado tutti gli sforzi di ordine politico, le religioni antecedenti sono
rimaste ben vive nel dogma, nei riti e nelle istituzioni dell’lslam. Cid vale per il Cristianesimo, per il
Mazdeismo zoroastriano e naturalmente per il Giudaismo, ma anche per una religione oggi quasi
dimenticata, il Manicheismo, da cui I'lslam sembra aver ereditato quattro dei suoi cinque “pilastri”, cioé
la professione di fede, le cinque preghiere canoniche giornaliere, 'elemosina legale e un mese di
digiuno all’anno, con inizio al levar del sole e termine al tramonto. E ancora necessario ricordare che il
titolo di “sigillo dei profeti”, che designa come tutti sanno il profeta dell'lslam, era portato da Mani.

57



Elaborazione delle Leggi

Esiste poi I'lslam dei chierici, dei professionisti incaricati di gestire il fatto religioso; gli elaboratori della
legge canonica che, alleati agli antichi commercianti divenuti guerrieri e conquistatori, hanno
giustamente avvertito il bisogno pressante di stabilire regole per le immense terre conquistate, per le
colossali fortune acquisite, per gli innumerevoli popoli sot-tomessi. Anche in questo caso, i sanguinosi
conflitti fratricidi e le conquiste sarebbero risultati fattori decisivi. L’elaborazione delle leggi della guerra
santa, la definizione dei limiti della fede e della miscredenza, la volonta di fare dell’arabo la lingua
amministrativa per non dipendere piu dai funzionari bizantini e persiani, la formulazione delle regole
circa le “Genti del Libro”, soprattutto ebrei e cristiani, divenuti “protetti tributari” (dhimmf) per
sottolineare il carattere indipendente e vittorioso dell'lslam, la determinazione di diverse imposte e
tasse, dette religiose, e in particolare della tassa di capitazione e del’'imposta fondiaria, o ancora la
redazione finale delle scritture, distinte progressivamente in Corano e tradizioni profetiche, in vista della
costituzione di un’ortodossia e di un’ortoprassi, tutto questo caratterizza le prime tappe della lenta
ascesa al potere dei dottori della Legge, a partire dallepoca omayyade (661-750). Questo Islam,
spesso trascinatore delle masse, si credeva autosufficiente: soddisfatto di se stesso, si voleva chiuso,
perché superiore a ogni altra cultura. E tuttavia si dimentica che la Legge canonica dell’lslam, la
famosa shari’a, formata durante i primi due secoli dell’egira, & spesso non soltanto non-coranica, ma
talora anti-coranica — si pensi ad esempio alla lapidazione della donna adultera che non ha alcuna base
corani—ca o ancora a certe regole che sovrintendono all’eredita o al ripudio e in cui i dati coranici sono
spesso embrionali.

Infine si potrebbe parlare di un Islam dei non-chierici: I'lslam di storici e storiografi, di poeti, geografi,
uomini di lettere, filosofi, mistici, medici, scienziati, filologi e grammatici, artisti e architetti... Molti di loro
furono anche teologi, giuristi, esegeti o giudici. Tuttavia questi personaggi, quasi sempre usciti dalle file
dei popoli conquistati, espressero un Islam aperto, curioso, in cerca di conoscenza, novita, adattamenti
e assimilazioni. Scopritori, traduttori, commentatori e trasmettitori di culture antiche — greco-
alessandrina, siro-bizantina, iranica, indiana... — furono principalmente loro a fare dell'Islam, spesso
attraverso sublimi lavori ermeneutici e talora pagandola molto cara, una cultura e una civilta tra le piu
notevoli nella storia dell’'umanita, in particolare nel IX e nel X secolo, durante quel periodo che ¢ detto
I'Epoca d’Oro del califfato abbaside. Fu merito loro se elementi fondamentali del patrimonio intellettuale
e spirituale dell'umanita furono adottati e adattati all'lslam, apertamente o segretamente, e poi
trasmessi ai posteri, in particolare all'Occidente: la scienza e la filosofia greca, i racconti di saggezza
indiana, la morale iranica, la metafisica mazdea, la spiritualita e I'esoterismo manichei etc.

Varieta Culturale

Quest'ultimo punto rivela altre pluralita di ordine culturale, etnico, geografico; in effetti, I'lslam non &
soltanto una religione, ma anche una civilta che, nella sua ricchezza e complessita, ha funto da
fondamento, da parecchi secoli, a diverse culture ciascuna dotata di una storia propria e che si & preso
I'abitudine di chiamare al singolare la civilta musulmana. Ma come si puo usare il singolare quando il
discorso abbraccia terre che vanno dal Maghreb all'Indonesia, passando per I'Africa nera, i Balcani,
I’Asia Centrale o le isole dell’Oceano indiano? Ricordiamo ancora qualche dato di tutta evidenza: solo |l
15% circa dei musulmani sono arabi o arabofoni. | piu grandi paesi musulmani sono la Nigeria e
I'Indonesia. | paesi del subcontinente indiano, I'India, il Pakistan e il Bangladesh, contano da soli quasi

58



la meta della popolazione musulmana mondiale. A parte un numero molto limitato di pratiche e
credenze comuni, le cose differiscono, talora radicalmente, da una cultura all’altra. L’lslam della
Mauritania € molto diverso da quello dell’'lran e un musulmano albanese difficilmente si riconosce nelle
credenze di un Turkmeno o di un Malgascio. Nel Ciad o in Senegal brani del Corano scritti su foglie
vengono immersi nell’acqua che poi viene data da bere ai bambini malati; in Arabia Saudita si tocca il
Corano solo per sfogliarlo durante la lettura e questa deve obbligatoriamente avvenire in stato di purita
rituale. Considerati sotto questa prospettiva, ci sono tanti Islam quante sono le culture esistenti tra i
musulmani. Inoltre costoro si compongono d’'una maggioranza di sunniti — all'incirca quattro quinti —, di
una minoranza di sciiti — quasi un quinto — e di un piccolissimo numero di Kharijiti, situati attualmente
soprattutto nel Nord Africa. Ciascuna di queste famiglie € percorsa da numerose correnti di pensiero,
tendenze spirituali, scuole giuridiche e teologiche.

La complessita, la ricchezza delle “grandi” religioni &€ dovuta principalmente e fondamentalmente a
guesta pluralita connessa al gioco delle influenze reciproche. Non & dunque un caso se la negazione
della pluralita sia il letteralismo, base intellettuale di tutti gli integrismi. Il letteralismo riduce una
religione, i suoi testi, le sue idee, alla loro letteralita, alla superficie immediatamente percepibile dalla
ragione, facolta a sua volta direttamente legata al linguaggio. Il letteralismo & prima di tutto contrario
all'idea stessa di ermeneutica, disciplina sapienziale secondo cui un testo, una dottrina, una realta non
si riassumono nella loro dimensione manifesta, nel loro aspetto visibile, ma possono contenere uno o
parecchi livelli di senso, piu 0 meno nascosti. L’ermeneutica si definisce precisamente come la ricerca
del o dei sensi nascosti ed € alla base di altre discipline come I'esegesi, la teologia, la mistica, applicate
e fondate su fonti scritturali. Cosi, I'ermeneutica &€ fondamentale per la costituzione d’'una cultura
plurale, aperta. Il letteralismo € nemico di questo genere d’apertura. Cerca di coprire e annichilire la
pluralitad sotto la nozione totalizzante, se non addirittura totalitaria, di “unita”. Sfortunatamente, sul piano
politico, &€ questa tendenza letteralista che sembra guadagnare terreno in Islam.

Essa non vuol sentir parlare della diversita delle culture, delle lingue, delle credenze in Islam. Non
vuole accettare l'interpretazione dell'lslam e di altre religioni, di altre civilta. Da qualche decennio, &
principalmente rappresentata dagli integralisti wahabiti e dai loro accoliti volontari o involontari che
negano, a volte violentemente, la diversita, le pluralita dell’lslam e dei musulmani, che rifiutano la
coesistenza pacifica tra questi ultimi e i non musulmani. Fortunatamente sono ancora in netta
minoranza sul piano sociologico. Loro esclusi, tanto i letterati quanto i credenti musulmani ordinari e gli
studiosi hanno sempre saputo che queste pluralita e le influenze che esse propagano costituiscono la
principale ragione delle innumerevoli ricchezze dell’lslam, dei suoi universi spirituali e intellettuali.

Malaysia: la «xmoderazione», una speranza disattesa

Fr Paolo Nicelli | lunedi 11 maggio 2009

La Malaysia viene solitamente additata come la nazione (federazione) piu democratica tra i paesi a
maggioranza musulmana, per via della crescita produttiva e del processo d'industrializzazione in atto.
Tuttavia, questa crescita subisce forti contraccolpi, soprattutto a causa della Cina e dell'lndia che
stanno modificando gli assetti politici e commerciali di tutto Sud-est asiatico per non dire del mondo.

Le prossime elezioni malaysiane riproporranno le tematiche non solo economiche e politiche, ma anche

59



etniche e religiose, come fattori importanti di stabilizzazione degli equilibri interni. In realta, le
«minoranze etniche e religiose» sono consistenti, in quanto raggiungono il 64% della popolazione, e
sono composte da indiani, cinesi e gruppi etnici locali, divisi a loro volta in indu, buddisti, cristiani e
gruppi religiosi autoctoni.

E evidente che in una simile situazione si imponga la necessita di un «dialogo-confronto» tra minoranze
e gruppo dominante, quello malay, costituito per la maggior parte da musulmani, ai quali la Costituzione
e le leggi degli stati federati riconoscono uno status privilegiato, indicandoli come gruppo indigeno
(bumiputra). E' una popolazione autoctona ben definita per cultura e religione. Gli indiani e i cinesi,
invece, raggiunsero invece la Penisola della Malacca in un secondo tempo, per via dei flussi migratori
dall'india e dalla Cina e per la politica coloniale britannica.

La vecchia ripartizione del potere che dava agli indiani 'amministrazione del settore agricolo, ai cinesi
guello commerciale e ai malay quello politico-istituzionale, non regge piu ormai da alcuni anni. La forte
corruzione in quasi tutti i settori dello stato e il desiderio del gruppo malay di voler estendere il suo
potere al di la della sfera politica per entrare nell'ambito amministrativo e commerciale, ha portato agli
squilibri di potere e a vere e proprie forme di discriminazione nei confronti delle minoranze, che hanno
costellato gli anni di governo dell'ex-premier Mahatir bin Mohamad e dell'attuale premier Abdullah
Ahmad Badawi. Quest'ultimo, lancio nel 2004 l'ideologia dell'islam hadhari, o «Islam civilizzante», con
la finalita di voler fare della religione islamica, riconosciuta come religione di stato, il «collante» tra tutti i
gruppi etnici e religiosi presenti nel paese, perché la Malaysia potesse esprimere al meglio la sua
vocazione pluriculturale e plurireligiosa, e perché fosse implementato il processo di modernizzazione
del Paese. Il fattore fondante dell'ideologia € il concetto di «<moderazione» nelle politiche e nelle
relazioni sociali, che nel pensiero di Badawi deve regolare i rapporti tra i vari gruppi presenti nel paese,
per promuovere il rispetto dei diritti della persona, soprattutto quelli sulla liberta religiosa.

In realta, tale ideologia non € mai stata implementata e le recenti proteste popolari delle minoranze lo
dimostrano.

Da parte cristiana sono state denunciate le continue discriminazioni sulla liberta religiosa, di donne che,
sposate a mariti musulmani, si sono viste convertire da questi ultimi i propri figli all'islam, senza che
venisse chiesto loro il consenso. Secondo la legge federale, entrambi i coniugi devono dare il consenso
nella scelta della religione dei figli, ma nella realta accade che il marito musulmano decide
unilateralmente di convertire i figli all'islam, fondandosi sul principio che in un matrimonio con un
musulmano la prole € automaticamente musulmana. | casi di questo genere sono stati presentati
all'Alta Corte di Giustizia, la quale ha rimandato le coppie alla Corte della Shari'a per il giudizio su una
guestione che tocca la religione e su cui lo stato non pud pronunciarsi. Ovviamente, la parte cristiana
non sentendosi rappresentata da un'istituzione musulmana, rifiuta di appellarsi alla Corte della Shari'a,
la quale pu0 ascoltare solo la parte musulmana. Una tale situazione ha spesso generato il conflitto
istituzionale tra le due corti di giustizia, lasciando, e ci0 € la cosa piu grave, la causa irrisolata con la
sospensione del giudizio. | figli dunque rimangono musulmani e la moglie cristiana non ottiene giustizia.
Sempre in ambito cristiano, vi sono stati i casi di malay che si sono segretamente convertiti al
cristianesimo senza fare una professione di fede pubblica, per ovvi motivi di sicurezza. Una volta
decedulti, i loro parenti hanno manifestato I'avvenuta conversione del defunto, per poterlo seppellire in
un cimitero cristiano. Rimanendo il defunto registrato come appartenete alla religione musulmana in
guanto malay, veniva prelevato a casa dalla polizia, la quale portava la bara con dentro il defunto al
comando per accertamenti, creando lo sconcerto e il dolore della famiglia. Una tale situazione che
potremmo dire «paradossale» mette in evidenza quanto sia difficile I'applicazione del principio di
«moderazione», cosi auspicato dal premier Badawi, se non si ferma il dilagante processo

60



d'islamizzazione in atto nel Paese. La stessa identificazione del gruppo etnico malay con
I'appartenenza religiosa musulmana, va contro il principio fondamentale di poter scegliere liberamente
la propria fede indipendentemente dall'appartenenza etnica e culturale.

Per finire, ancora in ambito cristiano, il 28 gennaio scorso si € verificato I'ennesimo caso di confisca di
alcune bibbie da parte dell'autorita doganale. Una donna cristiana di nome Juliana Nicholas € rientrata
da Manila (Filippine) con 32 Bibbie in inglese per consegnarle al Centro di Formazione Cristiana della
sua parrocchia. Dopo aver subito l'ispezione del suo bagaglio, un doganiere ha sequestrato le Bibbie
con la scusa che dovevano essere visionate dal Dipartimento di Controllo dei Testi e delle
Pubblicazioni Coraniche del Ministero della Sicurezza Interna. Fortunatamente, il 5 febbraio, le Bibbie
sono state restituite alla sua proprietaria.

Cose di questo tipo con in piu il caso del divieto dell'utilizzo della parola «Allah» per indicare Dio, nei
testi liturgici cristiani o in articoli di giornali scritti da non musulmani, sono ormai causa di continui
conflitti tra le autorita governative e le minoranze.

Lo stesso vale per le altre minoranze etniche che vengono discriminate; come nel caso della
manifestazione dello scorso 25 novembre che ha portato in piazza 130mila indiani nella capitale di
Kuala Lumpur, i quali protestavano contro la loro situazione di emarginazione sociale. La polizia ha
reagito violentemente con arresti e con il rafforzamento dell'Internal Security Act (ISA), la controversa
norma emanata nel 1969, come «misura temporanea» contro la ribellione comunista, che legittima la
detenzione indefinita, senza processo, per motivi di «sicurezza». Non & un caso che una norma del
genere sia stata a volte utilizzata per tenere in carcere persone e oppositori politici, senza una precisa
incriminazione e, proprio per questo motivo, sia stata oggetto di forti critiche a livello internazionale.
Come uscire ora da questo «impasse»? La risposta € difficile, ma non impossibile. Senza dubbio
bisogna ritornare al principio di «moderazione» e bisogna applicarlo a livello culturale, sociale e politico,
rivolgendosi soprattutto, come auspicava lo stesso premier Badawi, alla comunita musulmana malay,
perché possa considerare le minoranze etniche e religiose non come una minaccia per la sua identita,
ma come |'opportunita di una crescita verso quella integrazione culturale e religiosa cosi necessaria alla
Malaysia.

La soluzione al problema & ancor prima che politica connessa alla sfida educativa: riguarda il come
vivere in prima persona l'esperienza di una «vera moderazione», che apra all'incontro tra culture e
religioni diverse.

La rivoluzione silenziosa della seconda generazione

Tendenze. I giovani musulmani in Europa: esperienze, tendenze e mutamenti. In primo
piano, il bisogno di elaborare una propria modalita di rapporto con la fede.

Andrea Pacini | lunedi 1 dicembre 2008

L’lslam in Europa € una realta plurale per una serie di fattori: la diversita dei paesi di origine degli
immigrati, le diverse interpretazioni di Islam cui i musulmani si riferiscono, la pluralita di correnti e reti
associative e, elemento molto importante, le diverse tipologie di appartenenza personale all'lslam.

| contesti di origine da cui gli immigrati musulmani provengono conferiscono infatti al vissuto religioso
caratteristiche specifiche, derivanti dalla storia pit 0 meno lunga che ha segnato l'inculturazione
dell’Islam in ambiti regionali differenti. Se i contenuti della fede sono i medesimi, i vissuti che ne

61


http://www.oasiscenter.eu/it/autori/andrea-pacini

scaturiscono presentano una gamma di caratteristiche proprie: basti pensare al generale carattere
spirituale e devozionale dell’'Islam africano sub-sahariano e indiano, al tono maggiormente legale che la
pratica religiosa assume nei Paesi arabi, fino alle forme di Islam politico diffuse oggi in modo
trasversale in molti contesti, con i nuclei piu importanti nelle aree mediorientale e pakistana.

Se vi € pero un pericolo nell’'lslam contemporaneo, come nota con acutezza Olivier Roy, € il processo
di deculturazione cui € sottoposto dalle recenti interpretazioni radicali da un lato e conservatrici — di
ispirazione wahabita e neo-tradizionalista — dall’altro (1): entrambe queste correnti, insistendo sulla
dimensione legale e politica considerata come la quintessenza del “vero Islam”, di fatto rifiutano e
combattono tutta una tradizione di vissuti religiosi in cui I'lslam ha trovato espressione, non solo a livello
popolare, ma anche a livello di élite. In questo senso le correnti sopra citate si dichiarano nemiche sia
dell’'lslam spirituale delle confraternite sufi — che insistono sull’apporto del “cuore” al vissuto di fede —
sia della teologia islamica piu creativa, antica e contemporanea, accusata di cedere alle lusinghe
interpretative dell’intelligenza invece di sottomettere quest’ultima al puro dato rivelato accolto in quella
che viene ritenuta la sua concreta letteralita.

Elemento differenziante di importanza fondamentale € poi 'appartenenza personale all’'lslam, che in
Europa trova spazio di espressione maggiore che nei Paesi musulmani di origine: in questi ultimi la
pressione legale e sociale crea un’elevata uniformita di osservanza religiosa, per quanto oggi
sottoposta a maggiori sollecitazioni e a ridefinizioni plurime sul piano individuale, soprattutto in alcuni
Paesi come il Marocco e la Tunisia. E importante infine tenere presente che il pluralismo che
caratterizza I'lslam in Europa esprime anche diversi modi di comprendere la cultura europea e di
interagire con essa.

Nell'ultimo ventennio si &€ perd manifestato un nuovo fattore di pluralismo interno alla popolazione
musulmana in Europa, cioé I'emergere della componente giovanile, spesso identificata con la categoria
dei “giovani musulmani”. Si tratta dei figli delle prime generazioni di immigrati musulmani, che
presentano il dato comune di essere nati in Europa o di avere compiuto nei Paesi europei gran parte
del loro percorso di scolarizzazione. Essi rappresentano una componente peculiare in ambito
musulmano europeo, perché elaborano in modo proprio le relazioni sia in rapporto alla societa europea
sia in rapporto all'lslam. A differenza delle prime generazioni di immigrati musulmani, essi conoscono
infatti in modo piu approfondito la realta europea, mentre nella maggior parte dei casi conoscono male i
Paesi di origine della famiglia, spesso ignorandone anche la lingua e la cultura popolare, che
costituiscono invece il riferimento immediato degli immigrati di prima generazione.

Se & vero che lintegrazione in Europa della popolazione musulmana € una sfida importante sia per le
societa europee sia per la componente musulmana, € evidente che le giovani generazioni musulmane
giocheranno in tale processo un ruolo fondamentale. Per comprendere le prospettive future di
evoluzione dell’lslam in Europa, diviene dunque importante analizzare in quale misura e con quali esiti
I'appartenenza religiosa islamica giochi un ruolo piu 0 meno significativo nei vissuti dei giovani. Diviene
tuttavia altrettanto importante analizzare le modalita attraverso le quali I'appartenenza religiosa entra in

62


http://www.oasiscenter.eu/it/articoli/popoli-dell-islam/2008/12/01/la-rivoluzione-silenziosa-della-seconda-generazione#1

relazione con altre forme di appartenenza.

In questa prospettiva le appartenenze identitarie dei giovani musulmani vengono elaborate a partire
dall'intersezione dinamica di almeno tre fattori: il rapporto dialettico con I'lslam etnico delle prime
generazioni, le relazioni con la societa europea e l'influenza esercitata dalle correnti dell’lslam
transnazionale in Europa.

Mentre gli immigrati di prima generazione tendono a vivere il cosiddetto “Islam etnico”, ovvero a
riprodurre a livelli diversi il vissuto religioso e sociale del Paese di origine (consuetudini, comportamenti,
prassi sociali), i giovani di origine musulmana nati o scolarizzati in Italia e in altri Paesi europei tendono
a prendere nette distanze dall’lslam etnico e cercano di elaborare modalita diverse di rapporto con
I'lslam (2). Poiché tende a riprodurre forme di vita e codici dei Paesi di origine, I'lslam etnico viene
spesso vissuto in modo contrastato dalle giovani generazioni. Sovente infatti i giovani non leggono né
scrivono la lingua dei genitori e quasi sempre tendono a non riprodurre prassi tradizionali. Le diverse e
complesse modalita dei giovani di rapportarsi con I'lslam hanno dunque un denominatore comune: il
progressivo distacco dall’'lslam etnico e I'affermazione della logica individuale nel rapporto con la
dimensione religiosa. Si tratta di un processo in atto anche in alcune societa musulmane, ma in Europa
esso trova spazio assai pill evidente di espressione e costituisce una reale novita (3). E importante
sottolineare come questo processo di individualizzazione della scelta e della pratica religiosa sia un
fattore di decisa convergenza culturale con quanto sviluppatosi nella cultura europea in riferimento
all’'appartenenza religiosa. L’individualizzazione della scelta religiosa € inoltre ulteriormente favorita in
Europa dall’assenza di una legittima autorita religiosa islamica. Nell’emigrazione il musulmano
sperimenta infatti 'assenza di mediazione tra il testo rivelato e la propria individualita: mancano gli
ulema (i dottori della legge) e gli imam non sempre sono adeguati a tale compito.

Il processo di sfaldamento dell’lslam etnico in Europa, che interessa soprattutto 'ambito delle giovani
generazioni, non ¢ lineare né scontato nei suoi esiti: pud portare con sé i semi sia di una riforma
dell'lslam —in senso liberale o in senso neo-ortodosso — ma anche di una regressione fondamentalista.
In tutti i casi si tratta pero di forme di “Islam globale”, diffuse a livello transnazionale e che propongono
una visione interpretativa globale dell'Islam e dei suoi rapporti con il sistema “mondo” (4).

L’lslam liberale € diffuso in Europa, dove la grande maggioranza silenziosa di musulmani sta
collocando il riferimento religioso islamico nella dimensione privata, cioé nel vissuto religioso personale.
E un’evoluzione che puo sfuggire ai media, ma si tratta di una vera innovazione. | musulmani liberali
sono credenti, vedono I'lslam come fonte di valori e di senso, svolgono nel privato alcune pratiche
cultuali, ma non cercano di apparire come musulmani nelle relazioni sociali e prendono le distanze da
un eccessivo legame tra dimensione religiosa e sfera comunitaria. Un’altra forma di Islam
secolarizzato, piu tenue sul piano religioso, e costituito dai praticanti “stagionali”, che osservano la
norma religiosa o il rito solo in concomitanza con i riti di passaggio della vita (circoncisione, matrimonio,
funerale) o con le principali feste.

63


http://www.oasiscenter.eu/it/articoli/popoli-dell-islam/2008/12/01/la-rivoluzione-silenziosa-della-seconda-generazione#2
http://www.oasiscenter.eu/it/articoli/popoli-dell-islam/2008/12/01/la-rivoluzione-silenziosa-della-seconda-generazione#3
http://www.oasiscenter.eu/it/articoli/popoli-dell-islam/2008/12/01/la-rivoluzione-silenziosa-della-seconda-generazione#4

L’altro esito possibile del percorso di soggettivizzazione della scelta religiosa € il processo di
reislamizzazione, che si esprime nelle varie correnti che confluiscono nell’'lslam ortodosso. La religione
permette un processo di riscoperta e di affermazione identitaria, inserendo I'individuo in una
dimensione di appartenenza comunitaria. L’Islam ortodosso nel suo insieme non va confuso con I'lslam
fondamentalista, anche se comprende al suo interno correnti e manifestazioni fondamentaliste. Si
tratta, invece, di un complesso e articolato fenomeno di riappropriazione personale di un Islam “piu
puro”, il piu possibile spogliato di connotazioni etnico-culturali, mediante un riferimento diretto ai testi
sacri e alla tradizione legale formale; soprattutto nel caso della versione neo-ortodossa cosmopolita,
I'lslam ortodosso cerca un dialogo aperto, seppur non sempre privo di contraddizioni, con la cultura
europea.

Rilettura della Tradizone

La novita degli anni Novanta, soprattutto in Francia, e attualmente in fase di iniziale diffusione anche in
Italia, € 'emergere, soprattutto in ambito giovanile, della corrente neo-ortodossa. Quest'ultima corrente
e caratterizzata dal fatto che i suoi membri esprimono un’adesione convinta all’appartenenza religiosa
musulmana, accolta nella sua dimensione dottrinale e comunitaria sul piano religioso, ma posta in
dialogo attivo con la cultura europea e con I'appartenenza di cittadinanza al Paese europeo di
residenza. L’'Islam neo-ortodosso cerca di creare nuovi spazi di aggregazione in cui esprimersi: i
giovani musulmani neo-ortodossi non frequentano tanto le moschee, ma piuttosto si impegnano sul
piano associativo, con attivita di sostegno e promozione umana e sociale a livello di quartiere. Queste
associazioni sono tendenzialmente inter-etniche; vorrebbero essere miste, ma in Francia sono
prevalentemente maschili, mentre in Italia il tasso di presenza femminile € alto; si dicono interessate al
dialogo interreligioso, ma questo rimane spesso un’affermazione di principio per mancanza di
preparazione; promuovono inoltre un forte impegno civico e sociale, soprattutto a livello locale di
guartiere o di ambiente cittadino. La corrente neo-ortodossa si sta esprimendo soprattutto in Francia e,
in modo iniziale, in Italia. Un’espressione analoga all'lslam neo-ortodosso francese ¢ in Italia
I’Associazione dei Giovani Musulmani di Italia (5). L'intenzione della corrente neo-ortodossa di
coniugare la fedelta alla dimensione religiosa islamica e la leale appartenenza alla societa italiana o
francese e alla sua cultura implica una rilettura di molte espressioni tradizionali dell’lslam, aspetto che
non manca di provocare conflitti inter-generazionali talora accesi. D’altra parte I'elaborazione di un
dialogo fecondo tra Islam e cultura europea richiede una rinnovata ermeneutica delle fonti islamiche:
questa un’impresa fondamentale, con la quale tuttavia i giovani musulmani hanno difficolta a cimentarsi
in prima persona, almeno per il momento, non avendo le competenze dottrinali necessarie.

Se il rapporto con I'appartenenza religiosa é variegato tra i giovani musulmani, non si deve dimenticare
che la sua evoluzione dipende anche dall'insieme delle relazioni sociali che i singoli sperimentano in
contesto europeo. Recenti ricerche mostrano come le espressioni di un’identita islamica ortodossa di
tipo neo-tradizionalista o radicale sono percentualmente piu diffuse in Germania, dove la mancata
integrazione professionale, economica e sociale di quote rilevanti tra i giovani di origine immigrata porta
a forme estese di reislamizzazione come fenomeno di affermazione identitaria contro un’esclusione
sperimentata nei fatti (6). Al contrario € interessante notare come le rivolte urbane scoppiate negli ultimi

64


http://www.oasiscenter.eu/it/articoli/popoli-dell-islam/2008/12/01/la-rivoluzione-silenziosa-della-seconda-generazione#5
http://www.oasiscenter.eu/it/articoli/popoli-dell-islam/2008/12/01/la-rivoluzione-silenziosa-della-seconda-generazione#6

anni nelle periferie di citta sia britanniche sia francesi, pur vedendo come attori giovani di origine
immigrata in molti casi di matrice culturale musulmana, non sono mai state contrassegnate da
rivendicazioni identitarie di tipo islamico, qualificandosi invece come rivendicazione di una fruizione
effettiva di quanto la cittadinanza europea promette in termini di diritti e di affermazione professionale e
sociale. Questi fenomeni ci conducono a concludere che per quanto il fattore religioso sia importante
sul piano dell’identita personale e collettiva, specie per coloro che appartengono al contesto
musulmano, tuttavia nel percorso di integrazione esso entra in rapporto dinamico con una serie di altri
fattori di ordine economico e sociale, che detengono tutta la loro importanza non solo nel determinare
gli esiti del processo di integrazione dei musulmani in Europa, ma anche nell’influenzare la tipologia, le
forme espressive e i registri di attivazione sul piano pubblico dell’appartenenza religiosa.

(1) O. Roy, Global Muslim. Le radici occidentali del nuovo Islam, Feltrinelli, Milano 2003, 103-157.

(2) L. Babeés, L’altro Islam. Un’indagine sui giovani musulmani e la religione, Edizioni Lavoro, Roma
2000; J. Cesari — A. Pacini (a cura di), Giovani musulmani in Europa, Edizioni della Fondazione
Giovanni Agnelli, Torino 2005.

(3) M. Tozy, L’Islam e la sfida delle appropriazioni, in La liberta religiosa tra tradizione e moderni diritti
dell’'uomo, Edizioni della Fondazione Giovanni Agnelli, Torino 2002, 119-137.

(4) J. Cesari, La leadership islamica in Europa tra fondamentalismo e cosmopolitismo, in J. Cesari - A.
Pacini (a cura di), Giovani musulmani in Europa, cit., 1-14; Id., Musulmans et republicains, Editions
Complexe, Paris 1998.

(5) Per un’analisi delle dinamiche interne ai giovani musulmani in Italia si veda: A. Frisina, Giovani
musulmani d’ltalia. Trasformazioni socio-culturali e domande di cittadinanza, in J. Cesari — A. Pacini (a
cura di),Giovani musulmani in Europa, 139-159, e nello stesso volume anche il saggio della medesima
autriceMusulmani e Italiani tra le altre cose, 161-187; si veda inoltre: A. Frisina, Giovani musulmani
d’ltalia, Carocci, Roma 2007.

(6) C. Wilpert, | giovani musulmani in Germania, in J. Cesari — A. Pacini (a cura di), Giovani musulmani
in Europa, 69-114.

La professione di fede secondo il Corano

Michel Cuypers | giovedi 1 maggio 2008

Non e sempre facile dissociare la lettera delle Scritture e, nel nostro caso, la lettera del Corano dagli
sviluppi teologici e giuridici che vi si sono innestati con il passare del tempo. L'idea di testimonianza
nell'lslam evoca infatti immediatamente la shah&da, la professione o (letteralmente) la "testimonianza"
di fede per mezzo della quale si diventa musulmani e che ogni credente ripete lungo tutta la propria

65


http://www.oasiscenter.eu/it/articoli/popoli-dell-islam/2008/12/01/la-rivoluzione-silenziosa-della-seconda-generazione#esponente_1
http://www.oasiscenter.eu/it/articoli/popoli-dell-islam/2008/12/01/la-rivoluzione-silenziosa-della-seconda-generazione#esponente_2
http://www.oasiscenter.eu/it/articoli/popoli-dell-islam/2008/12/01/la-rivoluzione-silenziosa-della-seconda-generazione#esponente_3
http://www.oasiscenter.eu/it/articoli/popoli-dell-islam/2008/12/01/la-rivoluzione-silenziosa-della-seconda-generazione#esponente_4
http://www.oasiscenter.eu/it/articoli/popoli-dell-islam/2008/12/01/la-rivoluzione-silenziosa-della-seconda-generazione#esponente_5
http://www.oasiscenter.eu/it/articoli/popoli-dell-islam/2008/12/01/la-rivoluzione-silenziosa-della-seconda-generazione#esponente_6
http://www.oasiscenter.eu/it/autori/michel-cuypers

esistenza, al punto che essa finisce per caratterizzarne l'identita stessa: «Non vi € dio se non Dio e
Muhammad é I'Inviato di Dio».

Tale professione-testimonianza di fede non compare in questa forma condensata nel Corano, anche
se, disseminati nel testo, si possono ritrovare tutti gli elementi che la compongono. Chi si converte
all'lslam deve pronunciare questa formula davanti a dei testimoni, se possibile davanti a un giudice
musulmano, il gadhi, dichiarando esplicitamente due volte: «Lo testimonio che: non vi & dio se non Dio;
e io testimonio che: Muhammad ¢ I'Inviato di Dio». Cosi pronunciata in un contesto giuridico, tale
professione di fede riunisce i due ambiti o campi semantici nei quali si trovano, nel Corano, il verbo
"testimoniare" (shahada) con i suoi derivati (testimonianza, shahada; testimone, shéahid; testimone-
martire, shahid): I'ambito giuridico e quello della fede.

Applicato all'ambito giuridico, il verbo "testimoniare”, con il suo corollario di "testimone" (shahid),
riguarda essenzialmente la questione del numero e della qualita del o dei testimoni richiesti in certe
situazioni e le modalita della testimonianza: due uomini, o in mancanza di uno di questi, un uomo e due
donne, sono richiesti come testimoni di un credito [2,282]; quattro testimoni per un adultero [4,15]; un
gruppo di credenti deve assistere all'esecuzione del castigo del fornicatore [24,2]; in materia di
successione, sono proposte diverse forme di testimonianza [5,106-108]. Ma non € Il'aspetto giuridico
della testimonianza quello su cui vogliamo soffermarci. Nell'ambito propriamente religioso, quello della
fede, la prima di tutte le testimonianze €& quella che Dio rende a se stesso. Riecheggiando il Libro
dell'Esodo, ma in una formula che ricorda piuttosto Isaia («Non sono forse io, il Signore? Fuori di me
non c'e altro Dio; Dio giusto e salvatore non c'é fuori di me. [...] lo sono Dio, non ce n'é altri» - Is 45,21-
22), Dio testimonia davanti a Mose, dinanzi al roveto ardente: «In verita lo, lo sono Dio, non v'é altro dio
che Me!» [20,14]. Questa € la ragione per la quale il Corano da a Dio il nome di "credente" (mu'min;
59,23), che va inteso come «colui che testimonia della sua propria veridicita, colui che pronuncia la
testimonianza di fede in sé stesso» (1).

Dal lato degli uomini, la testimonianza di fede risale ai primordi della storia, quando Dio concluse un
patto (mithaq) con le prime generazioni umane, facendo loro riconoscere la sua signoria, in una
testimonianza orale: «E quando il tuo Signore trasse dai lombi dei figli d’Adamo tutti i lor discendenti e li
fece testimoniare contro se stessi: "Non sono lo, chiese, il vostro Signore?" Ed essi risposero: "Si,
I'attestiamo!"» [7,172] (2). Cosi facendo, Dio fa testimoniare gli uomini circa il monoteismo iscritto nella
loro natura (la fitra, 30,30). Quando i credenti musulmani pronunciano la shahada, riattualizzano la
testimonianza del patto originale mentre al tempo stesso attestano la conoscenza innata di Dio che Egli
ha deposto in loro creandoli: «Drizza quindi il tuo volto alla vera Religione, in purita di fede, Natura
prima (fitra) in cui Dio ha naturato gli uomini» [30,30] (3).

Il primo membro della shahada «non vi & dio se non Dio» si ritrova in questa forma precisa solo in due
passi del Corano [37,35 e 47,19], ma si danno varianti con lo stesso significato: «Non vi & dio se non
Lui/Me/Te» [2,163; 16,2; 21,87 etc.]. E I'affermazione, in tutte le sue forme, del monoteismo € senza
discussione il tema attorno a cui ruota tutto il Corano.

Ma poiché gli uomini ricadono senza cessa nelle tenebre dell'oblio e del politeismo, Dio invia loro
continuamente i suoi profeti per ricondurli alla fede, "ricordando" loro il puro monoteismo cui hanno reso
testimonianza al momento del patto originale. Pertanto, la fede nella veridicita dell'Inviato di Dio e del
suo Messaggio diventa inseparabile dalla fede in Dio: la testimonianza di fede riunisce

66



necessariamente i tre elementi. E tali si ritrovano (con l'aggiunta degli angeli, certamente quali
mediatori della Parola, tra Dio e il profeta) nel versetto seguente: «ll Messaggero di Dio [Muhammad]
crede in cio che gli & stato rivelato dal suo Signore e cosi tutti i credenti credono ciascuno in Dio e nei
Suoi Angeli, nei Suoi Libri, nei Suoi Messaggeri» [2,285].

Il legame tra la testimonianza resa all'unicita di Dio e quella resa alla veridicita del Profeta e stabilito
ancora nel Corano per il fatto che nel Libro sacro dell'lslam compare un secondo patto, quello detto "dei
profeti”, attraverso il quale Dio fa testimoniare a tutti i profeti di riconoscere in anticipo la profezia di
Muhammad: «E quando Iddio strinse un patto con i Profeti, dicendo: "Ecco un Libro e una Sapienza
che vi ho dati: un Messaggero vi sara, poi, inviato a confermare la rivelazione che voi gia avete.
Credetegli e sostenetelo”. E disse ancora: "Confermate e accettate il mio patto a questa condizione?"
Risposero: "Confermiamo!" Ed Egli disse: "Testimoniate e io testimonierd con voi"» [3,81].

L'Unicita di Dio

La testimonianza, nel Corano, riguarda dunque prima di tutto I'unicita del Dio trascendente, che non
conosce eguali. Essa esclude per conseguenza sia ogni molteplicita di déi sia ogni molteplicita in Dio. E
quanto esprime il credo che Dio comanda al Profeta di pronunciare (Di') come testimonianza di fede,
nella sura 112 che chiude il Corano:

1 Di": "Lui, Dio [€] Uno

2 Dio, la Roccia,

3 Non genero né fu generato
4 E non vi sono per Lui eguali,
neppure Uno (4)

Questa testimonianza resa a Dio ricorda, come si e visto, parecchi testi del Primo Testamento. Il popolo
d'Israele ha la vocazione di testimoniare il Dio unico di fronte alle nazioni pagane.

Nel Nuovo Testamento le cose vanno diversamente: senza cancellare la testimonianza fondamentale
resa al Dio unico (Gesu ricorda lo Shema' Israel: «Ascolta, Israele, il Signore Dio nostro € I'unico
Signore» etc. - Mc 12,29), la testimonianza del Nuovo Testamento € interamente centrata sulla persona
e sull'opera del Cristo. Con Dio, suo Padre, Gesu rende testimonianza a se stesso, come suo Inviato:
«Sono io che do testimonianza di me stesso, ma anche il Padre, che mi ha mandato, mi da
testimonianza» [Gv 8,18]. A sua volta, il discepolo del Cristo & chiamato a rendergli testimonianza, in
primo luogo circa la sua resurrezione (prova della sua veridicita) e circa la sua opera redentrice: «Cosi
sta scritto: il Cristo dovra patire e risuscitare dai morti il terzo giorno e nel suo nome saranno predicati a
tutte le genti la conversione e il perdono dei peccati, cominciando da Gerusalemme. Di questo voi siete
"testimoni"» [Lc 24,46-48]. Tutta la missione di Paolo si iscrive nella prospettiva di questa
testimonianza, ed € ancora in vista di questa testimonianza che Giovanni scrive il suo Vangelo e la sua
Apocalisse: «Chi ha visto ne da testimonianza e la sua testimonianza & vera e egli sa che dice il vero,
perché voi crediate» [Gv 19,35; Ap 1,9].

In una prospettiva di teologia comparata delle Scritture, si vede dunque che l'oggetto centrale della
testimonianza, nel Corano e nel Nuovo Testamento, differisce radicalmente, poiché I'affermazione del
Dio unico, nel Corano, s'accompagna a una negazione piu volte ripetuta della filiazione divina di Gesu
(ad esempio, 5,17,116-117 e la sura 112 citata sopra, che forse in un primo momento prendeva di mira

67



il politeismo, ma che in seguito si applicava certamente anche al Cristianesimo), mentre questa
filiazione e l'oggetto stesso della testimonianza neotestamentaria, perché e nell'incarnazione
redentrice, che giunge a compimento nella Resurrezione, che Gesu rivela al tempo stesso la sua
missione di Figlio e I'amore universale di suo Padre, che «vuole che tutti gli uomini siano salvi e arrivino
alla conoscenza della verita» [1Tm 2,4]. E a questo titolo che egli & il «testimone fedele» [Ap 1,5].

L'oggetto della testimonianza coranica € dunque totalmente sovratemporale: Dio, nella sua realta
metafisica eterna; invece, quello del Nuovo Testamento si iscrive nel tempo. Pur preparata dalla storia
d'Israele, la testimonianza neotestamentaria annuncia una realta radicalmente nuova: «Quelle cose che
occhio non vide, né orecchio udi né mai entrarono in cuore di uomo, queste ha preparato Dio per coloro
che lo amano» [1Cor 2,9]; essa per0 € apparsa con Gesu nella «pienezza del tempo» [Gal 4,4].

Quanto all'atto che la performa, la testimonianza islamica ricopre tutta la storia: attinge alle origini
dell'umanita con il patto originario (il mithaq) ed é ripresa da tutti i profeti inviati da Dio, da Adamo fino a
Muhammad, sigillo dei profeti. La testimonianza cristiana invece € legata storicamente alla «nuova
Alleanza» conclusa nel sangue di Gesu [Lc 22,20] e alla fondazione della Chiesa. Il carattere
sovrastorico della testimonianza islamica discende inoltre dal fatto che essa é iscritta nella natura
stessa (fitra) del credente, come si & avuto modo di vedere: essa € dunque necessariamente antica
guanto questa natura. Per tale ragione il Corano si designa molto frequentemente come il "Ricordo"
(dhikr): esso ricorda all'uomo quello che egli ha dimenticato, ma che rimane nondimeno iscritto nella
sua natura. Per contro nel Nuovo Testamento la testimonianza di fede € un dono gratuito di Dio,
distinto dalla creazione, un dono che non era ancora «entrato nel cuore dell'uomo», ma che ogni uomo
e chiamato ad accogliere nella sua storia personale. Il Nuovo Testamento non si presenta come un
Ricordo: € prima di tutto I'Annuncio di una buona "notizia", il «Vangelo [buona novella] di Gesu Cristo,
figlio di Dio» [Mc 1,1] (5).

Il fatto che la testimonianza islamica sia iscritta nella natura umana le conferisce una sorta di evidenza
che da alla fede musulmana una stabilita quasi incrollabile, quanto la stessa natura umana. Il pit delle
volte si constata presso i musulmani una certezza sorprendente d'essere nel vero, che non lascia
spazio ad alcun dubbio o oscurita. La fede cristiana e la testimonianza che ne discende & un dono
"soprannaturale” che Dio fa all'uomo, distinto dalla natura che egli possiede per la creazione, e che per
tale ragione resta fragile, essendo sottomesso alla liberta umana sempre fallibile. La fede cristiana
procura una certezza, ma non l'evidenza, che si svelera solo nell'aldila: «Ora vediamo come in uno
specchio, in maniera confusa; ma allora vedremo a faccia a faccia. Ora conosco in modo imperfetto,
ma allora conoscero perfettamente, come anch'io sono conosciuto» [1Cor 13,12].

Proclamazione Orale

Secondo il Corano, la testimonianza & una proclamazione orale che attesta una verita, quella del Dio
unico. Senza dubbio, i teologi preciseranno che la testimonianza deve essere accompagnata dalla
sincerita, dall'assenso del cuore (sidq). Ma Il'atto della testimonianza in quanto tale &€ un'attestazione
orale. Le buone opere (sélihat) fanno certamente parte dell'ubbidienza che 'uomo deve a Dio, ma il
Corano non le presenta come facenti parte della testimonianza di fede. Nel Nuovo Testamento, non
sono solo le parole, ma anche le opere a far parte dell'atto di testimoniare. Cosi & in primo luogo per la
testimonianza che Gesu si da: «Quelle stesse opere che io sto facendo, testimoniano di me che il

68



Padre mi ha mandato» [Gv 5,36; cfr. anche 10,25,37-38]. Lo stesso deve valere per i suoi discepoli,
che Gesu invia ad annunciare la Buona Novella non soltanto con la parola, ma anche con esorcismi e
guarigioni, in una poverta di mezzi simile alla sua [Lc 9,1-6]. Di fronte alle contrarieta e alla
persecuzione, questa testimonianza sara vissuta nella sofferenza: «Non vergognarti dunque della
testimonianza da rendere al Signore nostro, né di me, che sono in carcere per lui; ma soffri anche tu
insieme con me per il vangelo» [2Tm 1,8]. Cosi la testimonianza suprema del cristiano sara data nel
dono della vita, nel "martirio” (“testimonianza" in greco), quand'egli € messo a morte dai suoi
persecutori, disarmato, identificato al Cristo crocifisso. Anche nell'lslam, la testimonianza suprema e
data nel martirio, ma il credente diviene martire, shahid affrontando la morte nel combattimento per
I''lslam. E in quel momento che si realizza perfettamente I'lslam, la "remissione di tutto il proprio essere"
a Dio (secondo il significato stesso della parola Islam).

Si € appena visto che nel Nuovo Testamento la testimonianza € legata alla missione degli apostoli e dei
discepoli, inviati da Gesu nel mondo per rendergli testimonianza: «Mi sarete testimoni a Gerusalemme,
in tutta la Giudea e la Samaria e fino agli estremi confini della terra» [At 1,8].

Il corrispondente della missione nel Corano € la da'wa, termine che designa oggi la propa—gazione
pacifica dell'lslam attraverso la predicazione. Il termine significa pit esatta-mente "la chiamata". Nel
Corano, e fonda-men-talmente Dio a chiamare alla fede: «A Lui [Dio] appartiene la chiamata di verita»
[13,14] (6). Ma la sua chiamata perviene agli uomini per il tramite dei profeti e "inviati" (rusul). All'ultimo
tra di essi il Corano raccomanda: «Chiama gli uomini alla Via del Signore, con saggi ammonimenti e
buoni, e discuti con loro nel modo migliore» [16,125]. Egli & un semplice trasmettitore del messaggio
coranico: «ll Messaggero di Dio non ha altro obbligo che trasmettere il Suo messaggio» [5,99]. Nel
Corano non € detto che i credenti saranno investiti della stessa missione di predicazione: questo ruolo
e riservato ai profeti-inviati. La propagazione dell'lslam attraverso la predicazione, la da'wa, si &
organizzata solo piu tardi. Per contro, la chiamata di Dio trasmessa dal Profeta si rivolge, come nel
Nuovo Testamento, a ogni uomo. Coloro che la rifiutano saranno sottomessi al Giudizio divino, con
testimoni a carico [16,84-89; 49, 51], nell'Ultimo Giorno. Si ritrova qui il senso giuridico della
testimonianza, applicato al Giudizio Finale.

In una prospettiva di dialogo interreligioso, appare dunque evidente che il tema della testimonianza si
pone in termini differenti nel Corano e nella Bibbia.

Dal punto di vista dell"oggetto" della testimonianza (I'unicita di Dio), il Corano & vicino al Primo
Testamento [ad esempio Dt 4,35,39; Is 45,21-22]. Il Primo Testamento tuttavia include sempre in
guesto oggetto le gesta salvifiche di Dio che punteggiano la storia d'Israele e a cui il Corano non
conferisce lo stesso significato. Il Nuovo Testamento riprende la testimonianza del Primo Testamento,
ma in modo piuttosto implicito, come una cosa acquisita, perché & innanzitutto centrato sulla novita
radicale che annuncia: la persona e I'opera salvifica del Cristo. Quanto all"'atto" della testimonianza, nel
Corano esso € prima di tutto I'attestazione orale di fede, di fronte a Dio e alla comunita credente, in
risposta alla chiamata (da'wa) di Dio trasmessa dal suo Profeta. Nel Nuovo Testamento, invece, la
testimonianza & insieme predicazione e azione, inseparabilmente legate alla missione di ogni discepolo
del Cristo, inviato nel mondo per testimoniarvi, in parole e opere, I'amore salvifico di Dio rivelato in
Cristo Gesu.

69



(1) Secondo Louis Gardet, che si fonda sull’autorita di Jurjani. L. Gardet, L’islam. Religion et
communauté, Desclée de Brouwer, Paris 1967, p. 33; cfr. anche D. Masson, Le Coran,
Gallimard, Bibliotheque de la Pléiade, Paris 1967, p. 950.

(2) Il Corano parla dei discendentidei figli d’Adamo. In seguito e a partire di un certo numero di
tradizioni profetiche di tipo neoplatonizzante si sviluppera I'idea di un patto stretto

con le anime umane nella preeternita, prima della creazione propriamente detta. Il Corano,
come avevano gia constatato i teologi razionalisti mu‘taziliti, € estraneo a queste speculazioni.

Cfr. Genevieve Gobillot, Pacte prééternel in Mohammad Ali Amir-Moezzi, Dictionnaire du Coran, Robert
Laffont, Paris 2007, pp. 627-631 (trad. italiana: Patto preeterno in Dizionario

del Corano, a cura di I. Zilio-Grandi, Mondadori, Milano 2007, pp. 629-633).
(3) G. Gobillot, Nature innée, ibid., 591 (trad. italiana: Natura innata, pp. 569-573).

(4) [Per questa suraci atteniamo alla traduzione dell’autore (N.d.T.)];per la resa del termine Samad con
“‘roccia” (v. 2), cfr. M. Cuypers, Une lecture rhétorique et intertextuelle de la sourate al-Ikhlas, “MIDEQO”
(“Mélanges de I'Institut Dominicain d’Etudes Orientales du Caire”), 2004, pp. 25-26 e 141-175.

(5) Anche il Corano si definisce talora come “Buona Novella” (bashra 2,97; 16,89,102; 27,2; 46,12), ma
guesto uso e molto meno centrale e frequente di “Ricordo” (dhikr, pit di cinquanta occorrenze).

(6) Anche in questo caso ci atteniamo alla traduzione dell’autore (N. d. T.).

La creazione, segno per chi ha "sano intelletto"

H'mida Ennaifer | lunedi 1 ottobre 2007

Se si fa tabula rasa delle reazioni, pil 0 meno spontanee, suscitate dal discorso di Benedetto XVI a
Ratisbona, ci si trova di fronte a una novita alquanto significativa in certe élites musulmane. Ad alcuni
passi della conferenza del Santo Padre sono state date numerose risposte ponderate e soprattutto
razionali. E la prova che il mondo musulmano, contrariamente ai pregiudizi di molti osservatori, non &
avviato ad affondare definitivamente nel disordine e nell'integralismo. Nel nostro studio seguiremo
guesta stessa linea, che € propria della Rivelazione coranica e della tradizione del Profeta. Infatti il
progresso dell'apostolato di Muhammad, all'epoca dell'lslam primitivo e di fronte a un paganesimo
arabo impregnato di determinismo, risulta, in gran parte, da questa facolta di discernimento tra il bene e
il male, il vero e il falso, e persino tra il bello e il brutto.

70


http://www.oasiscenter.eu/it/autori/h-mida-ennaifer

Essere credenti, secondo il Libro rivelato, &, prima di tutto, dare prova di un buon senso, scevro da ogni
alienazione dannosa alla comprensione innata della fitra, la natura umana. Cosi la fede é all'origine di
una liberazione che permette ad ognuno di ritrovare la perfezione originale. Da questa visione
ottimistica sulla natura umana deriva l'idea, sostenuta dal Corano e dalla Tradizione profetica, che uno
sguardo nuovo, che sondi l'universo e ne legga con giudizio i segni, consolida la fede: «E in verita, nella
creazione dei cieli e della terra e nell'alternarsi del giorno e della notte vi sono segni per quei che han
sano intelletto». (Corano, La famiglia di 'Imréan 3,190). Credere (dmana) indica, nel lessico coranico,
una liberazione della coscienza individuale: «Drizza quindi il tuo volto alla vera Religione, in purita di
fede, Natura prima in cui Dio ha naturato gli uomini. Nessun mutamento patisce la Creazione di Dio:
guella e la Religione retta» (Corano, | Romani 30,30).

La liberazione € duplice: essa concerne tanto la vita intellettuale e spirituale, purificata da ogni angoscia
esistenziale, che la vita comunitaria nelle sue varianti culturali, sociali e politiche. L'esistenza del
fondatore dell'lslam ne € la prova. La sua opera ha trasformato quella dei membri della sua tribu e dei
suoi adepti. La fede, dono divino, interpella la ragione umana, l'arricchisce e fa del credente il centro
della vita. Ne deriva una complementarieta tra fede e ragione. Ne deriva anche che la trascendenza
nell'lslam & compatibile con I'immanenza di Dio.

Risposta alla chiamata

Questa specificita € all'opera dai primi versetti del Corano fino alla rivelazione tarda dell'epoca di
Medina. | primi versetti, in materia, sono illuminanti: «Grida in nome del tuo Signore, che ha creato, ha
creato I'uvomo da un grumo di sangue! Grida! Ché il tuo Signore € il Generosissimo, Colui che ha
insegnato l'uso del calamo, ha insegnato all'uomo cid che non sapeva. Ma no! L'uomo prevarica
appena crede d'esser ricco. Ma al tuo Signore tu finirai per tornare» (Corano, Il grumo di sangue 96,1-
5).

In questi versetti della prima rivelazione, risiede, come afferma cosi bene Jacques Berque, l'ipotesi
iniziale, quella che da I'impulso a tutto il resto della rivelazione. L'asse centrale & qui formato
dall'incontro dell'uomo con I'Eterno. Ne discendono la finalita dell'uomo, il perché di questo incontro e il
pericolo che la minaccia. L'originalita dell'incontro sta nel qualificativo attribuito al Signore. Egli &
accompagnato dall'aggettivo possessivo «tuo»: tuo Signore, Rabbu-ka. Questo avvicinamento che
rasenta l'intimita, presente nella prima sura, continua nelle seguenti. La cronologia del primo periodo
meccano mostra che questa formula si prolunga e si amplifica. Gli esegeti tradizionali hanno voluto
vedervi il segno psicologico del sostegno di Dio al Profeta, ma questa interpretazione resta parziale,
perché la lettura delle sure di questo periodo rivela I'attribuzione innumerevole e non esclusiva di
guesta formulazione a Muhammad.

Il termine Rabb viene posto in relazione ad altri nomi: «Questo & un avvertimento: or chi lo vuole,
prenda verso il suo Signore la Via» (Corano, L'Avvolto nel Manto 73,19); stesso impiego nella sura 100
versetto 6: «In verita I'uomo € ingrato verso il suo Signore». Lo stesso si puo dire per le sure 91, 1, 81,
113 e 114. In questi esempi, il termine (Rabb) abbraccia gli uomini, I'Oriente, I'Occidente e il Tempio.
Non é piu soltanto questione di sostegno al Profeta. La Sura dei Negatori (109) rappresenta bene
guesto cammino. Vi si legge: «O Negatori! lo non adoro quel che voi adorate, né voi adorate quel che

71



io adoro; [...] voi avete la vostra religione, io la mia». La rivelazione aspirava a fare del termine Rabb
una parola pregnante, che cristallizzi in un punto luminoso il rapporto tra trascendenza e immanenza,
tra I'Eterno e 'Umano. Nelle prime trenta sure, essa gli conferisce un doppio significato: uno spirituale e
I'altro teologico. Spirituale, in quanto avvicina il sacro all'uomo, a livello materiale e affettivo. Teologico,
in quanto consacra Dio Signore degli uomini, dei cieli e delle terre, e di conseguenza Maestoso,
Onnipresente e soprattutto Unico. Si tratta di una rottura con il sacro come lo viveva I'Arabia pagana,
che adorava le sue divinita, poi le abbandonava o le faceva a pezzi. Questa rottura dara al termine
Rabb sinonimi come Allah e llah, ai quali gli arabi pagani sono abbastanza familiarizzati, con un vasto
apparato esplicativo, che, in un contesto nuovo, assicura il primato a questa parola. In questo quadro si
opera un cambiamento del sacro, di cui il versetto 6 della sura dei Negatori e l'illustrazione: «Voi avete
la vostra religione, io la mia». Stabilendosi dopo numerose prove a Medina, la prima comunita
musulmana acquista una forza e un'adesione incontestabile. Ma questo non ebbe alcun impatto sulla
primitiva concezione della fede nell'lslam e del suo rapporto con la ragione e la liberta.

Il Versetto 256 della sura seconda, La Vacca, conferma questa continuita, secondo la quale la
conoscenza di Dio nell'lslam passa per una riscoperta di sé e un ritorno alla purezza originale: «Non vi
sia costrizione nella Fede: la retta via ben si distingue dall'errore, e chi rifiuta Taghat [i demoni] e crede
in Dio s'é afferrato all'impugnatura saldissima che mai si pud spezzare, e Dio ascolta e conosce».
Secondo la tradizione musulmana, questo versetto fu rivelato quando alcuni musulmani di Medina
vollero, sotto coercizione, convertire all'lslam i loro propri figli, nati ebrei o cristiani. Esso € stato rivelato
per riprovare ogni sorta di violenza inflitta a chiunque per indurlo ad adottare una fede, fosse pure
I'lslam, perché la fede & indissociabile dal libero arbitrio. Tra fede e libertd, il legame e consustanziale,
cosi come tra religione e discernimento. Credere € anche contare sulla saggezza dell'uomo che &
generata dal soffio divino e che e presente in ogni creatura umana. Questa saggezza puo veramente
irraggiarsi solo se ognuno ravviva l'impegno personale di una fede che € anche una risposta libera alla
chiamata di Dio.

L'alleanza tra conoscenza naturale e liberta umana, alla quale solo esseri liberi possono aderire, si
incarna in un patto originale (mithaq) tra il Creatore e la sua creatura. In un celebre versetto il Corano
presenta, faccia a faccia, Dio in tutta la sua maesta e I'umanita intera, per svelarci tutti i risvolti della
fede: «E quando il tuo Signore trasse dai lombi dei figli d’Adamo tutti i loro discendenti e li fece
testimoniare contro se stessi: "Non sono lo, chiese, il vostro Signore?". Ed essi risposero: "Si,
I'attestiamo!"» (Corano, Il Limbo 7,172).

Sacralita e progresso umano

Per meglio penetrare il carattere innato del discernimento della fede che fonda I'lslam, il Corano, di
converso, ci invita a chinarci sullo spirito del miscredente. Per il Corano essere infedele é distogliersi
volontariamente da questa lucidita interiore e spontanea, € sottrarsi alla retta ragione. Una tale
ostinazione, contraria alla ragione e al buon senso, é dipinta con i piu cupi colori; dicono i miscredenti:
«O Dio! Se questa & proprio verita che viene da Te, fa piovere su di noi una pioggia di pietre dal cielo»
(Corano, Il Bottino 8,32). Aggiungiamo a cio che se i "germi" della fede e della ragione sono inerenti
alla natura umana, la questione si pone allora a livello del legame tra fede e ragione in seno alla
Rivelazione. Per chiarire questo interrogativo, & importante sottolineare che esso sfiora nel Corano un
aspetto antropologico generalmente occultato.

72



Segnaliamo innanzitutto che, sui circa seimilatrecento versetti che compongono il testo coranico, la
radice 'amn, da cui € derivato I'iman, l'infinito di &mana (credere, avere fede in...) € attestata 924 volte.
Cio sta a dire l'importanza del tema della fede che, per la sua frequenza, si impone come il secondo
argomento, dopo la questione della divinita. Dio stesso & chiamato al-mu'min o colui che provvede alla
sicurezza e mette al riparo, da cui amn, lo stato di colui che non prova alcun timore. Cosi I'Uno, che &
assolutamente trascendente, ossia indipendente dal mondo, &€ anche immanente, poiché attraverso
uno dei suoi attributi, al-mu'min, induce l'idea di sicurezza e di fiducia per 'uomo. Un versetto € molto
significativo a questo riguardo: «Siamo a lui (all'uomo) piu vicini che la vena grande del collo» (Corano,
Sura del Qaf 50,16).

Questo ci porta a precisare che il Corano stabilisce la desacralizzazione del mondo, come nel
Giudaismo e nel Cristianesimo. Dal punto di vista storico, I'lslam rappresenta una rottura col
paganesimo nella sua percezione del Sacro. In ragione dell'unicita, che abolisce il politeismo, il sacro si
ritira dall'universo: «A Dio appartiene il Regno dei cieli e della terra, Egli crea quel che vuole» (Corano,
La consultazione 42,49).

Inoltre, Dio si manifesta nella storia e nell'uomo. Ne risulta che l'universo non e bloccato in norme
immutabili, poiché Dio «aggiunge al Creato cio ch'Ei vuole ed [...] & su tutte le cose potente» (Corano, I
Creatore 35,1). Questa vicinanza operosa € sottolineata a piu riprese: «Ogni giorno Ei lavora ad opera
nuova» (Corano, Il Misericordioso 55,29). Cid concerne ogni creatura ma soprattutto I'uomo: «O uomo!
Tu che tanto pieno di desiderio ti protendi verso il Signore, ebbene, allora, Lo incontrerai» (Corano, Lo
spaccarsi del cielo 84,6). Tale concezione attinge tutta la sua forza nella Rivelazione. Essa conferma
che Dio, pur trascendendo l'intelligibile, per rivelarsi, essere compreso e amato, ricorre a categorie.

Presente attraverso la Fitra

Bisogna dire che I'lslam e il Cristianesimo divergono nella loro rispettiva Rivelazione. Se per I'uno Dio si
e rivelato attraverso la sua Parola in Gesu Cristo, per I'altro Egli si & anche rivelato attraverso la sua
Parola che i musulmani riconoscono nel Corano. Parola propria di Dio, nel suo senso e nella sua
letteralita. Poiché si é rivelato in una lingua - I'arabo -, Egli garantisce di conseguenza la ragione
umana.

Presente nell'uomo incarnato attraverso la Fitra, nessuno € in grado d'eguagliarlo. Cio non toglie che
noi portiamo i Suoi concetti secondo la Sua volonta ed Egli ha voluto che noi li portiamo per essere
provati. Cosi la ragione umana e le sue categorie positive costituiscono il pegno dell'autenticita del
messaggio divino, autenticita che, nell'lslam, non coincide piu con una fedelta cieca alla legge rivelata,
ma si compie negli sforzi profusi dalla comunita umana, al fine di reincarnare i valori fondamentali della
fede sulla base di una ragione attiva. Se si considera il profeta Muhammad come un testimone
interpretativo che ha trasformato il testo sacro in un breviario, i musulmani devono mettere i loro passi
nei suoi. Vi riusciranno se conferiranno alla loro fede e alla rivelazione un senso storico, e dunque
plurale. Si vede allora emergere un'autenticita innovatrice, che rinnova una fede garantita dal nostro
intelletto: esso discende dalla volonta divina, senza peraltro inglobarla.

73



Il Testo rivelato diviene il marchio dell'unanimita e il focolare di un‘attivita intellettuale rinnovata.
L'espressione "Testo fondatore" parte dall'idea che il rinnovamento é subordinato al messaggio
coranico e che esso e tuttavia possibile solo se il testo & fecondato dall'evoluzione delle scienze e della
storia. Il Corano non trae la sua sacralita solo dalla fonte da cui proviene e dall'attitudine ad arricchire i
musulmani sul piano umano e culturale, ma anche dalla propensione della comunita musulmana ad
attualizzarlo. Quel che gli assicura la sua sacralita e attualita € il fatto di essere legato allo spirito
umano, di essere cio che costituisce I'orizzonte e la cultura dell'individuo o, per riprendere una nota
espressione, di essere pertinente a ogni epoca e a ogni luogo. La storia del pensiero musulmano, che
si & sviluppata nel corso dei secoli a contatto con la filosofia greca, € la prova eclatante della
considerazione che I'lslam ebbe per la ragione. L'esempio di al-Farabi, di Avicenna, di Averroé e di Ibn
Khald(n sta ad attestare I'affermazione della volonta divina attraverso il coronamento delle facolta
intellettuali dell'uomo, poste al servizio della ricerca del senso.

I tre pretesti per dire no

Voci dall'Tslam /1. Il caso Egitto: qual'e lo stato attuale dei valori democratici e dei diritti
umani nella cultura ufficiale e nella cultura popolare? Prima di essere un meccanismo
politico o un fatto giuridico, la democrazia riguarda i valori dei membri della comunita.

Muhammad-Nur Farahat | giovedi 1 marzo 2007

Qual e lo stato attuale dei valori democratici e dei diritti umani nella nostra cultura egiziana, ufficiale e
popolare? La risposta sincera, obiettiva e corretta a questa domanda potrebbe contribuire a gettare un
po' di luce sul cammino verso I'eliminazione di alcuni ostacoli che si frappongono all'applicazione della
democrazia nella nostra societa egiziana e in altre societa arabe. Cio presuppone naturalmente che la
democrazia, prima di essere un fatto costitutivo relativo all'ordinamento del governo e
all'amministrazione degli affari della societa, oppure un fatto relativo alle leggi che regolano il
comportamento degli individui e dei rappresentanti del potere pubblico, sia un fatto culturale, nel senso
che riguarda i valori dei membri della comunita, i loro costumi e lo stile di educazione, in breve tutto
qguanto plasma i modelli culturali prevalenti in una societa. Senza una vera cultura democratica non é
ragionevole immaginare che i modi di comportamento democratico arrivino a predominare, né a livello
ufficiale e legale, né a livello popolare e consuetudinario.

Nei Paesi arabi ci sono oggi vari pretesti e giustificazioni culturali, politiche o ufficiali che intendono
sminuire I'importanza della democrazia, a favore di altri obiettivi sociali considerati pitu nobili e di
maggiore utilita alla societal. Tali pretesti ufficiali per rigettare la democrazia liberale nel mondo arabo
si possono ricondurre a tre gruppi di argomentazioni.

Il primo gruppo € di carattere religioso e pretende che la democrazia liberale sia in contraddizione con il
nostro patrimonio religioso, che ci comanda di obbedire al capo nei limiti prescritti da Dio e dal suo
Profeta. Si pretende anche che il diritto massimo previsto dall'lslam alla partecipazione politica sia il
principio di consultazione (shura) la quale &, agli occhi dei governanti musulmani sostenitori di questa
idea, non vincolante per il governante che metta in pratica le prescrizioni di Dio.

Il secondo tipo di argomentazioni ha carattere ideologico e si riveste di un abito rivoluzionario e
libertario, ricuperando e ripetendo le tesi nazionalistiche degli anni Sessanta del secolo scorso secondo
cui la liberta del popolo non pud essere concessa ai nemici del popolo, la liberazione della patria & piu

74


http://www.oasiscenter.eu/it/autori/muhammad-nur-farahat

importante della liberta dell'individuo e la liberta del pezzo di pane deve precedere quella della parola e
dell'espressione.

A questo si collega anche I'argomentazione di carattere economico che invita a dare la priorita alla
realizzazione dello sviluppo economico a scapito della riforma democratica, considerando quest'ultima
come pericolosa per la stabilita, cardine dello sviluppo economico.

Quali sono gli strati sociali che legano i propri interessi ai valori della democrazia nella nostra societa
egiziana? La risposta ovvia indicherebbe una certa categoria di intellettuali che considera la liberta
d'opinione e di espressione condizione necessaria all'esercizio del proprio ruolo sociale nella
produzione e creazione culturale. Ma nella nostra societa non é possibile contare piu di tanto sulla
categoria sociale degli intellettuali per la creazione di una forte corrente democratica in grado di fare dei
democratici un movimento sociale influente nella vita sociale del Paese, e cid per vari motivi.

Il primo e che gli intellettuali non rappresentano uno strato sociale specifico con obbiettivi diversi da
quelli delle altre categorie politiche e sociali. Il regime ufficiale ha, infatti, i propri intellettuali i cui
interessi sociali e professionali sono legati a esso. Per costoro la democrazia e il rispetto dei diritti
umani non significano nulla, se non nella misura in cui il regime ammette questi concetti per motivi tra i
guali non rientra certo l'influsso degli intellettuali sugli orientamenti dei governanti.

| diversi partiti e movimenti politici possiedono i propri intellettuali che sono succubi di questi partiti
invece di costituirne la leadership o di offrire loro indicazioni democratiche. Quale dei nostri intellettuali
politici, che occupano oggi la vetrina del panorama culturale arabo, ha mai pagato il prezzo che molti
intellettuali, islamici e occidentali, hanno versato in difesa delle loro opinioni culturali contro le forze
della repressione e del dispotismo?

Socialismo e Nazionalismo

Esaminiamo ora insieme le alternative politiche e culturali tradizionali prevalenti tra gli intellettuali
egiziani e arabi. La prima alternativa & quella della sinistra, in tutte le sue ramificazioni classiche e
moderne, unite nell'accettazione di alcune indiscutibili teorie sociali e culturali continuamente ribadite. In
verita, la trasformazione del socialismo da coerente sistema di pensiero a valore utopico, a causa del
crollo eclatante dell'esperienza socialista ortodossa internazionale, ha contribuito ad attenuare il
carattere dogmatico degli intellettuali socialisti. Alcuni di questi sono fuggiti verso un universo di
nichilismo sociale, mentre altri stanno ancora nel tempio della sinistra classica. Solo pochi hanno optato
per una revisione e un rinnovamento. Lo stesso vale per gli intellettuali nazionalisti nelle loro diverse
alternative. La terra ha tremato molte volte sotto i piedi delle ideologie e dei regimi nazionalisti: a causa
delle grandi sconfitte, degli ingenti mutamenti internazionali, dei vari fallimenti. Molta acqua & passata
sotto i ponti, ma questi intellettuali nazionalisti stanno ancora sopra le loro passerelle traballanti a
parlare di "una sola nazione dalla missione eterna", senza preoccuparsi della nuova realta, né delle
esperienze del passato, aggiungendo cosi un conservatorismo politico simile a quello dei loro colleghi
di sinistra.

Quanto alle molte correnti radicali dell'islamismo politico, I'equazione tra realta religiosa e politica porta
molto in fretta a trasformare quest'ultima in verita sacrosanta al di sopra della discussione. La
divergenza politica diventa una divergenza religiosa e I'opposizione miscredenza, apostasia ed eresia.
Con cio non si vuole negare che nelle ideologie politiche menzionate esistono crescenti spinte
innovative verso l'accettazione dei valori democratici fondamentali. Ma queste correnti innovative sono
ancora modeste e poco influenti nel discorso ideologico dominante.

Non riteniamo che la situazione della cultura democratica a livello delle masse popolari sia migliore
rispetto a quello delle élites intellettuali e politiche. Vari studi empirici testimoniano la perdita

75



d'importanza della democrazia come priorita in termini di valori politici nella coscienza popolare
generale. Se osserviamo i valori su cui si fondano le istituzioni sociali dalla famiglia alla scuola, alla
chiesa, alle associazioni professionali, ai club e sindacati troviamo associazioni che si basano in
generale sull'accettazione degli ordini, sulla lealta al potere, al clan e alla tribu, ossia sulla cultura del
dispotismo, in una societa paternalistica. Nello stesso tempo si puo essere certi che valori democratici,
con tutto cio che comportano in fatto di padronanza dei concetti di tolleranza, accettazione dell'altro, di
radicata fede nel pluralismo, trovano radici nel nostro patrimonio culturale, ma hanno bisogno di
maggiore propagazione e sviluppo, sia a livello delle élites che delle masse popolari.

Cultura Democratica Assente

E inevitabile che cio si rifletta, in un modo o in un altro, sul comportamento politico delle nostre masse.
La decisione politica popolare, che si esprime al momento delle elezioni e dei referendum
(prescindiamo momentaneamente dalla questione dei brogli diretti o indiretti dei risultati), si suppone
sia un'operazione di scelta ragionata tra diverse alternative... Eppure noi non riteniamo che sia la
ragionevolezza a governare la scelta politica delle nostre masse, nella maggior parte dei casi. Questa
scelta é invece guidata da un insieme di motivi, tra cui la riflessione razionale occupa un posto limitato.
Questa scelta € governata o dagli slogan religiosi conservatori o dall'appartenenza etnica, di clan e
tribale, indipendentemente dalle considerazioni sul buon governo o sull'interesse generale. Cio spiega i
risultati degli studi effettuati sul comportamento politico degli egiziani (che vale anche per molte societa
del Terzo mondo) che indicano come la percentuale di voto nelle campagne, nell'Alto Egitto e nelle
sezioni elettorali delle zone industriali, sia di gran lunga superiore a quella nei distretti urbani dove
vivono gli intellettuali egiziani2. Cio non significa che i contadini e gli operai siano piu attenti all'esercizio
del diritto alla scelta democratica rispetto agli intellettuali e ai residenti nelle citta. Significa, invece, che
le appartenenze di clan, tribali, religiose e professionali giocano un ruolo importante nelle societa
tradizionali nel convogliare gli elettori in operazioni di voto collettivo in cui la volonta del singolo
confluisce in quella della comunita, cosi come viene espressa dai leader tradizionali. In conseguenza di
questa realta, i principi di democrazia e diritti umani che sanciscono il diritto alla partecipazione politica,
si trasformano in strumenti di consacrazione di una realta non democratica. Questa realta trova una
spiegazione nel fatto che i meccanismi democratici, in assenza della cultura democratica, sono utilizzati
nella produzione di fatti non democratici.

Tuttavia cid non deve portare alla disperazione. L'esercizio della democrazia a livello popolare € la via
per educare la gente ai vantaggi e alle qualita della democrazia. E la resistenza alla cultura del
dispotismo non potra ottenersi con l'esercizio di ulteriore dispotismo, bensi tramite la diffusione dei
valori democratici e attraverso l'educazione della gente ai vantaggi della pratica democratica.

1. Cfr."lzzat Qarni, La problematica della liberta, '‘Alam al-fikr, nov.- dic. 1993, pp. 183, 184

2. Cfr. lo studio effettuato dal Centro Studi politici di AIAhram, pubblicato sul quotidiano il 26.9.1998.

76



Tra Dio e 1l suo servo c'e la shari'a

Voci dall'Islam /2. Nei suoi principi essenziali la legge religiosa islamica non si fonda
sull'esperienza storica di una societa o di una comunita ma procede direttamente dal cielo.
Cio la mette al riparo dall'arbitrio umano, dalle passioni e dagli interessi particolari.

Saif-el-Din Abdel-Fattah | giovedi 1 marzo 2007

La Legge religiosa islamica, la shari'a, nei suoi principi essenziali non si fonda sull'esperienza storica di
una societad o comunita, ma e di origine divina. Tale fatto la pone al riparo dall'arbitrio umano, dalle
passioni e dai desideri, non essendo il prodotto di uno scontro tra l'interesse del singolo e della societa.
La legge religiosa islamica, di origine celeste, corrisponde alla natura umana. | suoi fondamenti si
basano infatti su quanto richiede la natura immutabile comune a tutti gli uomini. In particolare essa
risponde all'esigenza di giustizia. Tuttavia, all'interno di questi principi fissi € norme stabilite si trova
guanto basta ad assicurarne lo sviluppo. La legge infatti e fissa nei suoi fondamenti (usul), ma in
evoluzione nelle sue declinazioni pratiche (furu'), proprio perché essa non ignora quelle situazioni
sempre nuove su cui il procedere e I'evolversi della vita richiedono che si emetta un giudizio legale. Cio
significa che la legge religiosa si collega con quello che possiamo chiamare "il diritto allo sforzo
interpretativo (ijtihad) sharaitica", un principio che permette di rispondere agli interessi della comunita
religiosa,; tale principio esprime una viva esigenza razionale oltre che religiosa. L'odierno dibattito sui
diritti umani, sul loro fondamento e sulla loro applicazione, costituisce un campo privilegiato in cui
esercitare tale sforzo interpretativo in vista dell'utilitd (maslaha) della comunita religiosa, utilita che,
come €& noto, rappresenta una delle fonti della legislazione islamica.

Il dott. Hamid Rabi', nel suo studio inedito I'Esperienza islamica e la teoria dei diritti dell'uomo:
indicazioni metodologiche, ha stigmatizzato I'assunzione acritica delle categorie occidentali. «Occorre
egli afferma riprendere in considerazione il concetto di diritti umani, non perché esso sia errato, ma
perché non € assoluto». Il dott. Rabi' solleva al riguardo alcune questioni metodologiche, quali la
guestione dell'utilizzo o del non utilizzo di concetti correnti nell'epoca contemporanea e la questione
dell'universalita dei diritti umani e del loro legame con la cultura occidentale. Il campo d'indagine &
complicato dal fatto che non si tratta di un‘analisi teorica, accademica. In essa occorre porre attenzione
a non applicare immediatamente il modello occidentale. Ad esempio, invece di chiedersi se in una data
cultura esiste il concetto di diritti umani, occorre cercare di vedere come alcune aspirazioni universali
sono tradotte concretamente nelle diverse culture. In caso contrario si rischia di cadere in una di queste
guattro posizioni, tutte frutto della mancata esplicitazione dei fondamenti teorici sottostanti all'utilizzo del
termine diritti umani:

1. la posizione che nega in modo deciso l'esistenza a livello teoretico del concetto di diritti umani
nell'lslam e li collega all'influsso occidentale. Questa corrente osserva in particolare che il termine "diritti
umani" &€ molto recente, dimenticandosi di cercare espressioni analoghe o simili nella tradizione
islamica.

2. La posizione che nega l'esistenza dei diritti umani nella storia concreta dell'lslam, scegliendo periodi
di particolare autoritarismo per sostenere una tesi che, a ben vedere, appare estremamente parziale.

3. La posizione che afferma I'esistenza di un concetto di diritti umani nell'lslam, ma limitato e
incompleto. Questa posizione non distingue bene i piani ideale e pratico e lascia inspiegata la domanda
circa l'origine di questa carenza. E una carenza contenuta nei testi rivelati o nelle loro applicazioni?

4. La posizione che afferma una totale consonanza tra I'lslam e i diritti umani, per cui non resterebbe
altro da fare che abbellire I'enunciazione dei diritti umani con versetti coranici e detti del profeta.
Quest'ultima posizione, benché animata da buone intenzioni, ha il difetto di non affrontare la questione

77


http://www.oasiscenter.eu/it/autori/saif-el-din-abdel-fattah

all'interno di un quadro teoretico e filosofico specifico. Al massimo si limita a sottolineare le somiglianze
tra la visione occidentale e quella islamica. In realta, se vi sono analogie, vi sono anche differenze
(aborto, omosessualita, ecc.) e, anzi, alcuni Stati arabi e musulmani adducono a pretesto del loro
mancato impegno nel campo dei diritti umani proprio la differenza tra I'Occidente e la visione islamica
nel campo dei diritti umani.

E dunque necessario, a nostro awiso, inserire il discorso sui diritti umani in un quadro metodologico
islamico.

Il fondamento dei diritti umani nell'lslam é la dignita dell'uomo in quanto vicario di Dio sulla terra. Nel
Corano Dio afferma: «Ecco, io porro sulla terra un mio Vicario» (ll, 30).

Non v'é dubbio che tale nomina a vicario di Dio sulla terra manifesta al pit alto grado la dignita umana.
Dio ha dato all'uomo la retta via, gli elementi che lo aiutano a eseguire il compito affidatogli e, tra questi,
la ragione da cui dipende I'assunzione degli obblighi legali. Il contratto di "vicariato" si fonda
sull'osservanza del diritto del singolo e degli altri: 'uomo infatti viene al mondo con l'incarico di essere
un vicario in vista della civilta e della conservazione della vita: «E Lui che v'ha fatto nascere dalla terra
e sulla terra v'’ha dato dimora» [XI, 61]. Un secondo punto fondamentale della visione islamica dei diritti
umani e che Iddio € la sorgente che stabilisce diritti e doveri. Chi crede in un Dio unico gli riconosce
una grandezza ed esaltazione senza pari. Una volta ammesso questo, tutte le genti risultano simili,
essendo tutte creature e servi di Dio. La lotta per I'uguaglianza e la giustizia ricevono dunque una
migliore e piu sicura fondazione nel ricondurle a Dio. Stabilire che i diritti vengono da Dio non significa
narcotizzare i sentimenti umani o giustificare la sottomissione, la rassegnazione e I'abbandono, ma al
contrario significa elevare lo statuto dei diritti umani, collegandoli alla fede e rendendo quest'ultima
guardiana, protettrice e promotrice dei diritti umani. Il Corano condanna il razzismo, afferma la liberta di
opinione e non combatte I'esistenza di altre religioni, ma solo eventuali attacchi che da queste vengano
diretti all'lslam. L'Islam non conosce una classe di sacerdoti che esercitino I'autorita sulla gente. La
religione esorta continuamente a non accontentarsi di compiere il giusto, ma a cercare di crescere
sempre in generosita e bene.

Doveri Connessi

Il concetto di diritto implica sempre per I'uomo anche quello di dovere: dovere di conoscerlo, dovere di
praticarlo, dovere di difenderlo. Diritti e doveri sono dunque intimamente connessi. | doveri sono
personali o sociali, ma i doveri sociali diventano personali e vincolanti per il singolo nel caso in cui siano
minacciati. Gli studiosi musulmani di fondamenti del diritto hanno distinto in passato tra "diritti di Dio",
vale a dire cio che si collega all'utilita generale, e "diritti del servo [di Dio]", cioé quanto si collega
all'utilita particolare e privata. | diritti di Dio e del servo designano quindi i diritti della societa e
dell'individuo [Cfr. 'Abd al-Raziq al-Sanhouri, Masadir al-haqq fi al-figh al-islami - Le fonti del diritto nella
giurisprudenza islamica, Jami'at ad-Duwal al-'Arabiyya, 1954, |, pp. 14 e segg.]. A questo proposito,
nella visione islamica della societa la preminenza € data al valore della giustizia, cui si subordinano
l'uguaglianza e la liberta, che invece rispettivamente il Marxismo e il liberalismo pongono come fini
supremi della societa. Il concetto di diritto pud essere utiimente illuminato dal metodo dei fini generali
della legge. Che cosa s'intende con esso?

L'Imam Abu Ishaq al-Shatibi (m. 790/1389) afferma che l'intera legge divina si prefigge alcuni fini, divisi
in tre categorie: (1) necessari, (2) utili, (3) opzionali. | fini necessari che la legge si prefigge sono
cinque: preservazione della religione, della persona, della stirpe, della ragione e dei beni. Questi fini
riguardano il singolo e la societa. Sono tra loro collegati e ruotano tutti intorno ai diritti di Dio. A questi
principi si ricollegano alcune norme generali che completano la retta comprensione di questi fini e

78



forniscono loro un limite, come "nessun danno reciproco” o "rispettare i diritti propri e altrui.

Legislatore Divino

Come gia ricordato, il concetto di "utilita" della comunita (maslaha) & fondamentale nella legge religiosa.
Alcuni studiosi parlano di questo concetto con vergogna e imbarazzo, quasi fosse una giustificazione
per ogni deviazione dalla legge. Tuttavia, rettamente compresa, I'utilita (maslaha) comprende i due
elementi della riforma (islah) e della convenienza (salahiyya). Essa coincide con cio che il Legislatore
divino ha inteso per i suoi servi: preservazione della fede, delle persone, delle menti, delle stirpi e dei
beni. Proprio per questo l'idea dell'interesse (maslaha) nel suo vivo intreccio e nella sua interazione
essenziale con l'idea dei fini della legge, se presa sul serio, consegue risultati speculativi, metodologici
e di ricerca di grande valore. E il metodo di ragionamento finalistico, che permette di dedurre norme
sharaitiche specifiche alla luce dei principi generali della legge, fondando meglio categorie ambigue
come l'usanza e la tradizione e lo stato di necessita, tutte fonti sussidiarie del diritto islamico.

Due sono i limiti entro cui opera il concetto di utilita (maslaha): 1) non deve contrastare con le fonti, cioe
il Corano, la tradizione del Profeta e la retta analogia. 2) deve collegarsi con i fini generali della legge
nell'ordine stabilito. L'utilita (maslaha) non gode infatti dello stesso statuto di Corano, tradizione e
analogia. Non & una fonte su cui si possano costruire dei giudizi legali, ma rappresenta il significato
totale ricavato da un insieme di giudizi particolari desunti dalle fonti sharaitiche. Il significato totale e
indicato appunto dagli obiettivi generali della legge, mentre i giudizi particolari su cui si costruisce sono
tratti dalle fonti sharaitiche.

Alcune precisazioni s'impongono:

1. i cinque obbiettivi generali della legge precedentemente elencati vanno intesi in ordine gerarchico. A
essi seguono gli elementi utili e opzionali. In caso di conflitto si preferiscono dunque gli elementi
necessari su quelli utili e in assoluto tra tutti i fini la preservazione della fede.

2. Il generale precede il particolare. Per questo € lecito preservare le menti delle persone dalla
deviazione dalla fede a scapito della liberta di opinione del singolo. Infatti il danno derivante dal non
preservare le persone dalla deviazione € maggiore di quello derivante dal trascurare la liberta di
espressione, benché entrambi questi elementi rientrino nell'ambito delle cose utili.

3. Occorre considerare l'effetto stimato dell'azione nell'ambito esterno, se immediato o nel futuro.
Applicando questi principi si ricava un modo per classificare i diritti fondamentali in una prospettiva
islamica, costituendo una "bilancia dell'utilita".

La premessa teorica esposta permette di fondare adeguatamente i diritti umani sia sul piano teorico
che pratico. Che incidenza ha tale metodo a livello dei rapporti internazionali? Esso in quanto regola
generale non eccettua alcun campo, anche i rapporti internazionali e quelli con i non-musulmani.
Questa visione infatti € collegata con la comunita religiosa islamica e con la sua missione culturale, il
suo ruolo dogmatico e morale. La correlazione tra diritti e doveri dell'uomo per realizzare i fini generali e
totali (nei diversi campi e livelli) assicura il rispetto dei diritti propri, altrui e della comunita e permette di
attuare i diritti umani, che trovano il proprio centro nella professione di monoteismo. Alcuni diritti umani
rientrano nei fini necessari della legge religiosa (es. la vita), altri in quelli utili. Collegare le liberta
generali e i diritti dell'uomo con i fini della legislazione generale significa estendere questi diritti a tutto
cio che e materiale e morale, a ogni aspetto della vita umana abbracciandone la diversificazione
politica, economica, sociale e culturale. Sono solo brevi indicazioni che testimoniano delle possibilita
che il modello dei fini offre per giustificare teoreticamente i diritti umani in una prospettiva islamica.

79



I1 tempo di Medina non torna piu

Voci dall'Islam /3. L'aspirazione ad uno Stato islamico puro in cui la shari'a sia
perfettamente applicata percorre ancora oggi larga parte dell'opinione musulmana e anzi
chi vi si oppone € considerato apostata. Ma c'e un grande paradosso che va rivelato.

Abdullahi-Ahmed An-Na'im | giovedi 1 marzo 2007

Il problema principale nell'idea di uno Stato islamico che imponga la shari'a come legge positiva o linea
di condotta ufficiale & che, vista l'inerente soggettivita e conseguente diversita di tutte le interpretazioni
del Corano e della sunna, un tale sforzo necessariamente farebbe affidamento sulla specifica
interpretazione accettata da chi detiene il potere politico, con l'esclusione di altre interpretazioni che
potrebbero essere ugualmente valide per altri credenti. In altre parole, l'impossibilita per lo Stato di
applicare la shari'a € dovuta alla natura della shari'a come sistema normativo religioso e alla natura
dello Stato come istituzione politica. Eppure il paradosso permane: da un lato i musulmani non solo
continuano ad aspirare, almeno in teoria, all'illusione di un puro Stato islamico in cui la shari'a sia
applicata come unica legge, ma molti di loro considerano persino la semplice opposizione all'idea di
uno Stato islamico come equivalente all'apostasia un crimine capitale punibile con la morte. Dall'altro
lato, la grande maggioranza delle societa islamiche post-coloniali ha, di fatto, evitato di porre la shari'a
come sistema legale e base delle politiche pubbliche nei propri Stati indipendenti e i pochissimi Paesi
che ci hanno provato, come Iran, Pakistan e Sudan, stanno riscontrando seri problemi nel farla
funzionare nella pratica. Insomma, le societa islamiche non sembrano né voler abbandonare l'illusione
che la shari'a potrebbe e dovrebbe essere la sola legge sotto cui vivere, né sembrano volere o essere
capaci di attuarla veramente attraverso le istituzioni dello Stato in quanto tale. Questo paradosso puo
essere mediato, mi sembra, fornendo una giustificazione logica islamica per la neutralita religiosa dello
Stato, per mezzo della quale la shari'a puo giocare un ruolo positivo nell'ambito pubblico, senza che lo
Stato la imponga come legge positiva e linea di condotta pubblica.

Vorrei per prima cosa porre l'accento sul fatto che gli Stati che nella storia hanno governato sui
musulmani sono sempre stati di fatto secolari, né avrebbe potuto essere altrimenti. Il secolarismo va qui
inteso come un tipo particolare di relazione profondamente contestuale tra religione e Stato, variabile di
caso in caso e che mette lo Stato nella posizione di rivendicare una legittimita religiosa senza
appropriarsi dell'autorita religiosa in quanto tale. La seconda argomentazione contro I'errore di uno
Stato islamico che pretenda di imporre la shari'a come legge positiva € che quest'ultima € piu dannosa
di uno Stato secolare per la liberta di religione e l'integrita dell'esperienza religiosa dei cittadini
musulmani e non musulmani. Tanto per cominciare, mentre i musulmani hanno sempre continuato ad
aspirare al modello dello Stato del profeta a Medina (622-632 d.C.), & chiaro che quell'esperienza non
potra né essere ripetuta, né logicamente paragonata a qualsiasi altro periodo della storia islamica
passata o del futuro delle societa islamiche. Oltre al fatto straordinario dell'esistenza fisica del profeta,
che durante quel periodo di tempo continuava a ricevere e a spiegare la Rivelazione, a esercitare il suo
personale carisma e la sua guida morale, lo Stato a Medina era composto da comunita tribali molto
unite, formate da nuovi convertiti profondamente motivati che vivevano all'interno di uno spazio
estremamente limitato. In altre parole, lo Stato di Medina era basato piu sull'autorita morale del profeta
e sul conformismo sociale all'interno di una piccola comunita che sul potere coercitivo dello Stato, come
accade in altre societd umane. Il modello dello Stato del profeta a Medina non puo essere applicato nel
contesto presente di nessuna societa islamica perché é stato un fenomeno unico ed € finito con la
morte del profeta.

80


http://www.oasiscenter.eu/it/autori/abdullahi-ahmed-an-na-im

| Quattro Califfi

Per quanto riguarda il resto della storia islamica, e altresi chiaro che la legittimazione islamica dello
Stato € sempre stata causa di conflitto e di guerra civile fin dalla morte del profeta Muhammad nel 632.
La maggioranza dei musulmani sunniti crede che il regno dei primi quattro califfi di Medina (sede del
primo Stato nell'Arabia occidentale) abbia continuato lo Stato ideale islamico e la comunita dei tempi
del profeta. Ma secondo i musulmani sciiti i primi tre califfi di Medina furono usurpatori illegittimi della
carica, alla quale avrebbero avuto diritto solo "Ali (cugino del profeta, che divenne il quarto califfo di
Medina) e i suoi discendenti da Fatima (I'unica figlia ancora in vita del profeta). Per tutto il suo regno
come quarto califfo (656-61), 'Ali fu impegnato in un'aspra guerra civile contro il clan omayyade e altre
fazioni, compresi alcuni dei suoi stessi sostenitori, conosciuti come i Kharigiti (il gruppo scissionistico),
che lo condannarono per aver accettato la mediazione con gli Omayyadi. Dopo l'assassinio di 'Ali, per
mano di uno dei Kharigiti nel 661, il clan omayyade stabili una monarchia che, da Damasco (Siria),
guido fino al 750 I'impero musulmano in espansione. Gli Abbasidi lanciarono la loro sfida vittoriosa alla
dinastia omayyade nel nome della legittimita islamica, ma lo Stato abbaside (750-1258) fu anch'esso
una monarchia che regno da Baghdad (Iraq) pit secondo calcoli politici che in base ai principi della
shari'a. Lo stesso vale per gli altri Stati di varie dimensioni e durata che hanno guidato le societa
islamiche da allora: dalla Spagna, all'Africa settentrionale e occidentale, dall'Asia centrale all'India,
compreso I'lmpero Ottomano che fu infine abolito nel 1923-24.

La tensione tra legittimita islamica e calcolo politico fu solitamente mediata in differenti fasi della storia
attraverso un mutuo compromesso tra gli 'Umara’ (i governanti) e gli 'Ulama’ (gli esperti di shari'a), per
mezzo del quale i primi riconoscevano la supremazia teorica della shari'a, mentre i secondi
concedevano ai governanti l'autorita politica pratica. Occasionalmente alcuni governanti si
impegnavano a una piu rigorosa attuazione della shari'a, come avvenne durante i primi anni della
dinastia abbaside, il Regno ibadita kharigita di Tlemsen in Marocco (761-909), gli Almoravidi in
Marocco e in Spagna (1056-1147) e la dinastia ismailita sciita dei Fatimidi in varie zone del Nord Africa
(969-1171). E difficile accertare I'ampiezza e I'efficacia di questi episodi di applicazione della shari'a a
causa della mancanza di fonti storiche indipendenti e sufficientemente dettagliate. Ma e ragionevole
supporre che la natura altamente decentralizzata dello Stato e dell'amministrazione della giustizia, in
quei periodi della storia, non abbia permesso quel genere di attuazione sistematica e completa della
shari'a che e richiesta o pretesa dai musulmani di molti paesi moderni.

Una delle difficolta fondamentali, che ha vanificato gli sforzi per costituire uno Stato che attuasse
effettivamente la shari'a, & stata la mancanza di istituzioni politiche e legali per assicurare il rispetto da
parte dello Stato stesso e dei suoi amministratori di quanto la shari‘a esige da loro. Anche se gli 'Ulaméa
erano ritenuti essere i guardiani della shari'a non avevano mezzi per imporsi sui governanti, tranne fare
appello ai sentimenti morali e religiosi. Un altro fattore era che gli 'Ulam&’ erano troppo preoccupati di
salvaguardare I'unita delle loro comunita e garantire la pace e I'ordine pubblico per far valere con la
forza le loro richieste sui governanti, soprattutto in periodi di conflitto interno e minaccia esterna.

| pochi eruditi che affrontarono espressamente questioni costituzionali e legali, come al-Mawardi (morto
nel 1058) in Al-Ahkam al-Sultaniyya (principi di governo) e Ibn Taimiyya (morto nel 1328) in Al-Siyasa
al-Shar'iyya (politica islamica), si limitarono a elaborazioni su cosa dovrebbe succedere, in forma di
consiglio ai governanti, senza parlare invece di cosa sarebbe accaduto se il governante non si fosse
conformato alla shari'a come obbligo di stato.

Modello Impraticabile
Mi sembra chiaro, da questa breve analisi, che gli Stati che governarono sui musulmani per tutta la loro

81



storia furono secolari, nel senso di un mutuo compromesso tra 'Umara’ (governanti) e 'Ulama’ (esperti
di shari'a). In particolare, le difficolta che quegli Stati ebbero nell'attuare la shari'a erano dovuti alla
natura della shari'a stessa e non poterono essere superate nel tempo. Né gli 'Umaré’, né gli 'Ulama&'’
potevano combinare le due funzioni di esercitare I'autorita politica coercitiva ed essere, al tempo
stesso, i dotti guardiani della shari‘a. In altre parole, nella storia islamica non esiste un precedente
storico per un cosiddetto "Stato islamico” e il modello sara ancora pit impraticabile in futuro, in parte
per la natura insita nella shari'a di sistema religioso normativo. L'idea di uno Stato islamico &
concettualmente incoerente e, in pratica, molto pericolosa per l'integrita dell'esperienza religiosa dei
musulmani stessi, oltre a comportare una serie di violazioni dei diritti delle donne e dei non-musulmani,
di cui qui non parliamo. L'incoerenza di tale idea risiede nel fatto che uno Stato e necessariamente
un'istituzione politica, e non una persona in carne e ossa capace di credere nell'lslam o in qualche altra
religione. In altre parole, "islamico" puo essere usato per riferirsi a Stati in cui i musulmani costituiscono
una chiara maggioranza della popolazione, ma I'aggettivo “islamico” logicamente si applica a persone,
pit che a uno Stato inteso come istituzione politica. Il fatto che uno Stato si dichiari islamico,
proclamando I'lslam religione di stato o affermando che fa della shari'a una fonte esplicita di
legislazione, non riflette con precisione una qualita islamica dello Stato stesso come istituzione politica.
A meno che non si voglia accettare ogni pretesa di islamicita da parte di uno Stato, si pone poi la
guestione di chi abbia l'autorita di stabilire i caratteri dell'essere islamico e secondo quali criteri. Cosi,
non e probabile né che I'Arabia Saudita accetti I'affermazione dell'attuale governo iraniano di essere
una repubblica "islamica", né che I'lran accetti che la monarchia saudita possa mai essere "islamica”, a
prescindere dalla sua pretesa di attuare la shari‘a come unico sistema legale del Paese.

Infine, & chiaro che le forme di organizzazione politica e sociale secondo cui i musulmani vivono oggi, e
i tipi di economia in cui agiscono e da cui dipende la loro sussistenza, rendono persino la storia molto
piu recente degli Stati imperiali ottomano e moghul in Medio Oriente e India troppo lontana per essere
rivissuta o riesumata nell'attuale mondo post-coloniale di economia globale, interdipendenza e
integrazione politica. Di conseguenza, le pretese di stabilire uno Stato islamico in cui applicare la
shari'a sono oggi pericolosamente ingenue, se non ciniche e manipolatrici.

Vista la natura della shari'a, come storicamente intesa dai musulmani, il moderno Stato territoriale non
dovrebbe né cercare di attuarla come legge positiva e linea di condotta pubblica, né pretendere di
interpretarne la dottrina e i principi per i suoi abitanti musulmani. Allo stesso tempo, la relazione
organica tra la shari'a, la cultura e le politiche di ogni societa musulmana, implica che i principi della
shari'a continueranno a essere rilevanti a diversi livelli per le questioni di politiche concrete e di
legislazione. Infatti, dal momento che i principi della shari'a continueranno a influenzare fortemente le
coscienze dei musulmani fin dalla prima infanzia, quei principi devono trovare espressione nelle
politiche dello Stato, ed & giusto che sia cosi. E semplicemente impossibile e, a mio awviso, non &
neppure desiderabile cercare di impedire che la shari‘a influenzi il comportamento politico e pubblico
dei musulmani. Ma questo non puo significare la diretta imposizione dei principi della shari'a come tali
attraverso le istituzioni ufficiali dello Stato. In altre parole, cid che & problematico & che i principi della
shari'a come tali siano attuati come legge positiva; ma i principi etici e i valori della religione sono di
fatto necessari per il giusto funzionamento della societa.

[Questo articolo € una rielaborazione di Abdullahi A. An-Na'im, The Future of Shari‘ah and the Debate

in Nortern Nigeria, in Comparative Perspectives on Shari‘ah in Nigeria, ed. P. Ostien, J. M. Nasir and F.
Kogelmann. Ibadan: Spectrum Books Limited, 2005, pp. 327-357].

82



La Costituzione a due facce

La vicenda di Abdul Rahman ha acceso i riflettori sulla Carta fondamentale afghana. Da un
lato gli articoli che la avvicinano ai regimi basati su un chiaro assetto democratico;
dall'altro una serie di norme che sanciscono una forte identita radicata nella
giurisprudenza islamica.

Andrea Pin | giovedi 1 marzo 2007

La vicenda di Abdul Rahman, il convertito al Cristianesimo che rischiava la pena capitale per aver
abbandonato I'lslam e che ha infine trovato riparo in Italia, € emblematica del travaglio delle nuove
istituzioni afgane. La scappatoia con la quale lo Stato afgano ha chiuso il processo cedendo
sostanzialmente alle pressioni internazionali dichiarando il convertito non punibile perché incapace ha
eluso la questione, senza chiarire come uno Stato, rinato sotto I'osservazione delle Nazioni Unite e
dopo un'impegnativa operazione militare che ha rovesciato la dittatura dei Talebani, abbia potuto
perseguire un proprio cittadino per un reato attinente alla coscienza individuale. La nuova Costituzione
afgana del 2004, stando al caso Abdul Rahman, sembrerebbe non avere segnato una profonda
discontinuita con il regime islamista.

In realta, la vicenda pare semplicemente aver fatto emergere alcuni nodi irrisolti nel nuovo sistema
costituzionale del Paese.

Le fasi attraverso le quali € passato il processo costituente afgano hanno ovviamente tenuto conto della
sensibilita popolare e delle attitudini sociali. La Constitutional Commission, incaricata di stendere la
bozza finale del documento, infine sottoposta alla Loya Jirga, antico organo della prevalente tradizione
pashtun, ha tentato di coinvolgere la popolazione nella fase costituente, procedendo ad audizioni nelle
quali gli afgani sono stati invitati a esprimere il proprio parere sul futuro del Paese e delle istituzioni.
Proprio sondando le aspettative della societa civile € emersa la priorita di dare un carattere
evidentemente confessionale alle istituzioni e all'ordinamento. Sebbene uscisse da anni di dittatura
teocratica, il Paese ha evidenziato un profondo attaccamento alla tradizione islamica.

Il legame con I'lslam non & del resto una stranezza, sia per le vicende storiche, che datano
I'islamizzazione della regione a un'epoca risalente, sia per i piu recenti accadimenti. Infatti, la modernita
non ha spezzato il legame del popolo afgano con I'lslam, anzi, se possibile, o ha rinforzato. Questo
innanzitutto grazie alla guerra con la quale I'Afghanistan si € liberato del giogo sovietico, che ha
assunto caratteri religiosi.

Infatti, I'«occupazione stimolo i diversi leader e movimenti tribali e religiosi dell'’Afghanistan a lanciare
un Jihad popolare. La societa tribale afgana presentava una unita fragile contrapposta a una realta
sociale tribale multietnica comprendente Pashtun, Uzbeki, Tagiki e Azeri divisi, dal punto di vista
religioso, in una maggioranza musulmana sunnita e una minoranza di musulmani sciiti. L'occupazione
sovietica, comunque, forni una missione e un nemico comune. L'appello al Jihad offri una identita
religiosa islamica e una fonte di ispirazione comuni»1.

La chiamata alla guerra santa non contribui solo a galvanizzare gli animi, ma condusse nella regione
risorse e addirittura uomini provenienti dal mondo arabo, disposti a combattere per scacciare gli
occupanti.

L'esperienza della guerra di liberazione cementd dunque, insieme a un senso di appartenenza
nazionale, anche il ruolo centrale della religione islamica nel contenere identita tribali profondamente
divise.

Non & dunque incomprensibile che la medesima Costituzione del 2004, nel preambolo iniziale,
menzioni espressamente il «giusto Jihad» compiuto anni prima, quale elemento fondante dell'identita

83


http://www.oasiscenter.eu/it/autori/andrea-pin

afgana: I'lslam, giunto secoli fa nel Paese, €& tuttora percepito quale fattore essenziale di ricostruzione
dello Stato.

Sebbene il varo della nuova Costituzione abbia ricevuto il plauso della comunita internazionale, quale
strumento per affermare nel Paese alcuni principi dello Stato costituzionale, I'analisi del testo va
affrontata con l'avvertenza che i suoi effetti sulla vita concreta non sono affatto scontati, poiché «nella
tradizione politica corrente della regione la promulgazione dei principi politici [€] il surrogato della loro
attuazione, non il mezzo per conseguirla»2.

Il Peso delle Interpretazioni

Dal punto di vista dei principi e dei diritti fondamentali sanciti nel testo, la Costituzione vive
un‘accentuata ambivalenza. Accanto a pronunciamenti in linea con gli standard democratici dei Paesi
moderni, rimane per certi versi profondamente ancorata alla tradizione islamica, che offre un differente
panorama di liberta e principi giuridici. La compresenza di tali elementi alcuni dei quali trainano verso la
modernizzazione di stampo occidentale, altri verso i regimi islamici piu classici offre lI'impressione di
una giustapposizione irrisolta, che puo dar luogo a differenti letture, con ben diverse implicazioni. A
seconda della interpretazione che si voglia dare delle varie direttrici lungo le quali si snoda la
Costituzione, il risultato in termini di protezione dei diritti e di applicazione di elementari principi
costituzionali pud cambiare profondamente.

A leggere alcuni articoli in particolare della Carta costituzionale afgana, pare di trovarsi di fronte ad un
prodotto moderno e coerente con le istanze proprie dei regimi di solida tradizione democratica.

L'art. 22, ad esempio, vieta qualsiasi discriminazione tra i cittadini, i quali, a prescindere dal sesso,
hanno uguali diritti e doveri di fronte alla legge. L'art. 66 prevede un'analoga tutela del principio di
uguaglianza, stabilendo che il Presidente della Repubblica afgana non possa agire in base a
considerazioni etniche o religiose. Infine, costituiscono egualmente un‘applicazione del principio di
uguaglianza le previsioni costituzionali che attribuiscono alle donne un significativo numero di seggi in
Parlamento (artt. 83 e 84 Cost.).

Va inoltre menzionato I'art. 7 Cost., il quale impone allo Stato l'osservanza della Carta delle Nazioni
Unite, dei trattati e delle convenzioni internazionali dei quali I'Afghanistan é parte, e della Dichiarazione
Universale dei Diritti Umani. Si tratta di un'affermazione importante, che aggancia il diritto afgano agli
standard internazionali di protezione dei diritti umani. E uno strumento non inconsueto, che gia altre
neonate democrazie, di solito uscenti da periodi di dittatura, hanno utilizzato: vincolando il proprio
ordinamento ai piu moderni strumenti internazionali di tutela, intendono generalmente impedire che
forze antidemocratiche possano intervenire sul diritto interno comprimendo le liberta fondamentali3.

In sé, gli articoli brevemente menzionati sembrano segnare il superamento di alcune posizioni diffuse in
seno alla tradizione giuridica islamica. Questa infatti non applica pienamente il principio di uguaglianza,
poiché riconosce quale unico soggetto pleno iure il maschio musulmano4; tale fondamentale
differenziazione genera diversita di status sia all'interno della comunita islamica tra uomini e donne, sia
tra i musulmani e i non musulmani. Il superamento dell'eredita giuridica musulmana, almeno nelle sue
componenti piu tradizionaliste, viene al contrario posto in discussione in altri articoli costituzionali.

Ve ne sono alcuni che sembrano semplicemente dichiarare la preminenza della religione musulmana
nella vita sociale e istituzionale. In questo senso si pud annoverare la qualificazione in senso islamico
della Repubblica afgana (art. 1), I'affermazione che religione ufficiale dello Stato € I'lslam (art. 2), o
persino la previsione che il capo dello Stato debba essere un musulmano (art. 62). Sebbene soprattutto
guest'ultima previsione comporti un'evidente discriminazione ai danni dei non musulmani e una
limitazione della liberta religiosa del Presidente della Repubblica, il quale mentre € in carica non pud

84



conseguentemente convertirsi ad altra religione tutti questi casi sono riconducibili alla necessita di
facilitare l'identificazione dei cittadini afgani, per la stragrande maggioranza islamici5, con le istituzioni
attraverso l'elemento religioso, che effettivamente puo catalizzare il legame tra il popolo e I'apparato
statale.

Tuttavia, altri elementi sembrano puntare piu decisamente ad inserire il nuovo ordinamento nel solco
delle istituzioni musulmane; in primo luogo l'art. 3 afferma che «in Afghanistan nessuna legge puo
essere contraria al credo e alle norme della sacra religione dell'lslam». Accanto a questa affermazione,
gia altamente espressiva della penetrazione dell'elemento religioso all'interno dell'ordinamento, se ne
possono annoverare altre come il divieto per i programmi politici di contraddire i principi islamici (art.
35), la previsione che l'istruzione nazionale si basi anche sui precetti islamici (art. 45), il giuramento dei
ministri di appoggiare I'lslam (art. 74) o la possibilita che i membri della Corte Suprema afgana siano
scelti tra esperti di giurisprudenza islamica (art. 118).

E soprattutto la prima norma accennata, che vieta leggi in contrasto con il credo e le norme islamiche, a
concretizzare I'antinomia piu evidente nel contesto costituzionale. Infatti, la Costituzione da un lato
persegue l'eguaglianza tra tutti i cittadini, dall'altro sembra porre paletti importanti all'applicazione di
principi come l'uguaglianza, visto che il diritto musulmano prevede distinti status in base al sesso e alla
religione.

Proprio l'interpretazione da dare all'art. 3 & I'elemento che pud spingere il nuovo ordinamento
costituzionale all'evoluzione in senso moderno o islamico. Se dovesse prevalere una lettura
tradizionalista del diritto musulmano, le "norme" cui fa riferimento tale articolo sarebbero quelle invalse
da secoli nelllambiente islamico e che tuttora resistono ai tentativi di svecchiarle. In questo modo, ad
esempio, l'art. 2, che riconosce ai non musulmani il diritto di praticare la propria religione, subirebbe
un'interpretazione restrittiva: poiché la tradizione islamica punisce la conversione dall'lslam ad altri
credi, risulterebbe possibile introdurre una legge che sanzioni l'apostasia, 0 persino, utilizzando altre
norme ausiliarie contenute nella Costituzione6, applicare tale disposizione traendola direttamente dal
diritto musulmano classico (come sembra sia accaduto nel caso di Abdul Rahman7).

Al contrario, qualora si desse prevalenza ai principi contenuti nei documenti internazionali cui accenna
la medesima Costituzione, allora sarebbe piu probabile I'allineamento dell'Afghanistan a standard
internazionali di protezione dei diritti umani. Naturalmente, questo costringerebbe gli interpreti a
selezionare dalla vasta tradizione giuridica islamica solo i precetti in accordo con tale sensibilita
moderna, per abbandonare quelli che si oppongono piu fortemente ai contenuti delle dichiarazioni
internazionali, dei trattati e delle carte di cui la Costituzione assicura il rispetto.

Il caso Abdul Rahman puo dunque essere letto come la prevalenza della tradizione islamica sugli
elementi modernizzanti dell'ordinamento costituzionale afgano e in questo senso pesa anche la
previsione che tra i giudici della Corte Suprema possano sedere esperti di giurisprudenza islamica. Una
lettura meno radicale degli eventi potrebbe invece, piu semplicemente, portare a concludere che non
sempre quanto e scritto nelle Costituzioni riceve sicura applicazione, ma abbisogna di una sensibilita
giuridica diffusa, che appare per molti versi di Ia da venire.

1. John L. Esposito, Guerra santa? Il terrore nel nome dell'lslam, Vita e Pensiero, Milano 2004, p. 10.

2. Bernard Lewis, La costruzione del Medio Oriente, Laterza,Roma-Bari 2003, p. 118.

85



3. Siritrova ad esempio un‘analogia nell'art. 10, comma secondo, della Costituzione spagnola. Si veda
Stefano Ceccanti, Una liberta comparata.

Liberta religiosa, fondamentalismi e societa multietniche, Il Mulino,

Bologna 2001, p. 41.

4. Per maggiori precisazioni si veda Castro, Diritto musulmano e dei Paesi
musulmani (voce), in Enciclopedia giuridica Treccani, Roma 1989, vol. XI, p. 10.

5. Secondo I'International Religious Freedom Report 2006 del Dipartimento
di Stato Americano, alla voce Afghanistan, i musulmani sunniti sono '80%,
mentre gli sciiti il 19%: in tutto, ammontano al 99% della popolazione.

6. L'art. 130 consente, in mancanza di disposizioni espresse, di applicare
il diritto musulmano sunnita classico.

7. Fonte: International Religious Freedom Report 2006 del Dipartimento di Stato Americano, alla voce
Afghanistan.

Realta e stranezze dell'Islam cinese

Bernardo Cervellera | giovedi 1 marzo 2007

La Grande Moschea di Xian & forse uno dei luoghi piu antichi dell'lslam in Cina. Posta nella zona est
dell'antica citta imperiale, capitale della dinastia Tang (618 - 906), secondo alcuni la sua fondazione
risale addirittura ai parenti stretti del profeta dell'lslam. Al di la delle leggende, resta il fatto che la fede
musulmana e arrivata in Cina nel tardo VIl secolo, via terra, percorrendo la Via della Seta e giungendo
a Xian (I'antica Chang'an), o via mare, giungendo ai porti di Canton, Hangzhou, Zhangzhou. A
differenza di quanto e avvenuto in Medio Oriente e nell'Africa del Nord, I'lslam in Cina si & diffuso in
modo pacifico e attraverso la via del commercio. Alcuni scontri e diatribe con milizie arabe nell'VIII
secolo non hanno cambiato la situazione di tranquilla convivenza fra arabi, persiani musulmani e
popolazione locale.

I musulmani hanno sempre vissuto una certa tranquillitd grazie alla cura che l'impero aveva per il
commercio con I'Asia centrale e attraverso di essa con I'Occidente.

E anche vero che il mondo cinese confuciano ha sempre disprezzato tutto quanto aveva a che fare col
commercio e se, da una parte, ha permesso la presenza di musulmani stranieri, non si € mai
interessato alla loro religione e anzi ha sempre cercato di "educarli" e "cinesizzarli", renderli cioeé meno
"barbari" e piu illuminati dalla cultura Han, la cultura cinese del Fiume Giallo. A causa di questo
disprezzo non si trova nella cultura cinese alcuno scritto sulla religione islamica fino al XVI secolo. E
guesto anche se nel periodo Yuan (1279-1368) e Ming (1368 -1644) diverse personalita musulmane
hanno fatto parte della corte imperiale. Essi perd sono ricordati per i loro contributi come astronomi,
dottori, ammiragli, ma non per la loro religione.

86


http://www.oasiscenter.eu/it/autori/bernardo-cervellera

Solo nel XVI secolo appare qualche scritto incentrato sulla fede islamica, quando alcuni musulmani
cinesi, le cui famiglie erano state convertite da secoli, hanno cominciato a mostrare e a spiegare come
la fede islamica non era lontana dagli insegnamenti di Confucio, pur criticando il grande saggio per il
suo rifiuto di riconoscere il Dio unico [Per questa parte confrontare la voce Islam in China in M. Eliade,
ed. in chief, The Encyclopedia of Religion, New York 1993, voll. 7 e 8, pp. 377-383].

Tale atteggiamento di superiorita della cultura cinese portato avanti perfino da Mao Zedong spiega
perché dopo cosi tanti secoli I'lslam non &€ molto diffuso in Cina. Gli stessi elementi rituali del mondo
islamico (proibizione di bere alcolici e di mangiare carne di maiale) fanno a pugni con la tradizione
culinaria e familiare della Cina che ha in questi due prodotti gli ingredienti fondamenti di ogni festa e
vita quotidiana.

Quanto I'lslam si sia "cinesizzato" lo dimostra proprio la Grande Moschea (Ta Qing Zhen Si), che non si
differenzia in nulla da un tempio buddista o taoista: cortili, pagode, giardini, tetti a punta e in fondo a
tutto una grande sala per la preghiera. La struttura attuale del tempio € quella costruita nel XVIII secolo
ed é il frutto di una sempre maggiore cinesizzazione cui i musulmani si piegarono per essere accettati e
lasciati liberi di esprimere la propria fede almeno nel recinto degli edifici sacri.

L'lslam cinesizzato é tipico di un gruppo etnico detto degli Hui, diffuso soprattutto nel Ningxia (Cina
centrale), nello Shaanxi, nel Qinghai e a Pechino. | membri si aggirano sui 15 milioni. La loro & una
fede che si basa sugli insegnamenti del Corano, che pratica la preghiera alla moschea, ma che non si
interessa della politica e non osa criticare la politica religiosa attuale del governo, ma l'accetta come un
condizionamento inevitabile, anzi la esalta per la sua liberalita.

Un elemento strabiliante di questa "cinesizzazione" € il sostegno che viene dato alle moschee "per sole
donne" dove l'insegnamento viene offerto da signore Imam e non da maschi. Secondo alcuni studiosi
guesta innovazione € in realta una ripresa dell'lslam antico, che aveva dottori coranici donne, poi
scomparse per l'influenza dell'lslam wahabita, pit fondamentalista.

Come per tutte le religioni ufficialmente riconosciute dal governo, anche I'lslam ha le associazioni
patriottiche che controllano e gestiscono la vita delle comunita: gli Imam, le pubblicazioni del Corano, i
pellegrinaggi annuali alla Mecca. Tutto questo perd, sembra non fare problema a questo tipo di Islam
addomesticato, alla cui minoranza il governo concede anche di non seguire la politica del figlio unico,
da sovvenzioni economiche per I'hajj (il pellegrinaggio alla Mecca), garantisce posti all'universita, ma
non permette I'educazione religiosa ai figli prima dei 18 anni.

Anche i musulmani come tutte le religioni durante la Rivoluzione Culturale (1966-1976) hanno subito le
violenze piu efferate su persone e luoghi di culto. Perfino la Grande Moschea di Xian ¢ stata pressoché
rasa la suolo e ricostruita negli anni ‘80 con il contributo del governo (e di alcuni paesi arabi).

87



Spina nel Fianco

Tutta un‘altra aria nella zona del Xinjiang (Nord-Ovest della Cina), abitata dagli Uiguri, una etnia di
derivazione turca, stanziata li da secoli e musulmana, che a fasi alterne nel passato e nel presente ha
lottato per l'indipendenza e l'autonomia, resistendo alla "cinesizzazione". Qui Pechino ha potuto solo
colonizzare la regione spingendo alla migrazione la popolazione Han a cui vengono affidati posti nella
burocrazia, il commercio, le banche, dando loro facilitazioni fiscali e lasciando gli Uiguri in una
situazione di semi-emarginazione sociale. Il Xinjiang & stato sempre una spina nel fianco di Pechino.
Dal 1911 al 1949 vi e stato perfino il tentativo di dichiarare una Repubblica indipendente del "Turkestan
orientale". Questo nome é rimasto ai gruppi uiguri che combattono per l'indipendenza dalla Cina
(Movimento Islamico del Turkestan Orientale), e che nel recente passato hanno eseguito attentati
contro sedi del Partito, a bus e discoteche in citta come Urumgi, Wuhan e Pechino, facendo decine di
morti.

La Cina continua a rispondere con la repressione: negli ultimi anni centinaia di Uiguri sono stati
condannati a morte o fatti sparire senza alcun processo. Insieme alla sottomissione demografica della
popolazione uigura (circa nove milioni), vi € una vera e propria occupazione militare da parte
dell'esercito cinese e una rete di spionaggio per il controllo di scuole, aziende, mercati.

Tale controllo & divenuto ancora piu asfissiante dopo I'11 settembre 2001. Il timore che Osama hin
Laden abbia dei seguaci anche fra gli Uiguri ha spinto Pechino a usare la mano pesante, stabilendo
leggi speciali per la sicurezza e arresti a non finire. Per frenare I'ondata di fondamentalismo, nel 2001 la
Cina ha pure fondato il gruppo Organizzazione di Shanghai per la Sicurezza, di cui fanno parte, oltre
alla Cina, la Russia e i cinque Paesi dell'Asia Centrale, anch'essi alle prese con il terrorismo islamico.
Essendo la regione ricca di petrolio, la Cina propone da anni una "Marcia verso il Far West" a investitori
stranieri e cinesi, per soffocare nello sviluppo economico l'insorgere di terrorismo.

Il 12 aprile 2005 I'organizzazione Human Rights Watch ha pubblicato un dossier di denuncia contro i
metodi da guerriglia usati da Pechino per reprimere espressioni religiose e istanze democratiche degli
Uiguri [cfr.: Devastating Blows. Religious Repression of Uighurs in Xinjiang], giustificati come lotta
contro il terrorismo. Il dossier si basa su documenti ufficiali del Partito Comunista Cinese e su denunce
ed atti stilati dalla pubblica sicurezza della regione, fino allora rimasti segreti. | dati raccolti mostrano
che le autorita statali impediscono a tutti gli Imam una predicazione regolare e li costringono a tenere
delle "sessioni di auto-critica". La polizia sorveglia le moschee, allontana dalle scuole gli insegnanti che
professano una fede religiosa, censura poeti e scrittori che trattano temi legati alla religione anche in
modo vago. Secondo un giornale ufficiale dello Xinjiang, nel 2005 la Cina ha arrestato 18.227 Uiguri
per «minacce alla sicurezza nazionale» [cfr. AsiaNews.it, 23 gennaio 2006].

Il controllo asfissiante & perd quasi impossibile, a causa della grande estensione del territorio (circa
sette volte I'ltalia), della dispersione della popolazione (in tutto 19,5 milioni), e delle frontiere quasi

88



inesistenti con i Paesi dell'Asia Centrale. Anzi: dai vicini Kirghizistan e Uzbekistan giungono nel Xinjiang
pericolosi predicatori del fondamentalismo e armi per la rivolta nazionalista.

Anche lo sviluppo economico e l'invito aperto a ditte straniere a giungere nel Xinjiang sta divenendo
un'arma a doppio taglio. Grazie infatti ai rapporti economici, i musulmani Uiguri riescono a mettersi in
contatto con altri musulmani della Turchia, del Pakistan, dell'Afghanistan. Fino all'anno scorso essi
andavano fino in Pakistan a ricevere il visto per I'Arabia Saudita e I'hajj. Il pellegrinaggio alla Mecca era
pure l'occasione di costruire rapporti e solidarieta internazionale con altri musulmani nel mondo e
scoprire una fede piu integralista.

Nel tentativo di controllare tale flusso, da quest'anno la Cina ha obbligato I'Arabia Saudita a concedere i
visti per il pellegrinaggio solo a cittadini cinesi che si rivolgono al consolato saudita a Pechino e solo a
chi si presenta con il permesso dell'Associazione Patriottica Islamica. La nuova regola vale per gli
Uiguri e per gli Hui. Il governo cinese ¢ infatti preoccupato che anche fra gli Hui, di solito "tranquilli”, si
faccia strada un integralismo sempre piu forte che rischia di creare tensioni sociali. In molte zone Hui,
una volta famose per il loro Islam liberale, si vedono sempre piu spesso partecipazioni massicce alla
preghiera, donne velate, con un sempre maggior numero di giovani che vogliono studiare l'arabo e il
Corano.

Pechino rimane divisa fra una politica "liberale”, che la mette in buona luce in tutti i paesi islamici, e un
controllo ferreo. Ma si assicura I'amicizia dei due paesi che piu esportano il fondamentalismo, I'Arabia
Saudita e I'lran. Con essi la Cina ha rapporti economici sempre piu vasti, grazie al suo crescente
fabbisogno di petrolio. In cambio la Cina € divenuta il loro avvocato nella comunita internazionale,
frenando allONU mozioni di embargo contro Teheran e chiudendo volentieri un occhio sulle critiche
mondiali all'’Arabia Saudita a proposito dei diritti umani.

Quando I'Islam affronta il proprio smarrimento

Analisi. E raro sfogliare un libro di autore musulmano senza imbattersi nei temi della
decadenza e della crisi profonda del suo sistema valoriale e culturale. In questi ultimi anni
e in particolare dopo il 2001, la questione ¢ diventata assillante ed ¢ stata al centro di un
grande forum degli ulema e degli intellettuali. Ecco le conclusioni.

Samir-Khalil Samir | venerdi 1 settembre 2006

L'attentato dell'l1 settembre 2001 alle Torri Gemelle di New York, per il suo carattere eminentemente
spettacolare e terrorista, ha scatenato una sorta di terremoto nel mondo intero. La reazione degli Stati
Uniti € nota. Le reazioni del mondo musulmano sono varie e non sempre note: da una parte, sul
momento, l'attentato ha suscitato in una parte dei musulmani, specialmente giovani, un certo
entusiasmo, («per una volta, I'Occidente, rappresentato dal suo piu prestigioso paese, € stato vinto»);
dall'altra, in seguito al contraccolpo, responsabili politici e uomini di pensiero hanno preso coscienza

della gravita della situazione politica, sociale, culturale e religiosa del mondo musulmano. Essi si
89



http://www.oasiscenter.eu/it/autori/samir-khalil-samir

interrogano sempre piu sulle cause di questa situazione e sui mezzi per uscirne. E questo secondo
aspetto che noi vogliamo qui trattare.

Nessuno dubita, nel mondo arabo-musulmano, che I'lslam stia attraversando una crisi profonda. E raro
aprire un libro scritto da un musulmano, a qualsiasi tendenza appartenga l'autore, senza imbattersi in
qualche pagina sull'attuale decadenza del mondo musulmano e la profonda crisi che attraversa I'lslam.
Questo fenomeno non e nuovo. La presa di coscienza di questa decadenza, o di questo ritardo, o di
uno sfasamento tra il "sistema musulmano" e il pensiero moderno, risale alla fine del XIX secolo. E anzi
guesta presa di coscienza, determinata dall'incontro con I'Europa rappresentato in particolare dalla
campagna di Napoleone in Egitto (1798-1801), ad aver suscitato la reazione e il rinascimento arabo e
musulmano, la Nahda. Questa presa di coscienza ha trovato in passato espressione in modo evidente
nella domanda posta dallo shaykh Muhammad Basyuni “Imran del Borneo (Indonesia) alla rivista Al-
Manar di al-Azhar, fondata dallo shaykh Rashid Rida, riformista-tradizionalista: «Perché i musulmani
sono regrediti e perché gli altri hanno progredito?» (Limadha ta'akhkhara I-muslim(n, wa-limadha
tagaddama ghayruhum). E per tentare di rispondere a questa angosciante domanda che I'Emiro Shakib
Arslan redigeva nel 1930, in arabo, a Losanna, la sua famosa opera che porta questo titolo.1 E
significativo che l'opera sia stata recentemente ripubblicata in Libano dallo shaykh Hasan Tamim.2 La
pagina pubblicitaria della riedizione, sul dorso dell'opera, recita: «La distanza tra I'epoca in cui fu posta
la domanda e la nostra epoca € grande; ma il problema resta identico e la domanda é la stessa,
malgrado la distanza di tempo».3

In questi ultimi anni la domanda e divenuta assillante. Dopo I'attentato dell'l1 settembre 2001, questo
sentire & aumentato: non si tratta solo di "ritardo" nei confronti dell'Occidente, bensi di una crisi
profonda che coinvolge l'insieme del mondo musulmano. Senza esagerare, Si possono trovare
centinaia di articoli, comparsi nel giro di qualche anno, scritti da intellettuali musulmani, che domandano
una riforma della societa musulmana e propongono soluzioni concrete in vista di questa riforma, tanto
sul piano politico (lotta contro il terrorismo di ispirazione islamista, democratizzazione, rispetto dei diritti
umani, etc.), quanto sul piano socio-culturale e religioso (posto e ruolo della donna nella societa,
uguaglianza fra tutte le persone, controllo delle fatwa, rilettura del Corano e della tradizione islamica,
apertura al mondo moderno, etc.).

Riservando a un‘altra occasione lo studio di questi progetti di riforma promossi dagli intellettuali
musulmani, mi limiterd qui a presentare e ad analizzare i documenti ufficiali promulgati in occasione
della terza Conferenza straordinaria dell'OCI (Organizzazione della Conferenza Islamica), tenuta alla
Mecca nei giorni 6-8 dicembre 2005.4 L'intento riconosciuto di questa conferenza era di giungere a
delle decisioni per far uscire la Umma musulmana dalla crisi in cui si trova. Se le idee avanzate dalla
conferenza non sono sempre nuove, hanno pero il vantaggio di rappresentare la voce ufficiale del
mondo musulmano. lo mi basero sul rapporto del Segretario generale dell'OCl, il Prof. Ekmeleddin
Ihsanoglu.

La Conferenza sulla Disunione

All'inizio dell'anno 2005, il Re d'Arabia, Abdullah Bin Abdelaziz, lancia un appello ai dirigenti del mondo
musulmano per preparare la terza Conferenza straordinaria dell'OCI di dicembre. Propone loro di
«tenere delle riunioni degli ulema e intellettuali della Umma in preparazione della prossima sessione
straordinaria del summit della Conferenza islamica, per esaminare la situazione generale del mondo
musulmano, ricercare le vie e i mezzi piu indicati per unire i nostri ranghi e far uscire la Umma islamica
dalla situazione di impotenza e di disunione». Si sara notato di sfuggita lo scopo di questa riunione: «far
uscire la Umma islamica dalla situazione di impotenza e di disunione». Questo ritornera come un leit-

90



motiv in tutte le dichiarazioni dei capi politici come degli intellettuali. Di conseguenza, si € tenuto alla
Mecca, dal 9 all'l1 settembre 2005 (la data e forse simbolica?), il forum preparatorio degli ulema e degli
intellettuali musulmani. | partecipanti si sono ripartiti in tre commissioni: affari politici e media;
economia, scienza e tecnologia; pensiero islamico, cultura ed educazione. Alla fine della tre giorni,
hanno stilato le conclusioni secondo le tre commissioni (per ragioni di spazio non presentero la
seconda commissione).

La Commissione sulle questioni politiche e i media afferma di primo acchito: «Pur riconoscendo che la
Umma islamica attraversa un lungo periodo di crisi, esacerbata da sfide esterne e da campagne ostili,
gli intellettuali, ridefinendo le priorita della Umma, hanno raccomandato un certo numero di misure da
mettere in atto nel corso del prossimo decennio». Gli intellettuali insistono con forza sulla necessita di
rafforzare la solidarieta tra musulmani (3-4). Notano che «l'estremismo e il settarismo impediscono di
realizzare una solidarieta vera» (5). Insistono sulla necessita di riformare I'OCI (6). «Essi hanno
sottolineato che i parametri islamici del buon governo sono compatibili con la democrazia,
l'uguaglianza, la liberta, la giustizia sociale, la trasparenza, la responsabilita, la lotta contro la
corruzione e il rispetto dei diritti umani» (7), e «l'importanza di una pacifica risoluzione dei conflitti nel
mondo musulmano» (8). Riguardo alla Palestina, «hanno insistito sull'importanza di una soluzione
globale del problema in conformita alla legalita internazionale, sul riconoscimento dei diritti inalienabili
del popolo palestinese all'autodeterminazione e alla creazione di uno stato palestinese indipendente
con Al-Qods Al-Sharif per capitale»(9), ma senza fare alcuna allusione a Israele.

Il Terrorismo. La questione del terrorismo € una preoccupazione costante degli Stati musulmani. Il 10
afferma: «Pur sottolineando I'imperiosa necessita di combattere il terrorismo e di aggredire le sue
cause profonde, gli intellettuali hanno peraltro sottolineato la mancanza di consenso sulla definizione
del termine e hanno insistito sul suo differenziarsi dal diritto di opporsi all'aggresione e all'occupazione
straniera come pure dal diritto all'autodifesa. Hanno respinto tutti i tentativi che cercano di stabilire un
legame tra I'lslam e i musulmani e il terrorismo, e hanno constatato che ogni lotta condotta contro il
terrorismo con mezzi unicamente militari non farebbe che incrementare la violenza. Per questo motivo,
si sono appellati all'applicazione della Convenzione dell'OCI sul terrorismo e alla creazione di un centro
internazionale di lotta contro il terrorismo, pur esortando gli Stati membri dell'OCI a combattere il
terrorismo con sforzi concertati».

In questo paragrafo sottolineeremo quattro punti: innanzitutto la riaffermazione della necessita di
combattere il terrorismo; poi la necessita "di aggredire le sue cause profonde”; il che comporta che ogni
lotta condotta contro il terrorismo con mezzi unicamente militari non farebbe che incrementare la
violenza; e inoltre la distinzione da fare tra terrorismo e "diritto di opporsi" all'aggresione e
all'occupazione straniera (i mujahidin palestinesi entrano evidentemente in questa categoria, ma
fors'anche certe azioni irachene); infine e soprattutto il rifiuto di ogni "legame tra I'lslam e il terrorismo".
Immagine dell'lslam in Occidente. La questione dell"islamofobia” ricorre sempre piu sulla penna dei
musulmani dopo il settembre 2001. Essa € spesso messa in parallelo con I'antisemitismo. Da cui
I'affermazione: «Essi hanno inoltre invitato i paesi occidentali a legiferare contro l'islamofobia» (11). Su
gquesta stessa linea, gli intellettuali «hanno attirato l'attenzione sul potere esercitato dal mondo
occidentale nel campo dell'informazione e dell'uso deviato dei media per rappresentare negativamente
I'lslam e i musulmani» (13). «Per correggere questa stortura gli intellettuali hanno invitato gli stati
membri dell'OCI a garantire la liberta di stampa e a trovare un'intesa su un codice di deontologia per i
media» (13). Queste due proposte mi paiono essenziali, tanto per il mondo musulmano, quanto per il
mondo occidentale. Essi hanno inoltre invitato I'OCI a «produrre documentari e film che correggano le
rappresentazioni erronee dell'lslam e dei musulmani» (13); il rischio insito in questa ultima proposta &

91



quello di produrre dei documenti apologetici invece che dare sull'lslam una informazione seria.

Le minoranze musulmane al di fuori del mondo musulmano (12) preoccupano sempre piu i paesi
musulmani per effetto della crescente emigrazione. | testi parlano sempre di «minoranze musulmane»
e domandano ai paesi di accoglienza di «vigilare sulla difesa dell'insieme dei loro diritti come pure della
loro identita». La menzione dell'identita pone, a mio avviso, un problema: si pud parlare di identita
musulmana, ed é davvero questo il ruolo dei paesi di accoglienza, quello cioé di vigilare a protezione
della loro identita? Si dovrebbe parallelamente domandare all'Arabia Saudita, per esempio, paese
organizzatore di questa conferenza, di vigilare a protezione dell'identita dei cristiani. Fino a dove
spingersi in questo campo?

Dal nostro punto di vista, la terza commissione su pensiero islamico, cultura, educazione € la piu
interessante e la piu ricca di spunti.

1. Innazitutto «gli esperti hanno notato che il mondo musulmano si trova in una fase critica che richiede
un nuovo impegno per far fronte ai problemi dell'estremismo, dell'analfabetismo, della qualita
dell'educazione, delle malattie da estirpare, del sottosviluppo, della disoccupazione, della
responsabilizzazione dei giovani e delle donne, come pure alle sfide culturali che la mondializzazione
pone per il patrimonio della Umma» (35). Essi hanno formulato importanti raccomandazioni che
contribuiranno «al miglioramento della situazione inaccettabile nella quale si trova attualmente la
Umma, in modo da edificare societa avanzate che ci permetteranno di stare al passo con la modernita»
(36).

2. Questa commissione ritorna a lungo sull'estremismo, da un punto di vista religioso. «L'Islam
prescrive la moderazione nei vari aspetti della vita al fine di stabilire I'armonia nella societa» (38).
Bisogna «accrescere gli sforzi ad ogni livello per disegnare I'immagine veritiera dell'lslam come
religione di moderazione, di tolleranza e di coesistenza pacifica» (38). «L'Islam condanna I'estremismo
in tutte le sue manifestazioni nella misura in cui esso si oppone a tutti i valori umani». Bisogna «puntare
contro le cause dell'estremismo, cause che le sole misure di sicurezza non sono in grado di eliminare»
(38, cfr. 10). Bisogna «adottare un discorso islamico moderato».

3. Due punti essenziali sono sviluppati in questo paragrafo 38. «ll discorso deve fare una distinzione
chiara tra i principi di base e le ramificazioni, tra quanto & originale e quanto e derivato». Cio in risposta
alla tendenza attuale dell'lslam radicale di mettere sullo stesso piano certi dettagli della vita sociale
musulmana con i grandi principi. «Gli intellettuali hanno, inoltre, sottolineato la necessita di sviluppare
un programma educativo islamico che tenga conto di questa percezione, e di lanciare, a questo
proposito, i necessari processi di revisione».

4. Il moltiplicarsi dei mufti auto-proclamati, che emettono fatwe a vanvera, suscita numerose reazioni
nella stampa musulmana, specialmente in Egitto. In questo conteso, gli intellettuali «hanno messo in
guardia contro I'emissione di fatwe imprudenti da parte di persone non qualificate che parlano a nome
dell'lslam e dei musulmani, e che interpretano gli insegnamenti islamici secondo le proprie opinioni e
preferenze, offuscando cosi I'immagine dell'lslam, tanto all'interno che all'esterno del mondo
musulmano» (40). Nello stesso senso, numerosi musulmani auspicano di avere una sorta di
«magistero giuridico unificato» (41). E a questo scopo che gli intellettuali hanno sottolineato la
necessita di disporre di una referenza internazionale islamica fondata su una giurisprudenza collettiva e
organizzata, per fornire chiarimenti sui punti di vista della religione concernenti le questioni e le
situazioni nuove. A questo riguardo, hanno fatto appello alla riforma dell'’Accademia islamica di Figh, in
modo che possa servire da autorita giuridica suprema per la Umma islamica» (41). A questo punto
arriva una notevole innovazione: «Hanno inoltre raccomandato che le donne facciano parte dei membri
dell'accademia in funzione delle loro qualificazioni giuridiche ed accademiche e della loro competenzax»

92



(45).

5. L'educazione € il motore principale del progresso. «L'analfabetismo € il principale e reale ostacolo
che intralcia lo sviluppo delle societa islamiche» (42). «L'insegnamento superiore [...] € lo zoccolo
principale sul quale poggia il progresso della Umma e il suo sviluppo». Senza questo «la Umma restera
sempre in ritardo nel campo dell'educazione e della scienza» (43). Infine, affrontando il dialogo tra
civilta, essi sottolineano che «non sarebbe concepibile se non tra partner uguali e sulla base del mutuo
rispetto, della reciprocita e della dignita» (45).

6. Gli ultimi paragrafi, infine, (46-51) parlano dei diritti della donna, del bambino, dei giovani ma senza
un reale approfondimento. Sui diritti della donna si pud leggere: «L'Islam ha chiaramente affermato il
ruolo preminente e i diritti della donna nella societa. Cosi pure, si € invocato un miglioramento della
condizione e della posizione della donna nella societa e negli Stati membri dell'OClI» (46).

Piano di Azione contro la Debolezza

Due pagine concludono questo rapporto, eccone qualche stralcio significativo:

«E convinzione comune delle eminenti personalita, degli ulema e degli intellettuali [...] che il mondo
musulmano stia attraversando una fase critica di portata storica. Il mondo musulmano ha bisogno di
una nuova visione, di un‘agenda appropriata e di un intervento urgente [...]. Il mondo musulmano ha
bisogno di un cambiamento meditato e operato da sé stesso e non imposto dall'esterno. Cio richiede
apertura di spirito e vivacita intellettuale, come pure una volonta e una guida politica molto piu energica
di quella che si e vista in occasione delle passate crisi [...]. Il mondo musulmano ha bisogno di un modo
di vedere capace di accogliere queste sfide e di edificare un futuro piu radioso per i musulmani sparsi
per il mondo [...], un modo di vedere per una comunita di nazioni e di stati che incarni la giustizia, lo
sviluppo e la forza morale». «L'assenza di un modo di procedere opportuno e consensuale per
raggiungere questo obiettivo potrebbe avere conseguenze imprevedibili, suscettibili di trascinare con sé
altre ondate di distruzione, di alienazione, di disperazione, di imbarazzo e di dipendenza nel mondo
musulmano». A questo scopo gli intellettuali hanno elaborato un piano d'azione. «Comporta misure di
larga portata che dovrebbero essere prese per far uscire i musulmani dalla loro attuale condizione di
debolezza, per instaurare un mondo musulmano unificato, solido e forte».

«Per concludere, tutta la Umma auspica che sia posto fine all'approccio passivo e isolato assunto di
fronte alle sfide che si pongono oggi al mondo musulmano. Essa auspica ugualmente di parlare a una
sola ed identica voce e di armonizzare le sue azioni. Una nuova OCI sara il mezzo in grado di edificare
per il mondo musulmano un avvenire piu radioso e promettente per centinaia di milioni di persone in
tutto il mondo. La sua riuscita costituira un autentico successo storico non solo per i musulmani, ma
anche per l'umanita nel suo complesso».

Non v'é dubbio che gli avvenimenti che hanno fatto seguito all'l1 settembre 2001, la diffusione del
terrorismo e della violenza nel mondo musulmano, la violenza intra-musulmana, la propagazione
dell'estremismo religioso, da una parte; e le reazioni occidentali anti-musulmane, le guerre intraprese
dai paesi occidentali contro i paesi musulmani e l'incancrenirsi della situazione in Palestina e in Medio
Oriente dall'altra, abbiano rafforzato la percezione di crisi e di debolezza del mondo musulmano e allo
stesso tempo la convinzione di essere vittime dell'Occidente. Questa realtd complessa sembra
suscitare un profondo desiderio di rinnovamento. Mi sembra essenziale sostenere in tutti i modi questi
tentativi perché non falliscano sul nascere. La decadenza del mondo musulmano non puo che essere
nefasta per il mondo occidentale, per le relazioni internazionali, per le relazioni islamo-cristiane e per la
pace mondiale.

93



1. Shakib Arslan, Limadha ta'akhkhara I-muslimdn, wa-limadha tagaddama ghayruhum, con prefazione
di Muhammad Rashid Rida

(Il Cairo: 'Isé al-Babi al Halabi, 1939). L'autore vi sviluppa l'idea

che il ritardo e la decadenza dei musulmani sia dovuto a tre fattori: l'ignoranza, lI'assenza di spirito
scientifico e la corruzione morale.

2. Idem, edizione riveduta (tab'ah gadidah wa-munaggahah) dallo shaykh Hasan Tamin (Beyrouth, Déar
Maktabat al-Hayat, s.d.),

167 pp. Nella sua prefazione (p. 5-9, in particolare p. 5-6), lo shaykh Tamin spiega che questo senso di
inferiorita (takhalluf) dei musulmani & molto recente; non risale che alla meta del sesto

secolo dell'egira (verso il 1150)!

3. Ibidem, sul dorso di copertina, 2.

4. Vedere il sito http://www.islamicsummit.org.sa/fr/9-27.aspx
(testo francese), http://www.islamicsummit.org.sa/9-7.aspx
(testo arabo), http://www.islamicsummit.org.sa/en/9-27.aspx
(testo inglese).

Nel mistero dei Fratelli rivoluzionari

Nell'occhio del ciclone /1. Egitto. La lunga storia dell'organizzazione fondata da Hasan al-
Banna nel 1928. Di volta in volta lusingati e respinti dal potere politico ufficiale, protetti o
perseguitati, gli aderenti al pitt importante movimento fondamentalista non hanno mai
smesso di estendere la loro influenza, alternando clamorosi atti di violenza alla diffusione
pacifica delle loro convinzioni.

Kamil William | mercoledi 1 marzo 2006

Preferiamo parlare di "violenza in Egitto” invece che di "terrorismo" per una serie di ragioni. In primo
luogo non vi & accordo sul significato di "terrorismo”, sulla sua definizione e natura. Alcuni ritengono
che la resistenza all'occupante coloniale sia un dovere sacro, mentre altri sono dell'avviso che sia una
violenza ingiustificabile. Un'altra divergenza riguarda il tentativo di imporre un'idea o un'opinione: chi
avanza un'‘opinione o chi la fa propria considera la propagazione della sua idea una missione ed un
incarico divini. E a giustificazione di questo potrebbe addurre il celebre detto «chi tace sulla verita € un
diavolo muto». Ma sia che si impieghi violenza intellettuale o fisica, questa sara comunque rifiutata
dagli altri, che la considereranno terrorismo intellettuale o pratico. Vi sono poi tipi di violenza che si
velano dietro la religione e la strumentalizzano, giocando sui sentimenti religiosi dei semplici.

Nel caso dell'Egitto, i ricercatori osservano come la violenza si manifesti e cresca al moltiplicarsi di
situazioni ben determinate come l'assenza di un progetto nazionale attorno al quale raccogliere i
cittadini. Inoltre l'ignoranza, la poverta e l'ingiustizia sociale sono elementi ausiliari. Infatti, se sulla
scena compare una personalita carismatica che gode del favore popolare e lo sa mettere a profitto,

94


http://www.oasiscenter.eu/it/autori/kamil-william

questi & in grado di trascinare dietro a sé centinaia e migliaia di persone ridotte in stato di incoscienza.

Le radici delle organizzazioni islamiste, accusate di praticare la violenza, risalgono agli inizi del secolo
scorso e precisamente al 1928 quando Hasan Ahmad 'Abd ar-Rahman Muhammad as-Sa'ati, meglio
noto come Hasan al-Banna, fondo I'Associazione dei Fratelli Musulmani. Dopo appena cinque anni
Hasan al-Banna gia si cimentava nell'agone politico, mentre continuava a fondare sezioni
dell'associazione, il cui numero raggiunse le 300 nel 1938. Naturalmente Hasan al-Banna non avrebbe
riscosso un tale successo se non avesse goduto dell'appoggio del primo Ministro dell'epoca, 'Ali Maher.
Nello stesso anno, cioe nel 1938, Hasan al-Banna diede vita all'apparato segreto.

Il Governo egiziano compi un passo importante e gravido di conseguenze nel 1942, quando chiuse
tutte le cellule dei Fratelli. Tuttavia Hasan al-Banna non si diede per vinto e si candido, con altri cinque
compagni, alle elezioni della Camera dei Deputati del 1944. Ahmad Maher, che era primo Ministro,
riusci ad escludere al-Banna ed i suoi amici sulla base della loro precedente alleanza con il partito
Wafd. Non solo, ma alzando i toni della lotta, Ahmad Maher dichiaro guerra ai Fratelli il 24 febbraio
1945. La risposta dei Fratelli a questa escalation fu violenta e si espresse nell'assassinio di primo
Ministro in quell'anno da parte di Muhammad al-'Asyawi. Al crescere della violenza fu emessa la "legge
dei Fratelli", circa nella stessa data, cioé tra il 24 febbraio e I'8 settembre 1945.

| Fratelli si organizzarono in maniera eccellente e s'infiltrarono sempre di piu in politica, organizzando
manifestazioni con la protezione delle forze di sicurezza. La loro penetrazione crebbe al punto che nel
1946 essi riuscirono a far cadere il Governo an-Nagrashi. Si accesero scontri in molti luoghi, mentre i
Fratelli riuscivano a procurarsi armi apertamente con la scusa del jihad in Palestina. | Fratelli si diedero
un'organizzazione militare e si addestrarono all'uso delle armi sotto gli occhi delle forze di sicurezza.
Nello stesso anno furono uccisi alcuni ebrei ed alcuni negozi di proprieta ebraica furono fatti saltare in
aria. | sospetti caddero sui Fratelli e alcuni di loro, arrestati, furono processati: il pubblico ministero
Ahmad al-Khazandar emise sentenze severe. Per ricompensa al-Khanzandar fu assassinato.

Il 1948 fu denso di avvenimenti. | Fratelli erano ormai uno stato nello stato e cominciarono ad applicare
il loro codice, emesso nel 1948. An-Nagrashi, avvertendo il pericolo, emise I'8 dicembre un decreto
governativo che scioglieva I'Associazione dei Fratelli. La risposta non si fece attendere. 'Abd al-Magid
Hasan assassind an-Nagrashi il 28 dicembre 1948. La tensione continuo a lievitare mentre il Governo
uccideva Hasan al-Banna nell'anno seguente.

Il 1950 portd con sé qualche segno di distensione nei rapporti, che condusse a negoziati tra il governo
del Wafd, sotto la presidenza di Fu'ad Siraj ad-Din, ed il capo dei Fratelli Hasan Isma'il al-Hudaybi; essi
si conclusero con il ritorno dei Fratelli alla vita pubblica, anche se in modo informale, dal momento che
il Governo non ritird il decreto di scioglimento dell'’Associazione emesso I'8 dicembre 1948. Ma nuove
nuvole si addensavano intorno all'associazione a motivo di una scissione interna circa la questione
dell'uso della forza.

Non dimentichiamo che l'inizio degli anni Cinquanta aveva portato con sé le prime avvisaglie del
movimento degli Ufficiali Liberi i cui principi ed obiettivi coincidevano con le inclinazioni dei Fratelli i
quali percio collaborarono attivamente, soprattutto all'incendio del Cairo del 26 gennaio 1952. Hasan al-
Hudaybi benedisse i valori della rivoluzione. Tuttavia non appena la guida della rivoluzione promulgo la
legge della riforma agraria che concedeva al massimo 200 feddan di proprieta, cominciarono le
tensioni. | Fratelli ritenevano che si sarebbe dovuta limitare la proprieta a 500 feddan. Cio li spinse a
chiedere a Gamal '‘Abd EI-Nasser di sottoporre loro ogni decisione prima di renderla operativa. Ancora
una volta sintomi di divergenze si manifestarono quando i Fratelli si opposero alla legge che scioglieva i
partiti. La rivoluzione voleva che I'associazione fosse unicamente religiosa, ma essa non si piego

95



allimposizione e conservo la sua impronta politica.

Il dissenso serpeggiava all'interno dell'Associazione: Hasan al-Hudaybi e as-Sanadi si disputavano la
guida dell'organizzazione: nel quadro di questa lotta s'inserisce I'eliminazione di Fayez, numero due di
al-Hudaybi. L'anno piu denso di avvenimenti e rivolgimenti fu il 1954. 'Abd El-Nasser il 14 gennaio
arresto ben 450 Fratelli. Nasser, in uno sforzo di mettere in difficolta al-Hudaybi, si accinse a visitare la
tomba di Hasan al-Banna il 12 febbraio. L'associazione rispose con le manifestazioni del 27 e 28
febbraio, in cui furono lanciati slogan contro Nasser e per la democrazia. Sembra che queste
manifestazioni rappresentassero lI'occasione propizia per rinserrare le fila dell'Associazione e
ricostituire le forze dell'organizzazione segreta. | Fratelli uscirono allo scoperto, opponendosi
all'accordo per il ritiro britannico dal paese, sottoscritto da Nasser. Il 2 ottobre ebbe luogo un
capovolgimento all'interno dell'associazione. Mentre Nasser stava pronunciando uno dei suoi discorsi
nella piazza al-Manshiyya ad Alessandria, fu oggetto di un tentato assassinio, il 26 ottobre.

Tutti i sospetti si rivolsero verso i Fratelli cui Nasser inflisse un colpo durissimo, arrestando, in una sola
notte, 3 mila persone.

Nel 1957 due libri del pensatore Sayyed Qutb, Ma'alim fi t-tariq (Pietre miliari) e al-Hakamiyya lillah (La
sovranita spetta a Dio, un principio antichissimo dell'lslam) suscitarono grande interesse, offrendo una
spinta potente all'associazione. In essi Sayyed Qutb lanciava un appello perché la somma autorita
spettasse a Dio ed a coloro che Dio ha delegato come suoi rappresentanti, fedeli ai Suoi insegnamenti.
L'influsso dei principi e delle idee di Sayyed Qutb si manifesto rapidamente, trovando espressione
visibile in Shukri Mustafa, fondatore del gruppo at-takfir wa I-hijra (anatema e migrazione). Questo
gruppo dichiard miscredente l'intera societa, sostenendo che le autorita si erano allontanate dai retti
insegnamenti dell'lslam. Per questo il gruppo chiamava ad abbandonare (€ questo il senso arabo della
parola hijra, egira, migrazione N.d.T.) la societd miscredente e ritornare ai corretti principi della fede.
La sconfitta dell'esercito egiziano di fronte ad Israele il 5 giugno 1967 contribui a diffondere le idee di
Sayyed Qutb: la sconfitta si disse era stata causata dall'allontanamento dello stato dagli insegnamenti
dell'lslam. Comincio cosi una serie di aggressioni la cui prima vittima fu il dottor al-Dhahabi, Ministro
degli awqaf (le fondazioni religiose musulmane, N.d.T.) il 4 luglio 1977. Le varie formazioni
prolungarono le azioni violente; al-takfir wa I-hijra attacco ad esempio la facolta tecnica dell'accademia
militare il 18 aprile 1974.

Questi gruppi s'infiltrarono nelle forze armate, nella polizia ed in tutti gli strati della societa. Cio contribui
nella messa a punto del piano d'assassinio di Anwar al-Sadat, Presidente della Repubblica, il giorno del
suo trionfo, durante la parata per i festeggiamenti della vittoria del 6 ottobre su Israele, del passaggio
da parte delle forze armate egiziane del canale di Suez, con la distruzione della linea Barleev e
l'avanzata nel deserto del Sinai.

L'attentato fu perpetrato il 6 ottobre 1981 ed in esso persero la vita anche altre persone, tra cui un
vescovo copto-ortodosso, Anba Samuel. | gruppi islamisti s'impadronirono inoltre della prefettura di
Assiut, come prima mossa per estendere la loro autorita su tutto il governatorato. L'assalto, condotto a
mano armata, porto alla morte di molti soldati ed ufficiali. Gli omicidi o i tentati omicidi si susseguirono
senza interruzione. Il peggior periodo di violenza in Egitto furono i due decenni '80 e '90 del secolo
appena trascorso, in cui i gruppi islamisti e I'autorita si confrontarono violentemente. Come esempio
presentiamo una statistica incompleta del periodo 1991-1997.

Conseguenze della violenza tra islamisti ed autorita in Egitto per gli anni 1991-1997.
1. Il turismo. 25 attentati, 93 stranieri morti, 68 feriti (47 stranieri 21 egiziani). Il caso che ebbe piu

96



risonanza fu il numero 552 del 1992 (Sicurezza Suprema dello Stato), registrato come numero 6/93
della corte suprema militare. Tutti questi casi riguardarono attacchi ai bus ed ai negozi turistici ed ai
battelli da diporto sul Nilo. Il caso 881/93 (comando di Qasr en-Nil) consistette nell'esplosione di una
molotov nel Caffé Wadi en-Nil a piazza Tahrir.

Il pit famoso di questi attentati fu in assoluto l'uccisone di 18 turisti il 18 marzo 1996 davanti all'Albergo
Europa a Ghiza e l'attentato del Dayr al-Bahri a Luxor, il 17 novembre 1996, in cui persero la vita 58
stranieri.

2. Copti. 31 attentati, 42 civili uccisi, 52 feriti. | casi che ebbero piu risonanza furono il numero 9465/91
(commissariato di Embaba), legato agli scontri interreligiosi, e il caso 323/92 (Sicurezza Suprema dello
Stato), vale a dire l'incidente di Abu Qurgas nel 1997, legato agli scontri di Assiut.

3. Polizia. 83 attentati, 382 morti (tra poliziotti ed elementi della Jama'a Islamiyya e civili), 400 feriti (tra
poliziotti ed elementi della Jama'a Islamiyya e civili)

4. Infrastrutture. Attentato all'aeroporto di Assiut (4 morti e 9 feriti), attentati a banche, con un totale di
11 casi.

5. Circoli video. 13 attentati, nessun morto, 5 feriti.

6. Cinema. 9 attentati, 4 morti (dei gruppi islamisti), 8 feriti (gruppi islamisti e civili).

7. Omicidi. 3 morti: il Presidente Sadat, il Presidente dell’Assemblea del Popolo, Ref'at al-Mahbub, ed
il pensatore Farag Foda. Tra i molti episodi ricordiamo: tentato omicidio del Ministro dell'interno Hasan
Basha (1987), tentato omicidio del primo Ministro Atef Sidgi (1993), tentato omicidio del Ministro
dell'informazione Safwat al-Sharif, tentato omicidio del Premio Nobel per la letteratura Naghib Mahfuz,
tentato omicidio del Presidente Hosni Mubarak ad Addis Abeba (1995).

Lo Stato, sentendosi in pericolo, inizid a seguire una nuova politica per combattere la violenza, basata
sul congelamento delle fonti di finanziamento dall'estero, la cattura dei membri che risiedevano fuori dal
paese e la trasmissione di programmi che dimostravano la falsita delle pretese dei leader terroristi.

Le motivazioni per la scelta come obiettivi degli strati di popolazione che abbiamo ricordato sono le
seguenti:

a. il turismo perché é un'importante fonte di reddito e la sua crisi mina l'ordine. Inoltre i mezzi di
comunicazione mondiali trovano negli attentati un pretesto per criticare il regime vigente;

b. i copti perché sono una minoranza religiosa ed alcuni copti immigrati sfruttano i mezzi di
informazione esteri per parlare della debolezza del regime;

c. i cinema ed i video club perché diffondono messaggi che, secondo l'opinione della Jama'a, attentano
ai buoni costumi;

d. le personalita pubbliche, pensatori liberali ed innovatori, perché la Jama'a vuole continuare a
dominare la massa con le sue idee;

e. gli esponenti dello Stato per la conquista del potere, se possibile.

Si puo riscontrare una crescita delle operazioni armate da parte dei gruppi islamisti contro il turismo
negli anni 1992-1993, poi la loro quasi scomparsa nel periodo giugno 1993-marzo 1996, infine il loro
ritorno in attivita negli anni 1996-1997 e lo stop definitivo, soprattutto dopo il lancio dell'iniziativa per il
blocco della violenza da parte delle associazioni islamiche "radicali". Il 1997 si segnalo infatti per
I'emissione da parte dello Shaykh Muhammad al-Maqarri di una fatwa con cui si bloccava la violenza.
Cosi furono sospese le operazioni, ma I'anno successivo venne fondato il Fronte islamico per la lotta
contro Ebrei e Crociati, con l'adesione del medico egiziano al-Zawahiri ad Osama Bin Laden. Ancora
una volta ripresero le operazioni violente, in primo luogo con i due attentati del Cairo nel 2004-2005 e

97



quelli di Taba e Sharm el-Sheikh (2005), forse un messaggio al presidente della repubblica che ama
incontrare a Sharm el-Sheikh i suoi ospiti.

Una strada per entrare nel nuovo secolo

Nell'occhio del ciclone /2. Siria. La lunga storia di civilta e di convivenza di questa terra
rischia di soccombere di fronte alla gravita dei fattori che hanno portato il Paese sull'orlo di
un isolamento che pare irreversibile: le difficolta del regime baathista, i pericoli del
terrorismo islamico, la crisi del Libano, la guerra irachena, la stagnazione del processo di
pace.

Jean-Clément Jeanbart | mercoledi 1 marzo 2006

La Siria € un paese la cui vicenda risale ai primi albori della storia dell'umanita. La sua popolazione, da
millenni, vive una mescolanza di genti ed etnie diverse, che sono riuscite, nonostante le differenze, ad
amalgamarsi e fondersi lungo i secoli, per formare i molteplici regni le cui dinastie hanno governato
nella regione, dai tempi piu antichi. Dinastie che le ricerche archeologiche e le scienze storiche hanno
potuto ora identificare.

Duemila anni di storia del Cristianesimo, in Siria, hanno dimostrato tanto I'apertura delle popolazioni di
questa regione del mondo, quanto la loro capacita di accoglienza, di dialogo e di convivialita, e hanno
permesso agli abitanti di questo paese un'evoluzione e un progresso notevoli.

Nel VIl secolo il paese e stato oggetto dell'invasione di conquistatori musulmani provenienti dall'Hijaz e
dalla penisola araba. Sono stati integrati e hanno dominato il paese, a quel tempo quasi totalmente
cristiano, per numerosi secoli. | cristiani di questo paese e i musulmani hanno potuto vivere insieme
guesto periodo, anche se si sono trovati a volte in situazioni contradditorie, difficili e impegnative. La
scelta della Chiesa, in tutte le fasi, fu la riconciliazione e la ricerca di una coesione a volte difficile da
mantenere, a causa della puntuale irruzione di un fondamentalismo settario e intollerante. E questo
stesso fondamentalismo che mette attualmente in pericolo la pace sociale e la serenita del paese.
Eppure la storia ci insegna che, nel passato, i cristiani del Medio Oriente sono stati all'avanguardia,
tranquillamente a fianco dei musulmani piu illuminati, per offrire insieme alle loro societa tutto cio che
porta al progresso di una comunita umana e alla prosperita di un paese. | cristiani hanno vissuto come
fratelli con i musulmani, hanno calcato insieme i sentieri della storia degli arabi, e dovrebbero ora
evitare lo scoglio del fondamentalismo, per dare al loro paese I'immagine che conviene agli uomini di
guesto XXI secolo che inizia.

Questo fondamentalismo diffuso € in parte il prodotto delle diverse problematiche sorte nella regione
negli anni '40 e pill esattamente, dopo la nascita dello Stato di Israele. E a partire da questo momento
che violenza, terrorismo e scontri non cessano di affliggere le popolazioni arabe della regione in
generale e vicino orientali in particolare.

Per parlare della violenza e del terrorismo in Siria & necessario fare alcune precisazioni indispensabili.
Questa violenza pud essere di stampo politico, religioso o di delinquenza. Non parleremo qui della
delinquenza, che rimane dunque al di fuori del nostro discorso.

La violenza politica puo avere come origine sia la dittatura, sia la lotta nazionale e la resistenza, sia
l'aggressione contro terzi. In Siria si sono succeduti al potere regimi militari che hanno invocato nella
loro azione politica repressiva ragioni strategiche, derivanti dalla guerra contro Israele, che hanno

giustificato una legge marziale e hanno dato luogo ad esagerazioni e ad una dittatura che non ha
98



http://www.oasiscenter.eu/it/autori/jean-cl%C3%A9ment-jeanbart

sempre funzionato senza violenza e tensioni verso certe fazioni della popolazione.

D'altro canto, in vista della liberazione della Palestina si € sviluppata nel paese una resistenza
all'occupante a volte molto aggressiva. Questa resistenza, anche se spesso violenta, non puo essere
assimilata al terrorismo, nel contesto vissuto dai cittadini arabi, continuamente esposti alle
intransigenze dell'occupante, alle sue ripetute incursioni che hanno avuto come risultato nel 1967
I'annessione di nuovi territori allo Stato di Israele. Cio che da parte siriana costituiva una lotta
d'indipendenza nazionale e una resistenza era considerato dagli israeliani terrorismo. Vista l'inefficacia
di un confronto armato, data la dilagante supremazia militare dello Stato d'Israele, a fronte
dell'insensibilita delle grandi nazioni alle rivendicazioni legittime del popolo palestinese, i gruppi piu
legati al nazionalismo arabo si sono visti condotti verso una strategia militare non convenzionale, che
potesse essere alla loro portata; si sono anche organizzati in cellule d'intervento armate che hanno
come compito quello di logorare il nemico.

In che misura, ai nostri giorni, questi gruppi stanno ancora operando, a partire dalla Siria? Dio solo lo
sa, ma é certo che il governo siriano si orienta ormai da qualche anno, e sempre di piu, verso una
soluzione pacifica di questo conflitto endemico, anche se lo fa a malincuore.

Un'altra forma di terrorismo politico, e forse anche politico-religioso, ha trovato fertile terreno nei paesi
della regione dopo la comparsa dell’Ayatollah Khomeini in Iran e l'inizio della guerra in Libano. In effetti,
le lotte fratricide tra libanesi hanno diviso la nazione in gruppi generalmente confessionali in cui
ciascuna comunita religiosa, con alla testa il proprio clero, si & trovata a confrontarsi con le altre, allo
stesso tempo politicamente e militarmente, e questo fino alle peggiori aberrazioni. Milizie musulmane e
cristiane si erano costituite per uccidersi reciprocamente, ciascuna per il proprio Libano. Quante vittime
innocenti sono state sacrificate in nome di Dio in questa guerra assurda?!

Puo essere in questo frangente che la violenza del terrorismo affonda le sue radici pit tenaci e le sue
ripercussioni piu pericolose. Morire per un paese argina la lotta armata alle frontiere di questo paese,
ma morire per una religione conquistatrice puo portare ad una lotta di religione e ad una violenza che
supera le frontiere, per scoppiare dappertutto, in un mondo sempre piu intrecciato nelle sue componenti
multi-confessionali. Morire per Dio € una scelta assoluta e incontrollabile finché un fondamentalismo
militante anima gli spiriti. L'Ayatollah Khomeini distribuiva le chiavi del Paradiso che i giovani kamikaze
si mettevano al collo per andare ad uccidere e farsi ammazzare nella sua guerra, che considerava
santa, alla stregua di ogni guerra intrapresa dai musulmani in quanto appartenenti alla nazione
islamica. Molti fedeli di questa religione si trovano attualmente in Occidente e, se sono veri musulmani,
secondo i mullah integralisti, devono continuare la lotta santa per insediare I'lslam nel mondo intero, il
jihad della guerra santa li accompagna e si estende in ogni luogo dove si trasferiscono. E in questa
ondata di fondamentalismo confessionale e militante che risiede il vero pericolo che minaccia le liberta
e la democrazia. Ed & proprio questo fondamentalismo esclusivo e totalitario che compromette la pace
e qualsiasi progetto di societa conviviale e pluralista.

In Siria a partire dall'Indipendenza dal mandato francese, per la quale musulmani e cristiani avevano
lottato fianco a fianco, & nata una comunita nazionale non confessionale. Con l'inizio della seconda

99



meta del XX secolo sono emersi, per sviluppare le strutture di una comunita nazionale non
confessionale, dei movimenti sociali e politici a carattere laico e progressista, che riunivano sostenitori
appartenenti a tutte le confessioni presenti nel paese. La comparsa del movimento Baath, parola araba
che puo voler dire tanto rinascita quanto resurrezione, ha costituito un passo importante in questo
senso. Questo partito € stato fondato nel 1947 dagli intellettuali cristiani e musulmani con il fine di
modernizzare la Siria ed unificare i paesi arabi divisi. Una cultura contraria al confessionalismo e aperta
ad una laicita, che distingue nettamente I'impegno politico e sociale dall'appartenenza religiosa, si &
sviluppata in Siria per poi propagarsi nei paesi arabi limitrofi. Questa laicita era in effetti indispensabile
per la coesione delle molteplici componenti di una comunita nazionale in cui i fedeli, appartenenti ad un
numero infinito di denominazioni religiose, vivevano insieme fianco a fianco.

Dopo la sua salita al potere in Siria e poi in Iraq il partito Baath ha rafforzato sempre piu la tendenza
laica e ha saputo mobilitare le folle intorno ad obiettivi strategici che miravano all'unita dei paesi arabi e
alla loro indipendenza, come anche alla creazione di una giustizia sociale in una prospettiva socialista.
La scalata al potere di questo movimento € stata sostenuta da una buona risposta proveniente dai
giovani, provenienti dalla piccola borghesia e dagli strati popolari meno favoriti; tuttavia la sua crescita e
stata ardua e disseminata di insidie.

All'interno, I'organizzazione politica e paramilitare dei Fratelli Musulmani ha condotto un‘opposizione
fondamentalista. All'esterno lo Stato di Israele appoggiato dall'Occidente vedeva nel movimento
nazionalista del partito Baath una contestazione irriducibile della sua politica espansionistica e un
pericolo permanente per la sua sicurezza nei territori conquistati. Cosi Israele ha fatto di tutto per
indebolire questo slancio nazionalista, minando qualsiasi tentativo d'avvicinamento tra i paesi arabi.
Uno dei mezzi piu efficaci per distruggere questa comunita araba, che cercava i fondamenti costitutivi
della sua identita nazionale al di fuori della sua appartenenza confessionale, era rafforzare e fomentare
nella regione i sentimenti di fanatismo religioso.

La prima guerra del Golfo, la guerra in Libano, quella in Sudan e molte altre ancora sono con il
terrorismo diffuso e i moti confessionali uno dei prodotti della spinta del fondamentalismo integralista,
che & stato favorito a scapito di un nazionalismo regionale arabo di stampo laico e pluralista, esaltato
dai movimenti progressisti tra i quali il partito Baath, che oggigiorno & ancora al potere in Siria. E vero
che il regime siriano che ne é tributario non gode di tutte le virtu della democrazia e che il dirigismo
dello Stato, in questo paese, restringe i margini di liberta politica dei cittadini, ma & altrettanto vero che
lasciate in balia di se stesse, dato il loro isolamento plurisecolare sotto la dominazione ottomana, la loro
separazione dall'Occidente e dalla sua evoluzione culturale e democratica, le popolazioni del Medio
Oriente non saprebbero al momento gestire una democrazia non confessionale e rispettosa dei diritti
delle minoranze e delle liberta fondamentali. Liberta di culto, liberta d'espressione, uguaglianza dei
diritti tra uomini e donne e tra musulmani e non musulmani, ecc.

100



Nonostante tutto oggigiorno in Siria un cristiano ha gli stessi diritti di un musulmano, pud accedere,
come anche le donne, a tutte le cariche pubbliche e alle piu alte responsabilita politiche. La chiesa e
rispettata come la moschea e il culto € indistintamente sostenuto. In questo paese che cerca la laicita,
non ci si distingue per la propria appartenenza confessionale, ma per il proprio senso civico e per la
devozione alla nazione. Nel contesto di una societa che si vuole civile e unita, buone relazioni umane
uniscono i cittadini, indipendentemente dalla loro diversita religiosa.

Alla fine dei conti bisognerebbe chiedersi seriamente se i paesi occidentali, che si ostinano attualmente
a soffocare il nazionalismo arabo di linea laica e non confessionale, non stiano demolendo I'edificio,
pieno di speranze, di un nuovo mondo arabo in piena costruzione.

Un Islam, molte voci

Il travaglio dell'Islam /3. A dispetto delle analisi che lo vogliono chiuso e monolitico,
I'universo musulmano esprime invece una grande varieta di posizioni. Il confronto tra
tradizionalismo e innovazione € aperto e serrato e ricchissimo di sfumature. Tante sono le
voci di politici, intellettuali, scrittori che con rigore critico e autocritico animano un
intensissimo dibattito. E non si tratta di voci che devono per forza "piacere" all'Occidente,
ma che 1'Occidente dovrebbe finalmente imparare ad ascoltare.

Paolo Branca | mercoledi 1 marzo 2006

Negli ultimi anni € decisamente cresciuta, non solo nell'opinione pubblica ma anche tra esperti
ed opinionisti, la percezione dell'lslam come un'oscura minaccia. Il fenomeno del terrorismo
internazionale lo giustifica ampiamente e non si puo certo negare che i paesi arabi e musulmani
attraversino una fase di profondo travaglio che spesso si esprime anche in forme estreme di
antagonismo violento. Il rischio €& tuttavia che questa rappresentazione mediatica dei musulmani, che
parte da alcuni dati oggettivi ma non esclusivi, si sovrapponga progressivamente ad una realta la
quale benché problematica € senz'altro piu varia ed articolata, fino ad occultarla del tutto. In questo
contributo ci proponiamo di dar conto di voci e posizioni meno note, ma a nostro avviso molto
interessanti, espresse da alcuni autori musulmani.

Il dibattito interno al mondo islamico non ¢ infatti di scarso rilievo, anche se risulta soffocato da un
pensiero dominante fortemente ideologizzato. Un simile approccio ci pare preferibile alle fin troppo
diffuse analisi di taglio "essenzialista" che tendono a definire la pretesa natura monolitica e inalterabile
di una tradizione religiosa, basandosi sull'interpretazione letterale e decontestualizzata delle fonti.

La predominanza di espressioni di taglio apologetico, prevalenti in ogni situazione fortemente
polarizzata come la presente, emargina fatalmente quanti sono piu disposti a mettersi in
discussione.

Essi rappresentano senza dubbio la componente piu aperta e matura di ogni tradizione culturale, ma di
101


http://www.oasiscenter.eu/it/autori/paolo-branca

frequente le loro idee vengono considerate manifestazioni di debolezza, se non di connivenza con i
presunti avversari, spesso con gravi conseguenze sulla loro stessa incolumita. Molti ritengono infatti
guesti pensatori traditori della causa comune. Si tratta certamente di una élite, ma un'adeguata
valorizzazione di quanto propongono potrebbe sostenere e diffondere le loro posizioni con
relativa facilita. Non va infatti dimenticato che la stragrande maggioranza della popolazione dei paesi
arabo-musulmani e costituita da giovani, ormai poco influenzati sia dalla retorica nazionalistica che ha
accompagnato la stagione della conquista dell'indipendenza alla fine dell'epoca coloniale, sia dalla
propaganda rivoluzionaria del periodo successivo. Il successo del radicalismo religioso si spiega
anche con la mancanza di alternative e I'assenza (0o comunque la scarsa visibilita) di modelli
positivi universalmente riconosciuti rispetto a quanti seguono altre opzioni.

In un pregevole volume uscito ormai parecchi anni or sono, I'ex Ministro tunisino Habib Boulares
proponeva questa semplice ma pregnante riflessione: "In effetti, oggi I'lslam fa paura. € innegabile. [...]
Ma si tratta di qualcosa di fatale, di un destino ineluttabile? [...] Il problema che sta di fronte al
musulmano non ¢ facile. Alle note difficolta legate allo sviluppo si aggiunge il peso della tradizione e la
pervasivita della religione.

Per superare o evitare I'ostacolo, molte formule sono state proposte e tentate. Alcune ammettono
come postulato che I'lslam sia un universo chiuso. Altre implicano l'inevitabilita dello sradicamento
culturale. Lo sforzo maggiore € quello di coloro che rifiutano tali posizioni estreme tentando, da oltre un
secolo, di realizzare una modernizzazione che non comporti né uno sradicamento, né l'isolamento dai
propri simili. Se I'lslam puo darsi oggi un senso, di che altro si trattera se non quello di realizzare una
pit ampia comunicazione tra gli uomini? Ogni autentico musulmano crede infatti che la sua religione si
rivolge all'intero genere umano e che vale per ogni tempo e per ogni luogo. La sfida che gli lancia il
mondo moderno € semplicemente quella di provarlo"[1].

In altri autori, tale atteggiamento autocritico & giunto a riconsiderare la storia recente e i miti diffusi in
ambito islamico, evidenziandone le contraddizioni: *'Se possiamo conciliare Islam e rivoluzione,
perché non anche Islam e diritti umani, democrazia e liberta?"[2]. "Rivoluzione islamica (o indu, o
buddista...): quale dei due termini & il piu attivo, il pit determinante? Rivoluzione o Islam? ¢ la religione
che cambia la rivoluzione, la santifica, la risacralizza? O € al contrario la rivoluzione che storicizza la
religione, che fa di essa una religione impegnata, in breve, un'ideologia politica? [...] Cosi facendo, la
religione cade nella trappola dell'astuzia della ragione: volendo ergersi contro I'Occidente, si
occidentalizza; volendo spiritualizzare il mondo, si secolarizza; e volendo negare la storia, vi si inabissa
completamente"[3].

Lo stesso autore giunge ad una conclusione decisiva sul carattere ideologico del pensiero islamista:
"Cio che chiamiamo identita culturale non €& che un'illusione o, se volete, una falsa immagine di noi
stessi. E per questo che la maggior parte dei pensatori del mondo islamico non sono né dei saggi, né
degli intellettuali nel vero senso di questi termini, ma degli ideologi. Vale a dire che si dedicano
all'azione e a soluzioni sbrigative, pit che ad assumere un atteggiamento critico nei confronti
della realta. Cio che muove il loro rifiuto, disgraziatamente, € il risentimento"[4].

Tuttavia non si puo negare che alcune domande di fondo abbiano una qualche legittimita: "e
"possibile”, in base al Corano, fare dell'lslam una religione del foro interno e lasciare le questioni
terrene alla politica? Di fronte a una simile domanda si & tentati, in un primo momento, di rispondere

102



negativamente. L'lslam € una religione di questo mondo non meno che dell'altro. Esso determina un
guadro costituzionale nel quale non v'é alcuna separazione tra politica e religione. Unifica le istituzioni.
La legge € la concretizzazione della fede, lo Stato si occupa della preghiera e protegge la religione cosi
come regola gli affari della societa civile. Ma, si tratta davvero di un dogma, o potrebbe essere piuttosto
un habitus mentale? Se si osserva la storia pit da vicino si ha la netta sensazione di trovarsi di
fronte a un'interpretazione dominante piu che alla vera natura delle cose"[5].

Il vero problema troverebbe le sue cause piuttosto in una situazione culturale che ben viene delineata
da un celebre filosofo marocchino contemporaneo, secondo il quale ci troveremmo di fronte a una vera
e propria ricostruzione mitica del passato, tesa teoricamente a controbilanciare le delusioni del
presente, ma in realta complice dell'attuale stagnazione: "La bandiera dell"autenticita” (aslah),
dell'attaccamento alle radici e della difesa dell'identita, tutte nozioni interpretate come l'essenza stessa
dell'lslam: "I'lslam vero", non I'lslam quale era vissuto a quei tempi dai musulmani. Si trattava quindi di
una lettura ideologica polemica, giustificata per un periodo nel quale essa si risolveva effettivamente in
un mezzo per affermare la propria identita e per far rinascere la fiducia. Tale lettura rappresenta
un'espressione del normale meccanismo di difesa, e conserverebbe quindi una sua legittimita qualora
venisse inserita nel quadro di un progetto globale di ritorno a quell'epoca.

Ma e stato proprio il contrario ad accedere. |l mezzo e divenuto fine: € il passato, frettolosamente
ricostruito per servire da trampolino allo "sviluppo", che € divenuto la finalita stessa del progetto di
rinascita. A partire da quel momento, il futuro sarebbe stato sottoposto ad una lettura che avrebbe
avuto come strumento di interpretazione il passato, non il passato che realmente fu, ma il passato
guale avrebbe dovuto essere. Tuttavia, dal momento che quel passato non & mai esistito se non nella
sfera degli affetti e dell'immaginazione, la concezione del futuro-a-venire rimase sempre incapace di
distaccarsi dalla rappresentazione del futuro-passato”[6].

Un vicolo cieco che alimenta una sorta di circolo vizioso: "Il concetto di "risorgenza islamica" cosi
come e utilizzato nel momento storico presente, da luogo a ogni sorta di confusione, di cui la
meno importante non & che rende quasi impossibile la distinzione tra coloro che, nella nebulosa
islamista, spingono verso il progresso e coloro che vogliono conservare le cose allo stato in cui sono, o
tornare indietro. Nella febbre del dibattito, si vedono i gruppi piu reazionari, che si affrettano a
correre dietro il treno in marcia, rappresentarsi come attori del "risveglio" e della "rinascita", mentre essi
portano avanti un‘ideologia di sonno e di morte"[7].

Le conseguenze di tale situazione sulla mancata evoluzione della societa civile, che favorisce
inevitabilmente la perpetuazione di regimi autocratici, sono chiaramente evidenziate dallo stesso
autore: "l fautori di un potere fondato sulla religione rimproverano al sistema democratico di
basarsi sulle tendenze, le opinioni e le preferenze degli uomini, che sono per natura versatili e
fallibili, alle quali essi oppongono la perfezione divina della legge religiosa. Bisogna ribattere loro che e
precisamente in questo che risiede la grandezza della democrazia, poiché essa sola permette all'uomo
di trarre lezione dai suoi errori, di prendere coscienza delle sue debolezze e, proprio da cio, di misurare
la sua capacita a superarle. Il potere religioso, benché non sia che un potere umano esposto come tale,
a tutti gli errori umani, non riconosce all'uomo questo diritto di imparare dalle sue esperienze: gli
impone una tutela a priori e gli impedisce di svilupparsi e di giungere a maturita.

103



L'obbedienza € I'essenza della fede, & anche la prima virtu del soldato, ma & certamente la peggiore
delle relazioni che possa instaurarsi tra governanti e governati. Come il capo militare deve essere
obbedito e rispettato dai suoi uomini, cosi il governante deve ispirare ai governati il gusto del dibattito
nel contraddittorio e della critica. Tutte le catastrofi del mondo musulmano, e del mondo arabo in
particolare, sono frutto di governi militari prodotti da pseudo-rivoluzioni, che stabiliscono con i
governati una relazione politica del tipo di quella che gli ufficiali intrattengono con i loro
soldati. C'é ogni motivo di temere che il governo religioso non faccia altro che sostituire
I'autorita dei chierici alla forza delle armi, e non sia in fin dei conti che un'altra metamorfosi dello
stesso archetipo autoritario. Molti cittadini dei paesi arabo-musulmani, sottomessi da lunga data a un
regime autoritario, hanno preso l'abitudine, e, se ce n'e, il gusto, a obbedire e hanno perso le loro
facolta critiche: niente di meglio che il potere degli stivali per preparare al potere dei turbanti"[8].

In un simile contesto, esprimersi fuori dal coro puo risultare estremamente rischioso, il che
produce spesso un conformismo dalle conseguenze devastanti sul libero sviluppo del pensiero:
"La situazione culturale, politica ed economica attuale del mondo arabo fa si che sia impossibile,
soprattutto se si & arabi e dal mondo arabo, parlare della religione come di un fenomeno sociale
totalmente spiegabile. [...] Il risultato &€ che ogni discorso sulla societa, sulla religione, sul diritto
suppone preventivamente una sorta di autocensura da parte di chi parla o scrive. € dunque un dibattito
quasi impossibile, poiché gli mancano due condizioni indispensabili all'obiettivita: I'accordo sugli
strumenti d'analisi e I'autonomia di giudizio. In generale,l'analisi del fenomeno religioso coinvolge
colui che la conduce in prima persona e cio non & dovuto esclusivamente a una debolezza
intrinseca alla sua personalita o alla sua formazione, ma all'ambiente in cui opera.

Infatti cio che egli scrivera, a dispetto della neutralita che si sforzera di mantenere, sara
percepito come una scelta di campo religioso, ideologico, etnico o politico. Per quanto egli
tentera di dissociarsi, la societa continuera a valutarlo secondo i propri criteri e gli neghera ogni
neutralita. [...] Egli lo sa e sa che, impegnandosi nella ricerca, &€ condannato a perdere la propria
innocenza, in quanto sa che alla fine potra essere condannato. E quindi del tutto naturale che non
essendo ogni intellettuale necessariamente un eroe in tali condizioni non tutto venga detto e che |l
discorso dell'intellettuale a proposito della religione, del diritto, della politica sia diplomatico, fatto di
silenzi, prudenza e furbizie, sia in definitiva un discorso corrotto” [9].

Come giustificare dungque un pensiero critico, senza incorrere nel pericolo di vedersi tacciare di
disfattismo o di alto tradimento? Un contributo fondamentale & offerto in tal senso dal filosofo
iraniano Abdolkarim Soroush: "La religione € sacra e divina, ma la comprensione che si ha di essa
umana e terrena. La conoscenza e la comprensione che di essa hanno gli uomini sono incomplete ed
hanno costantemente bisogno di essere emendate"[10].

Ben lungi dal rappresentare una questione puramente teorica, questo approccio investe questioni molto
concrete, come quelle relative all'applicazione della shari‘a, non a caso avanzate dal discepolo di
Mahmud Muhammad Taha, martire sudanese del riformismo musulmano: "Senza introdurre un nuovo
principio interpretativo che consenta ai musulmani moderni di modificare o cambiare del tutto alcuni
aspetti del diritto pubblico previsto dalla shari'a, solo due altre scelte rimangono: o continuare a
disattendere la shari‘a nell'ambito pubblico, cosi come si fa nella maggior parte dei moderni stati
islamici, o procedere ad imporne i principi, senza badare ai contrasti con il diritto costituzionale, le leggi
internazionali e i diritti dell'uomo.

104



La prima opzione la trovo contestabile in linea di principio e ritengo che sia improbabile che si possa
praticarla ancora per molto. In linea di principio, infatti, essa contrasta con I'obbligo dei musulmani di
seguire in ogni aspetto della propria vita sociale e individuale i precetti dell'lslam. Inoltre, tenendo conto
del progressivo revival dell'lslam, tale tendenza sara difficilmente applicabile nella pratica per molto
ancora. Anche la seconda opzione & comunque ripugnante e politicamente insostenibile. E ripugnante,
a mio parere, sottoporre donne e non musulmani agli affronti e alle umiliazioni che comporta
I'applicazione della shari‘a al giorno d'oggi. Ritengo infatti che le disposizioni di diritto pubblico insite in
essa fossero del tutto giustificate e coerenti con il contesto storico in cui sono apparse, il che perd non
basta a renderle giustificabili e coerenti in quello odierno. Inoltre, date le caratteristiche concrete dei
moderni stati nazionali e dell'ordine internazionale, tali aspetti del diritto pubblico sciaraitico
sono politicamente improponibili"[11].

Alcune riflessioni maturate tra musulmani europei possono rappresentare un possibile interessante
sviluppo del pensiero islamico critico che troverebbero in Occidente condizioni migliori che nei paesi
d'origine per esprimersi e diffondersi. A nostro avviso ne e un valido esempio il pensiero di Tariq
Ramadan, personaggio controverso ma comungue con un vasto seguito, specialmente tra le nuove
generazioni di musulmani immigrati. La sua analisi non si discosta molto da quella degli autori fin qui
citati, benché sia riproposta in prospettiva di una totale fedelta ai principi tradizionali dell'lslam. Proprio
per questo risulta ancor piu efficace, almeno al fine di coinvolgere nel dibattito quanti ne sono
generalmente lontani: "La formazione islamica non si preoccupa di tenere conto del contesto europeo
nel quale vivono musulmani e musulmane. Si imparano a memoria e spesso molto teoricamente brani
del Corano e insegnamenti del Profeta senza un reale legame con I'ambiente. Tutto avviene come se
l'identita definita aperta fosse vissuta, de facto, in modo chiuso, isolato, quasi etereo. La formazione
islamica dovrebbe, percio, integrare la dimensione dell'intelligenza del contesto e dell'educazione in
funzione dell'ambiente, dell'azione e della partecipazione in Europa, dall'atto di solidarieta alla
consapevolezza della responsabilita civile"[12].

Una filosofia dunque tutt'altro che favorevole all'atteggiamento di molti immigrati islamici che
pretendono di costituire una sorta di societa parallela, destinata a percepirsi e ad essere percepita
come un corpo estraneo nelle societa ospitanti: "Essere musulmano in Europa significa interagire con
tutta la societa a diversi livelli, dall'impegno locale a quello nazionale e anche continentale. Le prime
comunita islamiche, a causa della novita della situazione in cui si trovavano, sono state portate
in modo assolutamente naturale a chiudersi in se stesse durante i primi due o tre decenni e a
sforzarsi di risolvere i loro problemi in modo indipendente, e dall'interno. Esse percepivano
I'ambiente europeo come estraneo, alienante e spesso aggressivo ed era meglio non avere nulla a che
fare con esso, né lasciarsi coinvolgere troppo. Per quanto questo processo possa essere considerato
come una tappa del tutto naturale in un dato momento della storia dello stanziamento dei musulmani
nei nuovi paesi, oggi non & piu cosi. Non si pud immaginare un qualche futuro per i musulmani in
Europa se essi si rifiutano di avere rapporti con I'ambiente circostante e se non sviluppano una
dialettica grazie alla quale potranno essere, dare e ricevere"[13].

Posizione anche contraria alla rappresentazione delle comunita musulmane in Occidente quali casse di
risonanza dei problemi che travagliano il loro mondo d'origine: "Forti della loro indipendenza politica e
finanziaria, i musulmani europei devono far sentire una voce nuova, libera e onesta, che si imponga la

105



probita intellettuale e I'analisi rigorosa, che spieghi e commenti se necessario e che sviluppi un vero
discorso critico sullo stato dell'lslam nel mondo, sulle sue acquisizioni e i suoi tradimenti. Una voce
nuova che, evidentemente, fa paura qui e altrove; ma le premesse affinché venga udita sono ogni
giorno piu numerose e questa € una delle sfide piu grandi della presenza musulmana in Europa che
deve acquistare sostanza, coerenza e peso"[14].

Per finire riproponiamo un‘acuta pagina dell'ex presidente iraniano che non esita a dichiarare
definitivamente concluse fasi della storia che altri vorrebbero semplicemente rivivere senza alcuna
considerazione per I'evoluzione che gli uomini e le societa hanno conosciuto negli ultimi secoli: "Dopo il
Profeta Mohammed, nei secoli lll e 1V dell'Egira, avvalendosi di una specifica interpretazione
dell'insegnamento islamico, e di particolari concezioni che I'lslam aveva accolto in sé traendole da altri
e diversi sistemi di pensiero, quali le civilta greca e iranica, 'uvomo musulmano ha creato una civilta,
ripeto, ha creato una civilta secondo un'interpretazione particolare del Corano e della Tradizione, e
grazie ad acquisizioni derivanti dalle conoscenze scientifiche. Si tratta di quella fase che definiamo
civilta islamica. E vero, essa e stata fondata sul Corano, ma secondo deduzioni e metodi
interpretativi che I'uomo di quei giorni elaborava riguardo al Corano, al Libro, alla religione,
all'essere umano e al mondo. Questa civilta dei tempi d'oro € finita. Se essa fosse stata l'incarnazione
piena della dottrina del Corano e dell'lslam, una simile affermazione ci indurrebbe a concludere che
anche il Corano e I'lslam siano finiti: invece non & cosi, e noi musulmani crediamo che oggi si debba far
ricorso in un modo nuovo alle risorse religiose nel mettere a fuoco i problemi a noi contemporanei, allo
scopo di costruire la nostra vita rispondendo, secondo i fondamenti della religione, ai nostri bisogni di

0ggi"[15].

Anche solo da questa rapida carrellata emerge l'intenso travaglio interiore che agita il mondo
musulmano; esso merita attenzione e rispetto, lungi dai giudizi affrettati che ancora troppo
SpPesso vengono espressi su un universo culturale piu ricco e diversificato di quanto
comunemente si creda. Il vero antidoto al paventato "scontro delle civilta" sta proprio nella capacita di
ascolto che I'Occidente opulento e distratto sapra dare a queste voci, alla valorizzazione che ne verra
fatta e al posto che si vorra dare ai protagonisti di un profondo lavoro di analisi e di ricerca che, pur tra
innegabili difficolta, anima e feconda il pensiero islamico contemporaneo.

Note

[1] H. Boulares, L'lIslam. La peure et I'espérance, Parigi 1983, 8-12.

[2] M. Sadri e A. Sadri (ed.), Reason, Freedom,and Democracy in Islam. Essential Writings of
Abdolkarim Soroush,Oxford University Press 2000, 22.

[3] D. Shayegan cit. in K. Fouad Allam, L'Islam globale, Milano 2002, 79.

[4] D. Shayegan, Les lllusions de I'ldentité, Parigi 1992,306-308.

[5] Y. Ben Achour, Politique, Religion et Droits dans le Monde Arabe, Tunisi 1992, 15.

[6] Ibidem, 34-35.

[7] F. Zakariyya, cit. in Aa. Vv., | Fratelli Musulmani e il dibattito sull'lslam politico, Torino 1996, 140.

106



[8] Ibidem, 145.

[9] Y. Ben Achour, op. cit., Tunisi 1992, 28-29.

[10] M. Sadri e A. Sadri (ed.), op. cit. , 31.

[11] A. A. An-Na'im, Toward an Islamic Reformation, Il Cairo 1992, 58-59.
[12] T. Ramadan, Essere musulmano europeo,Troina 2002, 273.

[13] Ibidem, 294-295.

[14] Ibidem, 302.

[15] M. Khatami,

Religione, liberta e democrazia, Bari 1999, 98-99.

L'ingannevole disfida dei versetti

Il travaglio dell'Islam /2. Come salvaguardare la validita teologica della definizione del
Corano in uso da secoli presso tutta la Umma e poter condannare senza equivoci l'uso che
Bin Laden e i suoi partigiani fanno del testo? In realta ci si accontenta di selezionare brani
favorevoli alla pace e alla tolleranza per contrapporli a quelli esibiti dai militanti
fondamentalisti sul ricorso alla guerra "giusta". Proposta per 'apertura di un "lavoro
sovversivo", insieme profetico e razionale, per uscire dal vicolo cieco.

Mohammed Arkoun | mercoledi 1 marzo 2006

Dopo i fallimenti successivi della rivoluzione nazionalista detta socialista (1950-1980) e poi della
rivoluzione religiosa nello stile iraniano, poche voci d'intellettuali "musulmani* aperti alle conquiste
indiscutibili della modernita si sono fatte udire per sostenere non foss'altro I'idea di un aggiornamento
dell'lslam, tenendo conto dei nuovi ostacoli generati da 30 anni di erranze "rivoluzionarie". A dire il vero,
gli intellettuali laici preferiscono restare lontani dal pensiero religioso come campo di lavoro scientifico
critico: o restano credenti praticanti al punto da far proprio il discorso dei guardiani dell'ortodossia o
riducono I'lslam ad una affermazione identitaria comune all'insieme delle societa che accentuano il loro
ritardo di fronte alle sfide della modernita, piu complesse e piu pressanti nella fase di mondializzazione
delle forze di produzione della storia.

Nella misura in cui I'aggiornamento si vuole piu esigente nella critica del conservatorismo e piu
innovativo nella ricerca dell'emancipazione, i suoi partigiani sono in una posizione di debolezza politica
e sociologica rispetto alla classe degli ulama, capaci di coltivare contemporaneamente un'abile
solidarieta con i regimi al governo ed un impatto efficace sulle espressioni e le rivendicazioni della
religione populista. Il fallimento di 'Abd al-Rahman Wahid in Indonesia illustra le posizioni ambigue degli
intellettuali e degli ulama, le debolezze politiche degli uni ed i successi precari ed ingannevoli degli altri.
Cosi la vecchia, ma sempre ossessiva mitoideologia dell'lslah, cioe della restaurazione della forma
inaugurale autentica (asala) dell'lslam con la | maiuscola, pud mutarsi in delirio politico irreale, in
desiderio irreprimibile di rivincita sugli stati prevaricatori, egoisti, onnipotenti o persino "canaglie” che le
scienze sociali e politiche continuano a descrivere con i postulati cognitivi della loro "razionalita
occidentale", confrontata a situazioni di miseria collettiva, a modi di fare, di protestare, di contestare, ad
attese che esse non sono in grado né di ricondurre alla loro genesi storica e psicoculturale né di
concettualizzare tentando un adeguamento descrittivo ed esplicativo che arricchirebbe i dibattiti

107


http://www.oasiscenter.eu/it/autori/mohammed-arkoun

sull'azione politica. Il modo con cui si tratta la crisi di senso aperta dopo I'11 settembre non rivela infatti
ancora nulla di simile né da parte dell'Occidente né ancor meno da parte dell'lslam.

La questione essenziale resta senza risposta: come integrare nelle necessarie repressioni della
violenza cieca la protezione degli innocenti, le legittime contestazioni ed i programmi d'azione dei
dominati, la critica radicale e simultanea del fatto religioso in generale e della modernita? Tutti gli attori
che esercitano una "competenza-sapere" e/o una “"competenza-decisione" devono congiungere i loro
sforzi per affrettare la messa in campo di una istanza di autorita debitamente articolata rispetto alle
istanze del potere per smantellare non tanto il terrorismo come sintomo delle violenze strutturali, ma i
sistemi d'ineguaglianza che perpetuano le condizioni oggettive d'interiorizzazione, da parte dei soggetti,
gruppi e nazioni dominati, dei valori che legittimano e nello stesso tempo velano la loro condizione di
dominati. Non soltanto questo lavoro non € iscritto in tutte le agende degli studiosi, degli educatori, dei
media e dei regimi politici, ma resta un impensato, e per larga misura un impensabile, nelle "culture”
che alimentano le alleanze esplicite o occulte tra i fondamentalismi religiosi e gli attivismi politici.

Queste osservazioni mirano a stabilire due fatti: posto dinanzi ad un evento di portata mondiale, il
pensiero islamico deve infine rinunciare ad ogni forma di bricolage interpretativo dei testi cosiddetti
fondatori per accettare il programma di una critica sovversiva della ragione islamica. Ho inaugurato
guesto programma in un‘opera pubblicata con questo titolo nel 1984. | quadri sociali della conoscenza e
le opposizioni ideologiche che continuano a prevalere in Occidente e in tutti i contesti islamici dopo
l'avvio dei movimenti di liberazione nazionale hanno mantenuto nel regno dellimpensabile l'idea stessa
di questa sovversione intellettuale, scientifica e spirituale.

Da parte dell'Occidente, il fatto religioso € messo in disparte, non riconosciuto come uno dei fattori
determinanti della produzione della storia delle societa anche sotto il regno delle religioni dette secolari,
il che comporta il rifiuto o la marginalizzazione della teoria del "capitale simbolico" come posta in gioco
nei rialzi mimetici dei gruppi, delle comunita e delle nazioni per conservare il monopolio della sua
strumentalizzazione nelle corse al potere; a questo si aggiunge il peso di cid che Pierre Bordieu ha
definito «raison scolastique» nella pratica delle scienze sociali e politiche (vedere le sue Méditations
pascaliennes).

Da parte dell'lslam, si puo ricordare l'irruzione delle ideologie nazionaliste di lotta che hanno
trasformato le promesse liberatrici della rivoluzione socialista laica in volontarismi statalisti oscurantisti
e troppo spesso totalitari, la manipolazione delle potenti onde demografiche degli anni 1960-1990 per
dissimulare i fallimenti politici ed economici, i regressi culturali ed intellettuali sotto le promesse
raramente mantenute di una costruzione nazionale.

lo sostengo che la «guerra contro il terrorismo», per usare lo slogan lanciato dalla CNN dopo I'11
settembre, non sara vinta finché una nuova posizione sovversiva della ragione non arrivi a reimporre il
lavoro eminentemente sovversivo del discorso profetico, riattivato, riappropriato ed ampliato dalla
ragione dei Lumi per mettere fine alle derive assolutiste e scolastiche di tutti i clericalismi.

In contesti islamici, la portata liberatrice di questi compiti assegnati ad una ragione in via di emersione
sotto la pressione delle lotte in corso é rifiutata come iconoclasta e blasfema non soltanto dai guardiani
stipendiati dell'ortodossia, ma in maniera molto virulenta da alcuni intellettuali che pretendono di

108



richiamarsi alla posizione critica moderna. Si constata perfino presso i giovani imam in servizio in
alcune comunita di immigrati in Europa un distanziamento critico dalla Parola di Dio piu audace che in
certi intellettuali di fama. Ecco come Mohammed Talbi, storico tunisino ben noto che insiste sulla sua
padronanza delle regole e degli strumenti della critica dei testi e dei documenti, definisce lo statuto
della Parola di Dio nel Corano:

«ll Corano [e] autenticamente teandrico, ipsissima verba. Parola interamente divina alla sorgente, a
monte, ed interamente umana, "in lingua araba chiara" (Corano, 26, 195) all'arrivo, a valle». Questa
definizione € comunemente accettata dal decimo secolo in poi in tutta 'Umma. Come salvaguardarne la
validita teologica pur condannando senza equivoci l'uso che Bin Laden ed i suoi partigiani fanno dei
testi fondatori della fede islamica? Nessuno richiede la riapertura del lavoro teologico, praticamente
abbandonato dopo lI'adozione di quello che ho chiamato il Corpus Ufficiale Chiuso (COC). Ci si
accontenta di selezionare i versetti favorevoli alla pace tra le nazioni, alla tolleranza religiosa, al rispetto
della vita umana... e si nega ai musulmani perduti come i soldati perduti di ogni buona causa il diritto di
utilizzare altri versetti espliciti sul ricorso alla guerra "giusta" o jihad. Si improvvisano cosi delle esegesi
moderne, ricacciando nei tempi storici trascorsi il versetti che un numero crescente d'occidentali irritati
dall'opportunismo apologetico del processo oppongono al bricolage ideologico dei "credenti”.

Tocchiamo qui l'infermita comune ai protagonisti credenti e democratici laici nelle societa pluraliste. Per
ragioni differenti, né i credenti né i laici modernisti soprattutto quelli che ostentano con una significativa
insistenza il loro non essere credenti sono capaci d'aprire ed animare un cantiere fecondo sul tema
fondamentale del "credere e della formazione del soggetto umano”, nei contesti terribilmente sfalsati
delle societa sottomesse a dominazioni a cascata da un lato e nelle societa travagliate dalle forze
dell'economia di mercato e dell'innovazione tecnologica dall'altro. E importante sapere in quali
condizioni psico-socio-culturali cid che si chiama utilmente "fede" si costruisce, si dispiega, si rifonda
incessantemente alla prova del tempo. In quanto espressione di credenze che strutturano il soggetto
umano e ne motivano la condotta pratica, la fede cosi concepita e vissuta merita un totale rispetto nella
misura in cui si da i mezzi per contribuire in tutte le circostanze ai compiti di liberazione della condizione
umana al di la delle categorizzazioni e delle gerarchie imposte dalle dottrine religiose e dai sistemi
moderni d'ineguaglianza.

Si @ mostrato fino a che punto I'attenzione rivolta alla parola rivelatrice &€ ancora debole e marcato di
scetticismo per due motivi principali: il primo & legato alle sconfitte successive del pensiero umanista
che, dopo la prima guerra mondiale, hanno condotto alla morte dell'uomo e del soggetto umano
(strutturalismo) dopo quella di Dio (marxismo-stalinismo e laicismo politico militante) con tutti gli effetti
correlati, come I'espansione di un relativismo generalizzato, dello scetticismo radicale, della precarieta
e dell'inconsistenza dei "valori", della quasi impossibilita di dire I'Etica, in breve di tutto quello che
allarga il campo della parola assente. Il secondo motivo ¢ l'illusione creata dal sedicente ritorno del
religioso con la «Rivincita di Dio», annunciata poco tempo fa dal politologo Gilles Kepel. Si, Dio ritorna
sotto due figure differenti che attestano la permanenza delle forze contraddittorie all'opera in ogni
soggetto umano: vi € la figura del terrorismo sanguinario, della negazione della persona, del
fondamentalismo dogmatico di cui rimane da identificare la genealogia storica, politica e culturale
riprendendo ed ampliando la ricerca avviata da Nietzsche con un senso tragico della verita
indefinitamente alterata dagli uomini, animali politici; vi € in secondo luogo quella dell'istanza
dell'autorita spirituale finalmente liberata da tutte le ambizioni del potere e che vuole testimoniare la
fecondita dell'esperienza umana del divino nelle sue vie piu antiche e nei suoi itinerari moderni piu

109



erranti. Nella sua traiettoria mistica promettente, ma ben presto interrotta dalle ortodossie, il pensiero
islamico ha conosciuto e celebrato il senso tragico della "Verita attraverso Dio, in Dio, per Dio" (al-Haqq
bi-I-Haqq li-I-Haqq), votata alle vicissitudini di una storia di cui nessuno fino agli anni 1930-1940
avrebbe potuto prevedere che trascinasse I'esperienza islamica del divino fino agli attentati suicidi ed
agli assassinii di tanti innocenti, persino nel seno di una comunita lacerata dalla vecchia ed inaugurale
grande querelle cosi giustamente chiamata "forza di seduzione del male", Fitna.

Aggiungo con insistenza che la condanna unanime dell'attentato dell'l1 settembre non ricevera la sua
piena e feconda legittimita fino a quando gli storici non avranno stabilito con gli strumenti loro propri
guella che io chiamerei la genealogia delle morti successive di Dio, dell'uomo, del soggetto,
conducendo alla quasi eliminazione della parola rivelatrice quale tento di definirla. Il concetto di parola
rivelatrice € infatti contemporaneamente piu modesto e piu pertinente per mettere in scacco gli usi
inconsistenti della Parola detta rivelata.

Indonesia, 1'Islam piu grande e sconosciuto

Franz Magnis-Suseno | giovedi 1 settembre 2005

L'Indonesia si estende su 5.500 km, dalla punta nord-occidentale di Sumatra (Aceh) fino al confine con
Papua-Nugini, sull'isola della Nuova Guinea, e lungo i quasi 1.500 km dalle Filippine allOceano
Indiano. Piu di 1.000 delle oltre 16.000 isole che occupano questo spazio sono abitate da circa 215
milioni di persone. La popolazione dell'ilndonesia ha un tasso annuo di crescita del 1,8% ed é distribuita
in maniera molto irregolare. Il 62% circa degli Indonesiani vive sulla sola isola di Giava che, considerata
insieme all'isoletta di Madura, & grande circa 132.000 km2 .

La densita della popolazione di Giava é quindi di quasi 1.000 persone per km2, anche se ci sono alte
montagne in gran parte ancora disabitate. Si dice che I'Indonesia conti almeno 400 lingue differenti, per
la maggior parte appartenenti al gruppo linguistico austro-malese, in cui sono incluse anche le lingue
delle Filippine e del Madagascar. Il gruppo linguistico maggiore, circa il 42% di tutti gli indonesiani, sono
i giavanesi: parlano giavanese e originariamente abitavano la parte centrale e orientale di Giava. Il
secondo gruppo linguistico & quello dei sondanesi, che vivono nella parte occidentale dell'isola.
Seguono poi i maduresi che vivono sia a Madura, sia sulla costa settentrionale della sponda orientale di
Giava. In ultimo vengono i quasi sei milioni di malesi che vivono sul lato orientale di Sumatra e lungo la
costa dell'lsola di Kalimantan (Borneo) e che hanno dato all'Indonesia la sua lingua (1). | quattro grandi
gruppi linguistici appartengono tutti all'lslam.

Circa I'85% della popolazione & musulmana. Quasi il 10% degli indonesiani sono cristiani, di cui due
terzi protestanti. L'1,5 % € indu, gli abitanti originari di Bali, il restante 3,5% appartiene a religioni
indigene (meno di un milione di persone) e ad una comunita buddista in crescita, costituita in gran parte
da cinesi e da persone che professano la "religione cinese".

Oggi & opinione comune che I'lslam venne diffuso da mercanti e viaggiatori del Gujerat e della Cina e
inizio lentamente a diffondersi da Aceh a partire dal XIll secolo. Giava venne islamizzata tra il XV e |l
XVII secolo.

110


http://www.oasiscenter.eu/it/autori/franz-magnis-suseno

La maggior parte dei cristiani indonesiani € composta da popolazioni che non sono state islamizzate
precedentemente: i Toba, Karo, e altre tribu Batak al Nord di Sumatra che in origine furono
evangelizzate, a partire dalla seconda meta del XIX secolo, dai protestanti, in gran parte luterani
tedeschi.

Di fatto tutti gli altri protestanti sono calvinisti o attualmente appartenenti a comunita evangeliche. |
cristiani sono presenti soprattutto tra i Dayak a Kalimantan (protestanti e cattolici), tra i Minahassa
(Menadonesi) nel Nord Sulawesi (Celebes) e in altre zone di questa regione (protestanti), in diverse
parti delle Molucche (soprattutto protestanti), nell'isola di Flores e nelle isole limitrofe (cattolici), nella
parte occidentale di Timor (protestanti e cattolici), e a Papua (protestanti e una solida minoranza
cattolica). Una parte considerevole dei presunti sei milioni di cinesi indonesiani, comunque meno del
50%, sono anch'essi cristiani. Inoltre, tra i giavenesi esistono circa un milione di cattolici, una forte
comunita protestante, e alcune comunita minori tra i sondanesi a Giava occidentale.

Le comunita giavanese e sondanese hanno avuto origine da un ambiente islamico.

Due Islam e Molti Orientamenti

L'lslam indonesiano & estremamente eterogeneo (2). La distinzione tra i due gruppi Santri e Abangan,
anche se messa in discussione da alcuni, € ancora utile. Nel gruppo Santri, secondo l'accezione larga
proposta da Geertz (3), sono quei musulmani che coscientemente regolano la propria vita sui principi
dell'lslam, che possibilmente adempiono i precetti islamici come la preghiera cinque volte al giorno
(sholat) o il digiuno. Gli abangan (letteralmente "i rossi") sono quei musulmani, specialmente tra i
giavanesi, che almeno fino a 40 anni fa, appartenevano all'lslam solo di nome, non adempivano i
precetti della preghiera e del digiuno e che avevano uno stile di vita non molto conforme all'lslam.
Queste differenze erano abbastanza visibili. Mentre le donne abangan non portavano mai alcun velo
sul capo, le donne santri portavano un tipo di velo sciolto sulla testa. Gli abangan si prendevano cura
delle loro tombe, mentre i santri spesso le trascurano. La famosa cultura giavanese, il teatro delle
ombre wayang (le cui trame nascono dal Ramayana e dal Mahabharata indiani), I'orchestra gamelan e
le bellissime danze (con le spalle sempre scoperte) sono tabu per la maggior parte dei santri. Questa
spaccatura religiosa e culturale arrivo al suo apice negli anni '50 quando i partiti politici si schierarono
apertamente per una o l'altra parte dello scisma abangan-santri. Nel linguaggio politico indonesiano la
parola "Islam" si riferisce solo ai santri, 0 piu esattamente agli indonesiani che fanno parte di
organizzazioni o partiti islamici. | santri si dovettero confrontare con i "nazionalisti" che, ovviamente
erano musulmani anch'essi, ma che per la massima parte, rifiutavano I'lslam politico, e istintivamente
aborrivano tutti gli esclusivismi religiosi. Agli albori della Repubblica Indonesiana (1945) furono i
nazionalisti a bloccare ogni tentativo di rendere la Shari‘a islamica legge dello Stato (4).

Tra i musulmani santri esistono diversi orientamenti. La differenza pit importante € quella tra Islam
"tradizionalista" e Islam "modernista". Con Islam modernista s'intende una comprensione dell'identita e
della prassi islamica influenzata dai riformisti egiziani della fine del XIX secolo come, ad esempio, Al-
Afghani e Muhammad 'Abduh, e ugualmente dai wahabiti. | modernisti sono rappresentati
dall'organizzazione Muhammadiah fondata nel 1912 a Yogyakarta e che conta scuole moderne,
universita e ospedali in tutto il paese. & considerata modernista anche I'Associazione degli studenti
islamici (HMI), dalle cui file escono da piu di cinquant'anni figure di spicco a livello nazionale. | Kias, in
parte come reazione contro la critica dei Muhammadiah nei confronti del loro Islam "impuro", fondarono
nel 1926 a Giava orientale la tradizionalista Nadlatul Ulama (NU) che funziona come una sorta di

111



organizzazione ombrello per molti pesantrens (collegi islamici). La Muhammadiah vanta 27 milioni di
membri, mentre la NU pretende di arrivare a 40 milioni.

Le relazioni tra le due organizzazioni non sono sempre facili. Dal punto di vista politico, in generale,
prendono posizioni tra loro opposte.

Negli anni '50 la Muhammadiah supporto il partito Masyumi che, insieme ai socialisti, al partito cattolico
e al partito protestante, premeva per una democrazia di tipo occidentale. NU al contrario, pur essendo
sempre stata moderata negli affari religiosi, sostenne la democrazia guidata di Sukarno. Nel 1989
Suharto opero una svolta pro-islamica. Si giunse alla nascita dell'lCMI, I'Associazione degli intellettuali
musulmani e il Prof. Habibie (che in seguito succedette a Suharto come presidente), tra le altre cose,
inizio una "purificazione" dei cristiani dalle cariche pubbliche, in nome della rappresentanza
proporzionale.

Questa scelta fu duramente combattuta dal defunto Presidente Abdurrachman Wabhid, capo della NU,
che insieme ad alcuni intellettuali cristiani fondo un "forum democratico" molto avversato da Suharto.

| Cinque Principi alla Base dello Stato

Che la liberta religiosa, nonostante ogni genere di piccola discriminazione locale, sia un fatto in
Indonesia puo essere ricondotto alla Pancasila, i cinque principi su cui si fonda lo Stato indonesiano,
formulati originariamente da Sukarno: fede in un solo Dio, un umanesimo giusto e civilizzato,
nazionalismo, orientamento verso il popolo e giustizia sociale. Ma il punto-chiave della Pancasila € in
qualche misura implicito: I'accordo che in Indonesia nessuno sia discriminato a causa della propria
religione. Per questo non c'é alcun riferimento all'lslam nella costituzione nazionale. & un fatto che fino
ad oggi le campane delle chiese risuonino in tutta Giava musulmana, che le chiese siano piene, che a
Giava ci siano diversi importanti luoghi di pellegrinaggio, quasi tutti consacrati a Maria. | cristiani
partecipano attivamente alla vita politica, sociale e culturale del Paese.

Dagli ultimi anni del Governo di Suharto in poi si sono moltiplicati gli attacchi alle chiese cristiane di
Giava (ed € molto difficile avere i permessi per costruire nuove chiese). L'apice si raggiunse durante le
due guerre civili tra cristiani e musulmani nell'Indonesia orientale combattute dal 1999 al 2002 (e
ancora oggi la pace non é del tutto assicurata), con almeno 10.000 morti e quasi un milione di profughi
interni.

Il fatto strano, che apre alla speranza, & che questi conflitti non si siano estesi ad altre regioni
dell'Indonesia. Al contrario, probabilmente non abbiamo mai avuto delle relazioni piu vicine di ora gli uni
con gli altri. Specialmente tra NU e cristiani ci sono in questo momento delle relazioni veramente
amichevoli, al punto che la notte di Natale o Capodanno le milizie della NU proteggono molte delle
nostre chiese contro possibili attacchi terroristici (come € successo quattro anni fa quando alcuni
terroristi musulmani fecero esplodere trenta ordigni vicino alle chiese da Sumatra a Lobok a 60 minuti
l'una dall'altra con 17 morti e 140 feriti; tra i morti c'é stato un giovane della NU che stava trasportando
una bomba fuori da una chiesa a Mojokerto quando gli & esplosa tra le mani).

112



Estremisti e Liberali

Dopo la caduta di Suharto gli estremisti islamici sfruttarono I'apertura democratica per uscire allo
scoperto. Ma sembra che non siano riusciti ad estendere piu di tanto la loro influenza. Dopo il 12
ottobre 2002 (la strage di Bali) dovettero piegarsi nuovamente. In due libere elezioni i partiti islamici
raggiunsero il 37% e il 40% dei voti, mentre i partiti che si erano battuti per l'introduzione della shari‘a
solo il 17%. Sia lo NU che la Muhammadiah hanno rifiutato categoricamente la proposta di introduzione
della shari'a. Gli altri gruppi la forza di difesa islamica FBI, I'esercito islamico (laskar jihad), il Hizbut
Tahrir (che sostiene l'introduzione del califfato e, sembra, la dissoluzione degli stati nazionali), e il
Majelis Mujahiddin hanno effettivamente adottato la linea dura, pur sottolineando sempre che le altre
comunita religiose non sarebbero discriminate sotto il dominio della shari'a.

Questi gruppi sono duramente contrastati da altri che sostengono un Islam aperto e tollerante. Si tratta
dei "figli spirituali" di figure eccezionali come Nurcholish Madjia (5) e Abdurrachman Wahid. Tra di essi
si conta "la rete dell'lslam liberale" di Ulil Abshor Abdallah. Ci sono teologi musulmani che proclamano il
pluralismo religioso. € interessante che i dipartimenti di religione delle grandi universita islamiche statali
(IAIN, UIN) siano luoghi in cui si insegna un Islam aperto al dialogo, mentre i veri fondamentalisti si
trovano tra gli studenti, e soprattutto quelli di scienze esatte e tecniche, nelle grandi universita statali
laiche. Percio, all'interno dell'lslam & in corso una competizione circa il futuro aspetto dell'lslam. Le
persone con una visione piu tollerante e pluralista sono attratte in particolar modo da alcuni aspetti del
cattolicesimo, come la teologia della liberazione, il Concilio Vaticano I, e I'apertura nei confronti delle
scienze ("evoluzione"), mentre i protestanti indonesiani sono piu esclusivisti e per una "linea dura" (6).

L'Islam indonesiano € un fenomeno estremamente interessante. Non solo nella variante abangan (che
sembra destinata a scomparire; al giorno d'oggi i musulmani in generale pregano, digiunano e cercano
di compiere il precetto del hajj, ma politicamente la maggioranza non € attratta dai partiti islamici), ma
ancora di piu se si considera il musulmano auto-consapevole. Ci sono comunque delle tendenze
negative evidenti. Nelle province, molto spesso vi € un Islam dalla mentalita ristretta, specialmente tra
gli impiegati statali, che cercano di rendere difficile il contatto, ad esempio, tra ragazzi musulmani e non
musulmani. Ma ci sono anche forti tendenze per una maggiore apertura. Va ricordato a questo
proposito un forte movimento femminista tra le donne musulmane, che, secondo me, € uno dei segni di
maggior speranza di una crescente apertura dell'lslam. Naturalmente questo ha delle implicazioni per
I'atteggiamento dei cristiani nei confronti dei musulmani. Deve essere positivo, se realistico. In
Indonesia, la direzione che il Concilio Vaticano Il ha dato ai cattolici & percepita, infine, come un grande
aiuto.

(1) Gia nel 1928 i giovani indonesiani che si battevano per l'indipendenza dagli olandesi scelsero il
malese come lingua ufficiale della futura Indonesia. Poiché il malese & anche lingua nazionale in
Malesia e nel Brunei-Darussalam, i cittadini di questi tre stati sono in grado di comunicare direttamente
gli uni con gli altri. Ma l'indonesiano ha preso in prestito parole olandesi, mentre la Malesia e il Brunei-
Darussalam hanno attinto dall'inglese. Inoltre l'indonesiano viene continuamente arricchito da parole
giavanesi.

113



(2) Cfr. Clifford Geertz 1961, The Religion of Java, New York; The Free Press

(3) "Santri" in senso stretto sono gli allievi dei collegi islamici chiamati pesantren, formatisi soprattutto a
Giava, ma che si stanno ora diffondendo in tutta I'lndonesia, intorno ad un pio Kiai (un maestro
carismatico musulmano). E interessante notare come la parola "Santri" derivi dal sanscrito.

(4) Molti abangan giavanesi insistono a puntualizzare che la cultura giavanese e superiore a qualsiasi
appartenenza religiosa. Ben Anderson pensa che tra i giavanesi I'accettazione dei cattolici sia legata al
fatto che l'esistenza del Cattolicesimo giavanese rende possibile la distinzione tra cultura giavanese e
Islam. La cultura giavanese € I'unica cultura locale in Indonesia in cui I'lslam non sia riuscito ad
integrarsi perfettamente nella cultura popolare.

(5) Nurcholish fece indignare molti musulmani quando, ancora giovane, conio lo slogan "Islam si, partiti
islamici no" e disse che la secolarizzazione é di fatto la conseguenza del monoteismo. Nurcholish
sviluppo una comprensione particolare dell'lslam: poiché la parola "Islam" significa "sottomissione", tutti
gli uomini e le donne che si sottomettono a Dio secondo la propria religione (inclusi gli indu e i buddisti
che di solito vengono completamente ignorati come kafir pagani dai musulmani), sono di fatto
musulmani, il che implica che alla fine si salveranno.

(6) Cosi, nella mia scuola, la Driyarkara School of Philosophy a Giacarta, dove piu del 60% degli
studenti sono seminaristi e studiosi di diversi ordini religiosi candidati al sacerdozio, abbiamo circa un
15% di studenti musulmani, la maggior parte attivisti (membri di organizzazioni islamiche) che spesso
sono molto interessati alle correnti filosofiche come la teoria della critica della scuola di Francoforte,
Habermans, il post-moderno e I'ermeneutica (di estrema rilevanza per cio che riguarda il Corano).

114



Recensioni

L'illuminismo ragiona di Islam

Autore: Malek Chebel
Titolo: L'Islam et la Raison
Editore: Stock, Paris, 2006

Henri Hude | giovedi 1 marzo 2007

Malek Chebel si e fatto conoscere per alcuni studi sul simbolismo e sull'erotismo nell'lslam. Il suo
recente saggio, L'lslam et la Raison, appartiene contemporaneamente alla filosofia, al pensiero politico
e alle scienze religiose, forse anche alla religione. La sua impostazione, pratica e sintetica, farebbe
escludere che possa trattarsi di un'opera di erudizione. Di fatto il testo propriamente detto conta
centocinquanta pagine. Ma la forza dei libri non si misura a seconda del loro peso.

Le tesi dell'autore sono le seguenti: 1. Occorre una riforma dell'lslam; 2. Una tale riforma non sarebbe
né una rivoluzione, né un tradimento perché essa ricondurrebbe I'lslam alle sue fonti e lascerebbe
esprimersi certe potenzialita, fino ad ora bloccate; 3. Questa riforma & possibile perché si sono gia viste
nella storia due brevi realizzazioni e le potenzialita di riforma si sono gia espresse nella realta, anche se
in modo marginale. Questo Islam riformato, realizzabile in quanto in parte realizzato, resta sempre
possibile. Il libro di Chebel vuole contribuire a una tale riforma riconducendo I'Islam alla sua «epoca
d'oro» dell'undicesimo secolo e, anche, verso «il pensiero luminoso degli inizi» (p. 17).

| diversi capitoli mirano dunque a far conoscere al lettore gli elementi e gli avvenimenti della storia della
civilta musulmana portatori di un alto potenziale riformatore: la scuola mu'tazilita (cap. 2), la
controversia teologica (cap. 3), i Fratelli della Purita (Ikhwan as-Safa, cap. 4), la politica della tolleranza
cordovana (cap. 5), la mistica del Sufismo (cap. 6), la fioritura di sapienti nei primi secoli (cap. 8).
Questa interessante galleria da su due sale piu profonde, dove l'autore propone dei ritratti dell'homo
islamicus tradizionale (cap. 7) o contemporaneo (cap. 9 e conclusione).

Fin dall'inizio, e non solamente al giorno d'oggi, svariate direzioni teologiche e politiche erano possibili.
Il ragionamento dell'autore, implicito ma costante, € che il dispotismo e la violenza hanno
considerevolmente influito sulla formazione dell'identita politica e teologica dell'lslam. L'intero divenire
teologico si trova relativizzato. L'lslam genuino € forse ancora da inventare, o da reinventare, tenuto
conto della legittimita religiosa di altre opinioni, piu liberali, che sarebbero state scartate solo con la
forza.

L'autore insiste talmente nella sua critica da far sorgere dei dubbi circa la sua impresa e numerose
domande. Non verrebbe da pensare che la riforma che egli invoca sarebbe in realta una rivoluzione,
che darebbe il potere a tutti quelli che la tradizione ha scartato, senza tanti riguardi, da mille anni a
guesta parte? Una tradizione cosi stabilmente radicata puo forse non esprimere una struttura spirituale
tanto profonda quanto forte? Si puo forse lasciarla da parte e pretendere poi di conservare l'identita
sostanziale di questa religione? Che significa ritornare alle fonti?

La tesi secondo la quale il Corano creato € la copia conforme del Corano increato costituisce per
l'autore il chiavistello teologico fondamentale che esclude ogni specie di studio storico del Corano, di
archeologia, epigrafia, paleografia, ricerca delle fonti, critica del testo, etc. La difficolta, di cui perd non

115


http://www.oasiscenter.eu/it/autori/henri-hude

si parla, & che la tesi del Corano increato si trova nel Corano stesso (sura 35, 31).

Il punto di vista del dialogo islamo-cristiano, o del dialogo giudeo-islamico, &€ poco presente in questo
saggio, concentrato soprattutto sul tentativo, richiesto a priori, di far collimare I'lslam con il liberalismo
dei lumi. Il dialogo interreligioso non & per l'autore il punto essenziale della questione; tuttavia
gioverebbe a porre piu chiaramente la questione della verita, prendendo con la massima serieta il
carattere propriamente religioso del problema, perché, dopo tutto, I'unica buona ragione per riformare
I'lslam, se riforma dovesse esserci, non potrebbe essere una ragione esclusivamente economica o
politica.

La umma a maggioranza asiatica

Paolo Branca | giovedi 1 marzo 2007
Autore: Paolo Nicelli

Titolo: L'Islam nel Sudest asiatico
Editore: Edizioni Lavoro, Roma, 2007

Se talvolta la missio ad gentes € stata considerata anzitutto, anche se non esclusivamente, una forma
di proselitismo, il suo significato autentico nella logica dell'incarnazione é stato da sempre piuttosto la
capacita di vivere le dimensioni del mondo, cosi come esso € nel tempo e nello spazio, portando certo
I'annuncio di Cristo, ma incontrando e valorizzando ogni esperienza umana che nel confronto con Lui
viene a essere "giudicata". Non si tratta evidentemente di un "giudizio" che cali dall'alto né, tantomeno,
che venga dall'esterno, imponendosi in modo arrogante, ma che parte dalla conoscenza e dalla stima
profonda di ogni cosa buona per giungere a condividere un cammino che porti alla piena maturazione
del seme di verita che sussiste anche nella realta piu diversa e distante.

E dunque ben comprensibile come questa presentazione dell'lslam dellEstremo Oriente sia tanto
profonda e qualificata, poiché proprio un missionario del PIME, p. Paolo Nicelli, ne & l'autore. Forte
della sua lunga permanenza in loco e di numerosi viaggi nell'area, p. Nicelli ha approfondito la
conoscenza dell'lslam di queste terre mediante studi e letture che hanno illuminato la sua personale e
particolarissima esperienza sul campo. Ne nasce un affresco di ampio respiro, lontano dalle
semplificazioni mediatiche banalizzanti e in ultima analisi falsificanti, ma non per questo appiattito in
una lettura edulcorata, esotista o folkloristica, incapace di individuare i nodi problematici che anche in
guesta parte del mondo non mancano.

Il taglio & prevalentemente storico e istituzionale, com'é giusto che sia, poiché le religioni e tra esse in
particolare I'lslam non sono costituite soltanto da dogmi, né vengono riassunte compiutamente nei
catechismi. Si tratta di realta vive, e quindi complesse e variegate, influenzate da elementi antropologici
e culturali prima ancora che teologici e dottrinali. Specificamente nell'area presa in esame, dove I'lslam
giunse tardivamente e per mezzo di commercianti e predicatori, il meticciato con le civilizzazioni locali &
stato determinante e ancora risulta di fondamentale importanza per comprendere dinamiche da noi
molto poco conosciute. La cosa é un po' paradossale, se si tiene conto che & proprio qui che vive la
maggioranza dei musulmani. Ben piu numerosi degli arabi, dei persiani e dei turchi che pure sono stati i
forgiatori dell'lslam classico i fedeli dell'lslam dell'Estremo Oriente sono destinati a giocare un ruolo
sempre piu rilevante nei futuri destini della umma e dell'intera umanita.

Volgere a loro uno sguardo attento risulta pertanto indispensabile per poter scorgere le possibili vie di

116


http://www.oasiscenter.eu/it/autori/paolo-branca

una conciliazione tra la formulazione tradizionale della fede in Allah e le sfide di un mondo plurale, qual
e il loro e com'é quello in cui saremo sempre piu chiamati a convivere.

Ripercorrere il cammino attraverso il quale I'lslam si € diffuso in queste terre e analizzare il fenomeno
della rinascita islamica che esse hanno recentemente conosciuto sara per molti lettori un‘esperienza
nuova e originale. Gli studiosi troveranno nella ricca bibliografia e nelle note numerosissimi riferimenti
per approfondire tematiche chiave sulle quali € quasi impossibile documentarsi in lingua italiana. Uno
strumento di conoscenza, dunque, scorrevole ma ben impostato scientificamente, che viene a colmare
una profonda lacuna della nostra editoria. Un'ultima annotazione va infine riservata al tono
appassionato e partecipativo con il quale 'autore tratta la sua materia. Senza togliere mai lucidita,
guesta caratteristica gli consente di andar piu a fondo nell'argomento che tratta, fornendo in tal modo
non soltanto uno studio di ottimo livello, ma anche, e forse soprattutto, una testimonianza diretta che
giunge alla mente passando anche attraverso un cuore vigile e palpitante.

Viaggio nella mistica Sufi

Claudio Lurati | sabato 1 gennaio 2005
Autore: G. Scattolin

Titolo: The Diwan of Ibn al-Farid.
Reading of its Text Throughout History
Editore: Cairo, IDAO

I poemi mistici di ‘'Omar Ibn al-Farid sono stati letti da generazioni di persone - non solo musulmani -
che nella sua ricerca appassionata del Mistero hanno trovato un riflesso del loro anelito esistenziale:
«O soffio d'Oriente, che braciere d'amore hai acceso in noi?» (Sa'q el-Aza'an, p. 120).

Ibn al-Farid & nato al Cairo nel 1181. La sua vita € stata un intreccio di incontri, sublimata dal lungo
pellegrinaggio alla Mecca, citta santa dell'lslam, ove dimoro ben quindici anni. Tornato al Cairo,
trascorse il resto della sua esistenza appartato ai margini della grande citta, occupato a raccogliere le
odi composte in parte al Cairo e in parte durante il pellegrinaggio.

Il recupero del messaggio originario degli scritti poetici di Ibn al-Farid, attraverso uno studio critico della
loro trasmissione fino ai nostri giorni, € I'obiettivo principale che si prefigge I'opera di Giuseppe
Scattolin, che ha approntato un'edizione critica del Diwan - la raccolta delle odi di Ibn al-Farid -
confrontando i piu autorevoli manoscritti disponibili.

P. Giuseppe Scattolin, comboniano, noto studioso di mistica islamica, docente di Islamistica a Roma
(Pisai) e al Cairo (Dar Comboni), ha gia pubblicato numerose opere scientifiche e collabora con varie
riviste specializzate.

La nuova edizione del Diwan & pubblicata da I'Institut Francais d'Archéologie Orientale del Cairo. L'idea
di addentrarsi in quest'opera, che la prefazione del libro definisce «impresa perigliosa», € nata in
Scattolin in seguito al ritrovamento in una biblioteca di Konya (Turchia) di un manoscritto non ancora
pubblicato del Diwan.

Il Diwan era conosciuto attraverso la collezione curata da 'Ali sibt Ibn al-Farid, un nipote del poeta che,

117


http://www.oasiscenter.eu/it/autori/claudio-lurati

nel 1333 - un secolo dopo la sua morte - ne aveva raccolto i poemi, accompagnandoli con una breve
biografia.

Il manoscritto ritrovato a Konya risale approssimativamente al 1253, vent'anni dopo la morte di lbn al-
Farid. Oltre alla sua antichita, un altro elemento concorre a dare, al ritrovamento di questo manoscritto,
una importanza particolare: esso contiene solo quindici poemi invece di ventisei, come nel Diwan di ‘Al
sibt Ibn al-Farid.

Forti dubbi esistevano gia da molto tempo sull'origine autentica di alcune delle odi contenute nel Diwan
curata da 'Ali. Questi dubbi si erano acuiti ulteriormente col ritrovamento nel 1952 di un altro
manoscritto - risalente al 1302 - dove comparivano solo quindici odi, come nel manoscritto di Konya.
Da qui la necessita di un'edizione critica del Diwan, a cui ha ovviato brillantemente il lavoro paziente di
Scattolin.

In questa edizione critica del Diwan le quindici odi di sicura autenticita vengono presentate con un
solido apparato critico, in cui vengono messi a confronto gli otto manoscritti piu antichi e autorevoli. Le
altre undici odi di dubbia autenticita sono presentate separatamente, con relativo apparato critico,
«come parte dell'eredita storica e della tradizione che sorse intorno a Ibn al-Farid» (p. 21), anche se la
loro «autenticita dovrebbe essere accolta solo su solide basi linguistiche e concettuali» (p. 22).

P. Scattolin ritiene, attraverso «l'analisi semantica» dei versi di Ibn al-Farid, di «avere raggiunto dei
risultati significativi che sicuramente aiuteranno a meglio comprendere la visione sufica di Ibn al-Farid e
il suo vocabolario in particolare» (p. 5). L'esperienza mistica di Ibn al-Farid si sviluppa attraverso tre
fasi: Al-farq (differenza, divisione), Al-ittihad (unita, identificazione) e Al-gam' (Unione), e pu0 essere
descritta come un viaggio dall'amore ai «mari dell'Unione Universale e Totale» (p. 6).

La pubblicazione dell'edizione critica del Diwan di Ibn al-Farid € un avvenimento che va accolto con
soddifazione, non solo per la qualita della poesia di questo mistico che ha segnato generazioni di sufi,
ma anche per il rigore e la metodologia scientifica con cui il testo & ricondotto alla sua origine storica e
interpretato.

118



