‘ AD GENTES 2/2010.indd 276

RELIGIONE, POLITICAE SOCIETA &+
AMEDINAE ILRUOLO ISTITUZIONALE
DI MAOMETTO

<
]
oc
(@)
-
(2]
=
o
Z

PaoLo NieLLl

La novita apportata dall’islam nel mondo arabo del VII secolo fu quella del passaggio
dall’identita fondata sull’appartenenza alla tribu — alla sua tradizione e alle sue leggi —
all’identita fondata su un’appartenenza religiosa precisa: 1’obbedienza all’unico Dio, Allah
e al suo Messaggero, Muhammad.! Dopo la caduta della citta della Mecca ¢ la vittoria della
battaglia di Hunayn nel 630, molte delle tribu di Medina vollero allearsi con la comunita
musulmana. A queste Muhammad chiese, come condizione per 1’alleanza, di adorare 1’unico
Dio e di riconoscere nel Profeta la persona inviata da Dio per annunciare la rivelazione cora-
nica. In piu vi fu anche la richiesta del pagamento della zakat o elemosina legale, che doveva
essere versata anche come segno concreto del riconoscimento dell’autorita di Muhammad
quale capo religioso e politico. Nel tempo, I’autorita del Profeta divenne assoluta e indiscus-
sa, ponendolo come il capo della gama‘a, o comunita assembleare, intesa come federazione
di tribu su base religiosa, che nella sua forma piu vasta assunse poi il nome di umma, cio¢ di
comunita costituita da un’alleanza piu allargata.

I Secondo I’islamologo L. Gardet, il problema piu costante che 1’islim ha dovuto affrontare fin dall’origine
della societa islamica fu quello di perseguire una regola ideale di vita, profondamente ispirata e plasmata
dall’esperienza religiosa. Questo fu particolarmente sentito dalla tradizione del I secolo dell’Higra durante
la vita del Profeta e dei suoi Compagni, fino ai primi quattro Califfi ben guidati (rasidtn). L. Gardet sostiene
che per i musulmani il regno di Dio sulla terra, cio¢ la legge coranica, sigillo supremo della profezia, fu ed ¢
sufficiente a garantire gli uomini in tutti i bisogni delle loro attivita temporali, in vista della ricompensa finale
che li aprira all’altra vita, quella eterna. Solo a partire dall’anno 40 dell’Higra, cio¢ con I’inizio della dinastia
degli Umayyadi, si verifico un cambiamento verso un arricchimento della giurisprudenza di elementi profa-
ni, a causa di circostanze storiche che fecero pressione sul regno umayyade. Tali elementi esterni portarono
all’inserimento nell’ambito della giurisprudenza dell’‘urf, il diritto legato ai costumi e alle usanze apparte-
nenti alle popolazioni conquistate ¢ islamizzate. Vi fu una stretta convivenza tra la legislazione consuetudi-
naria profana e quella canonica islamica, applicata nei giudizi giuridici. Questo porto alla trasformazione
dell’idea di califfato e della sua giurisprudenza nella forma di reame autocratico. Tale fenomeno fu anche alla
base della ripartizione del potere esecutivo in sultanati e reami totalmente indipendenti, che furono all’origine
del successivo formarsi delle nazioni e degli stati moderni. Cf. L. GARDET, La cité musulmane, vie sociale et
politique, Librairie Philosophique J. Vrin, Paris 1981, p. 24.

276

7-10-2010 14:18:54 ‘



‘ AD GENTES 2/2010.indd 277

Paolo Nicell, Religione, politica e societa a Medina e il ruolo isfituzionale di Maometto
1. LA FORMAZIONE DELLO STATO ISLAMICO

Secondo W. Montgomery Watt, fu in questo tempo che si venne a formare lo stato islamico,
essendone questa la sua forma iniziale. Tuttavia, secondo lui, cio che non ¢ chiaro agli stu-
diosi ¢ se negli anni prima della morte del Profeta I’alleanza allargata fosse quella descritta
nella Costituzione di Medina, oppure se la umma indicasse un gruppo particolare di fedeli
all’interno della stessa alleanza. Altro aspetto incerto, quello di definire se un fedele potesse
essere musulmano ¢ membro dello stato islamico senza appartenere a una tribu alleata con
Muhammad.? Tale possibilita non sembra remota per via delle forme di confederazione di
tribu, o di status di vicini protetti, su base contrattuale, in vigore a quel tempo. In questo sen-
so, Muhammad non disdegno di accettare delle conversioni individuali, soprattutto tra coloro
che dalla Mecca vennero a stabilirsi nella citta di Medina. Gli stessi ufficiali di Muhammad
erano autorizzati ad accettare reclute che si convertivano all’islam. Ecco allora che si venne
a costituire un gruppo di fedeli che appartenevano alla gama‘a e un gruppo di fedeli che, pur
non appartenendo al primo gruppo, si professarono musulmani e furono accettati come tali. La
gama‘a di fatto venne ad essere considerata una tribu alla stregua delle altre tribu, i cui mem-
bri, uniti innanzitutto su base religiosa e poi su base etnica, si considerarono come fratelli di
sangue e quindi erano intoccabili circa la loro inviolabilita personale, proprio come i membri
delle altre tribu. Il dovere di mantenere la pace tra i fratelli si baso sull’adempiere quei doveri
verso Allah, che erano compito di ogni buon fedele musulmano; non si trattava solo della lealta
verso |’appartenenza tribale, ma di vera e propria fedelta religiosa.

Nella Sura delle stanze intime (al-Hugurat), viene sottolineato questo legame profondo tra
I’adempimento dei doveri religiosi e la fratellanza tra i fedeli musulmani:

STl 18 28T (5 AL E53) et L
I )
Oseal
Innama al-mu’mintina ikhwatun faslihli bayna akhawaykum wa attaqli Alldha la‘allakum turhamtina
(Q. 49,10).

I fedeli non sono altro che fratelli. Quindi create pace tra i vostri fratelli e osservate il vostro dovere
verso Allah che voi forse possiate ottenere misericordia (Q. 49,10).3

Diversa fu invece la sorte di coloro che non avevano un accordo con il Profeta o non erano
musulmani; essi potevano essere a seconda delle circostanze dei potenziali nemici, oppure
dei veri e propri nemici.# In questo caso il trattamento fu differente da quello menzionato ed

2 W. MONTGOMERY WATT, Islam and the Integration of Society..., pp. 148-149.

3 M.M. PICKTHALL, The Meaning of the Glorious Qur’dn, p. 685.

4 Interessante in questo senso € il commento di W. Montgomery Watt, che presenta il pensiero musulmano
circa i possibili nemici e coloro che venivano tollerati dalla comunita musulmana: “Quelli che si rifiutarono
di adorare I’'unico Dio e di riconoscere Muhammad si comportarono come se avessero insultato Dio e quindi
dovevano essere considerati dai musulmani come dei nemici. Tra i pagani o atei e i musulmani vi erano i
giudei e i cristiani (e le altre comunita a cui veniva dato lo stesso status). Verso questi I’atteggiamento dei

277

7-10-2010 14:18:54 ‘



AD GENTES 14 (2010) 2

esistente tra i fratelli musulmani. L’importanza dell’appartenenza religiosa,> come elemento
di esclusivita e di divisione tra musulmani ¢ non-musulmani, servi all’unificazione dei mu-
sulmani per organizzare gli attacchi alle carovane meccane o appartenenti alle tribu che non
facevano parte della alleanza medinese. In principio i musulmani arabi attaccarono queste
tribu fino a quando tutti i loro membri non si convertirono all’islam, poi gli attacchi divennero
piu frequenti e organizzati verso le popolazioni di aree territoriali limitrofe, fino alla conquista
dell’intera Penisola arabica. I musulmani e i loro alleati erano forti di una struttura tribale a
base federativa e religiosa, che risultava essere piu efficace della struttura tribale tradizionale,
chiusa ai soli membri della tribu o della famiglia e a pochi altri alleati. Senza dubbio il fattore

musulmani non fu del tutto costante. Agli occhi dei musulmani essi avevano ricevuto delle autentiche rivela-
zioni da Dio, ed erano dunque alla fine parzialmente giustificati nel continuare a rendere culto a Dio secondo
le rivelazioni che essi avevano ricevuto.

Tuttavia, dal punto di vista musulmano, essi non erano giustificati nel negare (come normalmente facevano)
che Muhammad fosse il Messaggero (di Dio), almeno per gli Arabi. Al di 1a di questa ostinazione, come appa-
riva loro, i musulmani furono disposti a tollerare i giudei e i cristiani come ‘gruppo protetto’ all’interno dello
stato islamico e ad ammettere che la loro presenza non entrava in assoluto conflitto con la base religiosa (di
tale stato). D’altra parte, per il paganesimo dell’antica religiosita araba, non ci fu tolleranza. Gli arabi pagani
(furono considerati) la ‘gente dell’inferno’, e tra loro e la ‘gente del paradiso’ non ci poteva essere un’amici-
zia duratura”, in W. MONTGOMERY WATT, Islam and the Integration of Society, p. 158.

5 L’appartenenza religiosa, come fattore necessario dell’alleanza con Muhammad, fu determinante per I’evo-
luzione del concetto di guerra santa, o gihad; infatti: “Verso la fine della sua vita, lo stato (creato) da
Muhammad fu nella posizione di una tribu araba che dichiaro a tutte le altre tribu non alleate, di essere ne-
miche o potenziali nemiche [a] Tale concezione aveva per Muhammad il vantaggio di dirigere all’esterno le
energie dei suoi seguaci, contro le tribu non appartenenti alla sua alleanza. Allo stesso tempo, il fattore reli-
gioso alla base dell’alleanza rese facile alle tribu, che consideravano la pressione musulmana troppo forte, di
entrare a far parte dell’alleanza e di partecipare al movimento esterno (di conquista). Da qui, la concezione
della ‘guerra santa’ (gihad) contro i pagani fu della massima importanza nel dare la direzione alla prima fase
dell’espansione islamica; e continud ad avere una qualche importanza durante il Califfato umayyade.
Tuttavia, diventando lo stato islamico un impero, crebbe il dubbio se la guerra santa fosse stata piu vantag-
giosa che svantaggiosa. Infatti, mentre sembra possibile per una tribu desertica considerare tutti i suoi vicini
come dei nemici, non ¢ facile per uno stato della complessita e grandezza di quello islamico agire in quel
modo. Certamente ¢’¢ un senso nel considerare ogni stato il nemico, o almeno il rivale, di ogni altro stato.
Il caso puo forse essere quello dell’adozione da parte di un impero del principio della guerra santa, ma tale
principio dovrebbe essere modificato al fine di permettere un’alleanza o un armistizio con gli stati rivali,
quando cio fosse richiesto da circostanze militari o politiche. Pertanto, I’idea della guerra santa ¢ troppo
semplice se confrontata con la complessita della politica estera di un impero. Sono le considerazioni militari
e politiche che la determinano nei dettagli. Questo ¢ cio che, ad ogni valutazione, sembra essere accaduto
nello stato islamico. Tuttavia, quando I’espansione (dell’islam) diminui, il combattimento divento piu duro
e il bottino fu minore, molti musulmani non vollero abbandonare le citta fortificate per avventurarsi nelle
ardue spedizioni verso le frontiere lontane. Cosi I’idea della guerra santa cesso di avere una reale importan-
za. Tra gli ascetici e i mistici ci fu la tendenza a trasformare 1’idea di guerra santa nella lotta contro il male
interiore, ma il significato originale non scomparve [a] L’idea della guerra santa contro gli infedeli perduro
lungo i secoli e continuo a far presa sulle masse dei musulmani comuni. I capi politici, essi stessi con poca
fede nell’idea di gihad, la usarono per aumentare il livello morale del loro potere”, in W. MONTGOMERY
WATT, Islam and the Integration of Society, pp. 158-160.

278

—_— ‘ AD GENTES 2/2010.indd 278 7-10-2010 14:18:54‘



‘ AD GENTES 2/2010.indd 279

Paolo Nicell, Religione, politica e societa a Medina e il ruolo isfituzionale di Maometto

religioso creo quell’unita sociale e militare necessaria alla conquista di pit ampi territori, por-
tando a un sensibile cambiamento del sistema tribale arabo.

2. LE MINORANZE: LA GENTE PROTETTA E | NON-ARABI

Altro aspetto interessante che vide I’influsso del fattore religioso su quello politico e viceversa
fu il problema del rispetto delle minoranze, fossero esse tribali o religiose, a cui la comunita
musulmana medinese cerco di dare una risposta seguendo la pratica gia in uso. Secondo le
usanze, la tribu piu forte o piu grande prendeva sotto la propria protezione le tribu o i gruppi
piu deboli. Lo stesso fece Muhammad all’inizio del suo ministero medinese, permettendo, per
motivi squisitamente politici, di mantenere la religiosita politeista a quei gruppi che non vole-
vano diventare musulmani. In un secondo tempo, col crescere del suo prestigio religioso e del
potere politico, cerco di convertirli all’islam, limitandone lo status sociale di tribu dipendenti,
cosa che riguardo anche i gruppi dei giudei e dei cristiani. Con essi i musulmani stipularono
dei trattati che richiesero il versamento di una certa somma di denaro allo stato islamico, al
fine di mantenere la loro autonomia e ottenere la protezione militare musulmana. Essi vennero
chiamati i gruppi protetti o gente protetta (ahl al-dhimma), di cui il singolo membro assumeva
il nome di “protetto” (dhimmi).

Diversa fu invece la sorte di coloro che non si arresero alle armate musulmane e non si conver-
tirono all’islam alla prima richiesta; essi, una volta sconfitti, dovettero arrendersi incondizio-
natamente. I1 loro status sociale e giuridico fu piu duro rispetto a quello di coloro che si erano
arresi volontariamente. Cio che determino lo status delle popolazioni conquistate fu dunque
il fatto di aver opposto resistenza, combattendo contro le armate musulmane, oppure 1’aver
accettato volontariamente la sottomissione allo stato islamico. In entrambi 1 casi, in maniera
piu o meno dura, le popolazioni conquistate non poterono avere lo stesso status dei musulma-
ni, portando cosi il fattore religioso a diventare una discriminante sociale. Con ’espandersi
dell’impero musulmano verso 1’Anatolia e 1’India si passo a concedere lo status di dhimmi,
fino ad allora riservato ai soli giudei e cristiani,® anche ad altre popolazioni conquistate, come
gli zoroastriani, gli induisti e 1 buddhisti, che a loro volta vennero a far parte della categoria
della gente del Libro o gente delle Scritture sacre (ahl al-Kitab), sotto la protezione dello stato
islamico.

Collegato al problema delle minoranze tribali e religiose fu il tema dell’eguaglianza tra i mem-
bri appartenenti alla comunita musulmana. Anche qui, il modello seguito dai musulmani fu
quello vigente nella tradizione tribale araba. Nella societa tribale araba preislamica non vi

6 T giudei e i cristiani furono considerati dai musulmani la gente del Libro (ahl al-Kitab), con in comune
le stesse scritture sacre, tranne il Qur’an. Cio che li rendeva particolari fu la loro fede monoteista, comune
all’islam. Tale status religioso e sociale venne loro riservato all’inizio dell’esperienza medinese, quando il
gruppo degli emigrati non aveva ancora una collocazione politica precisa. Una volta riconosciuta 1’autorita
religiosa e istituzionale di Muhammad, i rapporti tra musulmani e giudei si deteriorarono, portando all’espul-
sione di alcuni gruppi tribali giudei dalla citta di Medina. Il Qur’an riporta spesso questi contrasti, in un
contesto di polemica antigiudaica e anticristiana.

7-10-2010 14:18:54 ‘



‘ AD GENTES 2/2010.indd 280

AD GENTES 14 (2010) 2

era ineguaglianza tra il capo e i membri della tribii, ma non si puo dire lo stesso tra il capo o i
membri della tribu e i dipendenti, che vennero considerati inferiori nel loro status. Tale inegua-
glianza continuo nella societa islamica verso i musulmani non-arabi, accettati come “clienti”
delle tribu arabe. 1 principio di uguaglianza, basato sull’appartenenza religiosa e sull’appar-
tenenza alla comunita islamica, fu di fatto sacrificato a vantaggio delle stesse regole tribali
che favorirono il gruppo arabo rispetto agli altri gruppi non-arabi ad esso affiliati o alleati.
Tuttavia, I’affiliazione di gruppi non-arabi a quelli arabi continud nonostante le disuguaglian-
ze, soprattutto per motivi economici, in quanto, all’inizio della comunita islamica medinese, i
neoconvertiti preferirono subire tale discriminazione per poter percepire gli stipendi pagati a
tutti i soldati che partecipavano alle campagne militari musulmane.” E possibile che la neces-
sita economica, legata all’erogazione degli stipendi, fosse stata il motivo che spinse le autorita
ad accettare dei musulmani non-arabi nelle tribu dei musulmani arabi. Infatti, i musulmani
non-arabi, al fine di ricevere i loro stipendi, dovettero appartenere ad una tribu, clan o fami-
glia araba. Lo stesso valse per i non-arabi costituenti un gruppo piu ampio, che dovettero in
ogni caso essere parte di una tribu araba. Il caso pit emblematico che abbiamo sotto gli occhi
riguarda il liberto abissino Bill, il mu‘adhdhin del Profeta Muhammad, che fu affiliato alla
tribu araba dei Khath‘am. L’insoddisfazione provocata da tale sistema sociale discriminatorio
creo tra 1 musulmani non-arabi un forte risentimento, che divenne uno dei fattori determinanti
della caduta della dinastia degli Umayyadi in favore di quella degli ‘Abbassidi (750 d.C.); fu
anche alla base del movimento di pensiero della Su‘ubiya, che sostenne la superiorita dei per-
siani e di altri gruppi etnici rispetto agli arabi.

I musulmani non-arabi divennero presto un gruppo emergente nell’ambito militare, soprattutto
nella rivolta che porto al potere la dinastia degli ‘Abbassidi. Il loro prestigio crebbe fino al
punto di ricoprire delle cariche importanti dello stato, portando alla cessazione dell’usanza
della dipendenza o della clientela di un musulmano non-arabo da una tribu araba. Con lo svi-
lupparsi ulteriore dello stato islamico, 1’uguaglianza tra tutti i musulmani, arabi e non-arabi,
fu pressoché raggiunta. Il concetto di ripartizione degli stipendi tra i fedeli, che privilegiava
coloro che appartenevano alla nobilta araba, esistente sotto gli Umayyadi, fu quasi del tutto
cambiato e venne sostituito dal principio della retribuzione secondo il “servizio all’islam”. Ai
nobili arabi venne tuttavia mantenuto un privilegio di pagamento, legato ai diritti su alcune
porzioni di territorio, appartenenti alle terre conquistate.

Secondo W. Montgomery Watt, i cambiamenti sociali nella societa islamica e in particolare
la questione dell’uguaglianza non necessariamente furono la conseguenza dell’applicazione
delle idee presenti nel Qur’an, anche se essi non avvennero al di fuori del contesto mu-
sulmano, dove i fedeli si ispiravano ai decreti divini circa i rapporti tra musulmani e non-
musulmani.? Per questo, la scomparsa dello stato di inferiorita dei musulmani non-arabi fu
considerato un effetto dell’avvento dell’islam, che sconfisse 1’orgoglio dei musulmani arabi.
Essi si vantarono della loro ricchezza e forza militare nei confronti di quelle popolazioni che
vennero sconfitte e conquistate, ma tale forza e tale ricchezza fu dovuta soprattutto alla pre-

7 Cf. W. MONTGOMERY WATT, Islam and the Integration of Society, p. 151.
8 Ivi, p. 153.

280

7-10-2010 14:18:54 ‘



‘ AD GENTES 2/2010.indd 281

Paolo Nicell, Religione, politica e societa a Medina e il ruolo isfituzionale di Maometto

senza di soldati e ufficiali musulmani non-arabi tra le file delle armate musulmane. Gli arabi

usarono dunque la ricchezza e il potere come mezzo di discriminazione verso gli altri mu-

sulmani, contravvenendo ai decreti dello stesso Qur’an, che stigmatizza 1’orgoglio e 1’eser-
cizio discriminante del potere, considerati i mezzi terreni per ottenere prestigio davanti agli
uomini. Essi, come dice la /a Sura della notte (al-Layl), non sono di alcun aiuto al momento
dell’arrivo del giudizio universale:

Tl LGS (AN LK B U45 U,
A 510 Al A i g

wa amma man bakhila wa istaghna wa kaththaba bialhusna
fasanuyassiruhu lil‘usra wa ma yughni ‘anhu maluhu idha taradda (Q. 92, 8-11).

Ma colui che ¢ avaro e non sente bisogno di Dio e non ha fede nella Cosa Migliore, a lui spianeremo
la via verso I’ Angoscia e non gli giovera la sua ricchezza quando cadra a capofitto (Q. 92, 8-11).

3. UGUAGLIANZA DI FEDE E INFERIORITA SOCIALE

Un altro decreto divino contenuto nella Sura del diffamatore (al-Humazah), colpisce coloro
che si credono immortali per via dei loro beni, che si sono accumulati nel tempo:

A & Liag ede 5 U XEN L5;5\ SJ,J 3 yab JKI 0
s ’:JL.‘/ 5 T 838 gal) adl) U el G S Uy Adail) (] UK Al
B3 deo (A e aglle L) 528
Waylun likulli humazatin lumazatin alladhi gam‘a malan wa‘addadahu yahsabu
anna malahu akhladahu kalla lyunbadhanna f1 al-hutamati wa ma adraka ma al-hutamatu naru Allahi
al-mliqadatu alladhi yattali‘u ‘ala al-alafi’dati innaha ‘alayhim mf’sadatun f1 ‘amadin mumaddadatin
(Q. 104, 1-9).

Guai ad ogni diffamatore maligno! Che ammucchia ricchezze e le prepara pel dopo. Crede che le ric-
chezze lo faranno eterno! Niente affatto! Sara lanciato nella Voragine! E come potrai sapere che cos’¢
la Voragine? E fuoco di Dio acceso, che s’erge sui cuori; li coprira come volta su colonne altissime
(Q. 104, 1-9).

E possibile che questi decreti coranici fossero alla base dell’idea islamica di uguaglianza
nella ripartizione dei beni, dove si volle evitare che alcuni fedeli si arricchissero a discapito
di altri musulmani, facendo sfoggio della loro grandezza e basando il loro potere sulle pro-
prie forze. Secondo W. Montgomery Watt, 1’idea islamica di uguaglianza fu probabilmente
sostenuta da alcune concezioni o atteggiamenti tribali preislamici, che furono applicati alla

281}

7-10-2010 14:18:54 ‘



‘ AD GENTES 2/2010.indd 282

AD GENTES 14 (2010) 2

comunita musulmana delle origini, in quanto considerata come una tribu tra le altre presenti
a Medina.? Cio che i musulmani compresero da tale idea fu che tra i membri della comunita
islamica non doveva esserci alcuna discriminazione, in quanto 1’insieme dei fedeli, arabi e
non-arabi, dovevano considerarsi uguali davanti ad Allah.

Il problema dell’eguaglianza tra i membri della societa islamica divenne sempre pit importan-
te via via che I’impero islamico si ingrandiva. La conquista di vasti territori, unita alla diffi-
colta di organizzarli e amministrarli, porto la nobilta araba musulmana a mantenere le strutture
preislamiche esistenti a livello locale, sostituendosi a coloro che prima dell’avvento dell’islam
ne detenevano il potere. Tuttavia, nel tempo, le forme di discriminazione tra musulmani arabi
e non-arabi furono ridotte al minimo, per via della sempre piu necessaria presenza di nuovi
convertiti non-arabi nei settori amministrativi e militari musulmani. Lo stato richiedeva la
loro presenza per poter operare come macchina amministrativa e militare e questo favori il
pieno riconoscimento dei musulmani non-arabi come membri attivi ed effettivi della societa
islamica.

Come gia indicato, con I’avvento della dinastia degli ‘Abbassidi nel 750, la loro presenza
divenne determinante anche a livello istituzionale, con ormai un’equa rappresentanza ripar-
tita secondo le diverse razze ed etnie musulmane. Si parlo allora di una trasformazione della
societa islamica secondo il modello multietnico e multirazziale, fondata sul fattore religioso,
che ne determinava la struttura e i rapporti tra i membri, secondo quella visione di unita e
di internazionalita, che trascendeva 1’ambito locale della tribu o del clan. Senza dubbio tale
universalita fu favorita dal messaggio universalistico che 1’islam portava in s¢ e che diven-
ne il vero motore propulsore del cambiamento teologico e sociale. Tutto questo porto a una
riduzione dello stato d’inferioritda dei membri musulmani non-arabi, ma non alla completa
abolizione dell’atteggiamento discriminatorio. Tale stato d’inferiorita pud ancora oggi essere
facilmente percepito come una realta presente in alcune societa islamiche, dove convivono
delle forme di discriminazione tra i musulmani e tra questi e le minoranze non-musulmane,
con tentativi lodevolil? di apertura democratica verso il rispetto ¢ 1’'uguaglianza tra i popoli.
Questa situazione paradossale va di pari passo con il processo di democratizzazione delle
societa islamiche, toccando, come gia accennato nell’introduzione, il delicato problema del
rapporto tra islam e modernita, a cui si aggiunge ’altro problema fondamentale circa 1’in-
terpretazione della tradizione islamica come pilastro portante di tutto il processo di riforma
islamica. In questo senso, W. Montgomery Watt ci offre un chiaro quadro della situazione
attuale quando scrive:

Il concetto europeo e americano di uno stato democratico esige che ogni abitante di un determinato
territorio debba avere uguali diritti politici. Gli stati islamici moderni, che pretendono di essere demo-
crazie sul modello occidentale, devono dare uguali diritti politici ai musulmani e ai non-musulmani.

9 Ibidem.

10 Mi riferisco alla politica di moderazione che in Malaysia il primo ministro Abdulldh Ahmad Badawi ha in-
trodotto a partire dal 2004, tesa a stabilire un clima di distensione tra la maggioranza musulmana del gruppo
etnico malay e le minoranze cristiana, induista e buddhista. Cf. P. NICELLI, Malesia, liberta religiosa e
pluralismo alla prova, in “AsiaNews”, n. 173 (2004), 20-22.

282

7-10-2010 14:18:54 ‘



‘ AD GENTES 2/2010.indd 283

Paolo Nicell, Religione, politica e societa a Medina e il ruolo isfituzionale di Maometto

Anche quando questo ¢ stabilito sulla carta, entra in conflitto con il comodo atteggiamento islamico che
limita la piena cittadinanza ai musulmani, rendendo difficile il mettere in pratica (tali diritti).!!

11 problema qui sottinteso dell’integrazione culturale e politica delle societa islamiche e delle
societa occidentali, cosi attuale, ha avuto, per quanto riguarda 1’islam, la sua origine nell’or-
ganizzazione della comunita musulmana di Medina, ma piu ancora si impose nell’evoluzio-
ne religiosa e politica della societa islamica durante le due dinastie degli Umayyadi e degli
‘Abbassidi.

4. IL RUOLO ISTITUZIONALE DI MUIAMMAD

Parlando del ruolo istituzionale del Profeta nella citta di Medina, risulta chiara la sua funzione
di arbitro nelle questioni che toccavano i rapporti e le dispute tra le diverse tribu. Tale ruolo,
come gia indicato, gli fu riconosciuto nella linea della tradizione tribale preislamica, dove i
problemi importanti tra i clan venivano portati all’attenzione del capo tribu o capo della coali-
zione, oltre che a degli arbitri scelti anche al di fuori della citta stessa, tra coloro che per stima
e fama venivano riconosciuti adatti, per via della loro sapienza e imparzialita; in mancanza di
loro, si poteva ricorrere anche a degli indovini. Stando a questa pratica, la posizione sociale e
politica di Muhammad, cosi come risulta dalla Costituzione di Medina, sembra essere quella di
un capo tribu, responsabile della comunita degli emigrati. Tale riconoscimento prevedeva non
solo I’acquisizione di Muhammad come arbitro della citta e capo di un gruppo specifico, ma
soprattutto sanciva I’esistenza di una comunita di musulmani ben definita dal fattore religioso,
cio¢ dalla professione della fede islamica. In piu, la Costituzione di Medina ci dice (nn. 23.42)
che in caso di dissensi o dispute all’interno della comunita le parti devono riferirsi a Dio e a
Muhammad.!2? Viene anche sottolineato, in altri passaggi della stessa Costituzione, che la razzia
contro i nemici della comunita non deve essere compiuta senza il permesso del Profeta, dando
a Muhammad un’autorita che va ben oltre la semplice funzione di arbitro e lo pone come vero
e proprio capo.

Lo stesso Qur’an, nella Sura di Giona (Yiinis), sottolinea la funzione di arbitro del Messaggero
di Dio, che deve giudicare equamente tra i membri della comunita:

IT'W. MONTGOMERY WATT, Islam and the Integration of Society, p. 154. 11 giudizio di W. Montgomery Watt &
netto e realista, perché fondato sull’osservazione diretta di cio che accade oggi nella maggior parte dei paesi
amaggioranza islamica. Tuttavia, non bisogna escludere la critica musulmana, formulata in vari ambienti, sia
politici che culturali, circa la validita o meno di applicare il modello democratico americano o europeo alle
societa islamiche. Infatti per molti intellettuali musulmani, soprattutto appartenenti alla corrente di pensiero
fondamentalista, tali modelli sarebbero inapplicabili nel contesto islamico in quanto extra-islamici; e i loro
fondamenti sono difficilmente riscontrabili nel Qur’an e nella Sunna; primo tra tutti, la separazione della
sfera religiosa da quella politico-sociale, che pone oggi lo scottante problema circa la possibilita di avere uno
stato laico musulmano.

12 F, GABRIELI, Maometto, Istituto Geografico De Agostini, Novara 1972, pp. 345-349.

283

7-10-2010 14:18:54 ‘



‘ AD GENTES 2/2010.indd 284

AD GENTES 14 (2010) 2

Ogni comunita ha un Messaggero Divino, e quando quel Messaggero Divino giunge, si decide fra loro
con giustizia e non viene fatto loro torto (Q. 10,47).

Nella Sura della consultazione (al-Siird) viene sottolineato invece che in ogni disputa il giu-
dizio spetta a Dio:

Di qualsiasi cosa voi disputiate, il Giudizio ne spetta a Dio. Ecco chi ¢ Dio, il mio Signore: in Lui con-
fido, a Lui mi volgo credente (Q. 42,10).

Entrambi, Dio e il suo Messaggero, hanno la funzione del giudizio, dove Muhammad puo
giudicare perché Dio gli da il potere di farlo, un potere che dimora nel suo atto di fede: “il
mio Signore, in Lui confido, a Lui mi volgo credente” e sull’elezione da parte di Dio, che lo
conferma nella sua funzione di Messaggero della rivelazione divina e di arbitro. Muhammad,
secondo la distinzione tradizionale dell’islam, ¢ il Profeta (nabi), che ha ricevuto da Allah
la missione di ammonire il popolo per condurlo ad adorare I’unico vero Dio. In piu egli ¢ il
Messaggero (rastl), con il compito di trasmettere agli uomini la Legge rivelata.!? Nella sua
funzione di arbitro, Muhammad riceve il compito di assistenza al giudizio divino, nel senso
che egli, come assistente di Allah, comunica la volonta divina, nel giudicare le questioni uma-
ne che gli vengono poste dalla comunita. Il giudizio di Muhammad non si antepone a quello
di Dio; non lo limita, non lo contraddice e non lo subordina. Infatti ¢ Dio stesso che giudica la
comunita attraverso la funzione di arbitro del Profeta.

Interessante in questo senso ¢ notare che A. Bausani, nella sua traduzione italiana dall’ara-
bo di Q. 10,47, usa la maiuscola per il sostantivo “Messaggero”, a cui aggiunge I’aggettivo
“Divino”, come a sottolineare che tale messaggero € speciale, in quanto ha il compito di co-
municare un giudizio che non viene da lui ma da Dio stesso. Invece M. M. Pickthall, nella
traduzione inglese, aggiunge una glossa esplicativa assente nel testo arabo: “a heir messenger
cometh (on the Day of Judgment) it will be judged between them fairly, and they will not be
wronged”. Pickthall pone il termine “messaggero” in minuscolo, in quanto & generico € non
esclusivamente riferito alla persona del Profeta Muhammad. Egli vuole probabilmente sotto-
lineare che ogni nazione ha avuto il suo messaggero scelto da Dio, ma che chi da il giudizio &
Dio stesso. Indubbiamente questa € una glossa posta nel testo, che pero vuole ampliarne la por-
tata teologica senza stravolgerne il senso letterale, collocando il giudizio umano in riferimento
al contesto piu ampio del giudizio divino previsto per la fine dei tempi. Questo spiegherebbe
anche i versetti precedenti: Q. 10,45, nel quale si sottolinea: “Il giorno in cui Egli li radunera
insieme”, e Q. 10,46, nel quale si indica “qualcuna delle pene che andiam loro promettendo”,
dove si sottolinea, nello stesso versetto, il giudizio divino operato da Dio, nel contesto della
resurrezione finale: “acerto ¢ che essi torneranno a Noi, e allora Dio sara testimone delle loro
opere”. Quindi, in tutti questi riferimenti coranici, Muhammad emerge non solo come colui
che ¢ arbitro nelle dispute perché scelto dalla comunita di Medina per giudicare le questioni tra
tribu contendenti. Egli €, secondo la prospettiva islamica, I’arbitro per eccellenza: 1’assistente
di Allah. Lo ¢ per volonta divina, poiché Dio lo costituisce Messaggero di un giudizio che
trascende la funzione sociale e diplomatica di mediazione politica, per aprirsi a una funzione

13 Cf. L. GARDET, La cité musulmane, p. 18.

284

7-10-2010 14:18:54 ‘



Paolo Nicell, Religione, politica e societa a Medina e il ruolo isfituzionale di Maometto

religiosa fondamentale, cio¢ quella di comunicatore della rivelazione divina a tutta la comuni-
ta medinese e da qui a tutta I’umanita.

CONCLUSIONE

Considerare dunque Muhammad solo un mediatore politico tra comunita rivali non rendereb-
be ragione della portata dei testi coranici e di come i musulmani vedono la figura del Profeta,
che ¢ allo stesso tempo il Messaggero di Dio, con un compito missionario fondamentale e
riservato solo a pochi prescelti, cio¢ quello di essere il divulgatore della rivelazione divina a
tutta I’'umanita; ma piu ancora di essere il «sigillo» di tale rivelazione. Da qui, le sue funzioni
di arbitro e di giudice sono strettamente connesse alla sua funzione religiosa di guida della
comunita musulmana, dando ad essa una connotazione non piu unicamente tribale, ma piu
fondamentalmente religiosa. La comunita islamica ¢ si una tribu come le altre tribu medinesi,
ma cio che la identifica e che, in un certo senso, la differenzia dalle altre ¢ il fattore religioso
che la costituisce come fratellanza di fedeli che credono nell’unico Dio e che riconoscono in
Muhammad il il Profeta e il Messaggero inviato da Dio. In questa connotazione teologica sta
tutto il significato dell’aggettivo qualificativo «islamicay», che indica la profonda unita tra la
sfera religiosa e quella sociale e politica, tipica della societa medinese delle origini e della
Umma islamiya fino a oggi.

SOMMARIO

L a novita apportata dall’isldm nel mondo ara-
bo del VII secolo fu quella del passaggio
dall’identita fondata sull’appartenenza alla tribu
all’identita fondata sull’obbedienza ad Alldh e
al suo Profeta e Messaggero, Muhammad. Par-
tendo da questa constatazione, I’Autore studia
il tema delle minoranze tribali e religiose nella
formazione dello Stato arabo e quello, collegato,
dell’eguaglianza tra gli stessi membri della comu-
nita musulmana. Il principio di uguaglianza basa-
to sull’appartenenza religiosa, chiaramente affer-
mato nel Qur’an, fu spesso sacrificato a vantaggio
di regole tribali e di compromessi che favorirono
il gruppo arabo rispetto ai gruppi non-arabi. Nel
tempo le forme di discriminazione tra musulmani
furono ridotte al minimo, per via della presenza
sempre pill massiccia e necessaria di neoconver-
titi non-arabi nei settori amministrativi e militari
musulmani. Tuttavia i non-musulmani, cio¢ ebrei,

‘ AD GENTES 2/2010.indd 285

SUMMARY

T he novelty brought by islam in the Arab world
in the VII century was the change from the
identity based on tribal membership to the identity
founded on obedience to Alldh and to his prophet
and messenger, Muhammad. Starting from this
observation, the Author studies the theme of tribal
and religious minorities in the formation of the
Arab state and the related issue of equality among
the members of the Muslim community itself. The
principle of equality based on religious member-
ship, clearly stated by the Qur’an, was often sacri-
ficed for the benefit of tribal rules and compromis-
es that favoured the Arab group compared to the
non-Arab ones. In the course of time the forms of
discrimination among Muslims were minimized,
because of the always more massive and essential
presence of non-Arab new converts in the Mus-
lim administrative and military sectors. Howev-
er, the non-Muslim, that is Hebrews, Christians,

28)

7-10-2010 14:18:54 ‘



AD GENTES 14 (2010) 2

cristiani o membri di altre grandi religioni orienta-
li, non vennero mai considerati soggetti di uguali
diritti. I1 problema, qui sottinteso, dell’integrazio-
ne religiosa, culturale e politica fra societa islami-
che e societa non-islamiche, ha avuto, per quanto
riguarda 1’islam, il suo inizio nell’organizzazione
della comunita musulmana delle origini e nella
stesura della Costituzione di Medina. Per questo
¢ della massima importanza stabilire quale fu il
ruolo religioso, istituzionale, politico e militare
del Profeta nella stessa societa medinese.

and members of other great religions of the East,
were never considered as having equal rights.
The problem here implied here — that of the re-
ligious, cultural and political integration between
Islamic and non-Islamic societies — had, for what
concerns Islam, its beginning in the organization
of the first Muslim community and in the writing
of the Constitution of Medina. For this reason it
is extremely important to establish what was the
religious, institutional, political and military role
of the Prophet in the Medinese society.

‘ AD GENTES 2/2010.indd 286

PaoLo NiceLLI, del PIME, ¢ stato missionario in USA e per diversi anni nelle Filippine, a contatto con le
comunita musulmane della regione di Zamboanga del Sur (Isola di Mindanao) e ha lavorato prima come par-
roco nelle diocesi di Pagadian e Ipil, poi come direttore del Silsilah Dialogue Institute di Zamboanga City. Ha
viaggiato in diversi paesi islamici, soprattutto Egitto, Malaysia e Indonesia. Ha conseguito una licenza in isla-
mologia al Pontificio Istituto di Studi Arabi e Islamistica (PISAI) a Roma, dal titolo: The First Islamization of
the Philippines. From the 13th Century up to t he 19th Century), oltreché la licenza e il dottorato in missio-
nologia con una tesi dal titolo: La riforma islamica (Isldh) a confronto con la modernita: dialogo tra Isldm e
Occidente. Attualmente lavora nelle relazioni islamo-cristiane in Italia e in Inghilterra. Insegna Missiologia,
Dialogo interreligioso e Islamologia presso Il Seminario Teologico Internazionale del PIME a Monza, Storia
delle societa islamiche presso 1’Universita Cattolica del Sacro Cuore di Milano e Islamologia presso 1’Isti-
tuto di Scienze Religiose di Milano. Ha pubblicato: The First Islamization of the Philippines. From the 13th
Century up to the 19th Century, Silsilah (2003); L’Islam nel Sud-est asiatico, Lavoro (2007); Isldm e moder-
nita nel pensiero riformista islamico, San Paolo (2009); oltreché diversi articoli per riviste specializzate, per
periodici missionari e per i quotidiani.

PIME, via Monte Rosa 81 — 20149 MILANO
E-mail: paolonicellipime @libero.it

280

7-10-2010 14:18:54 ‘



