
276

La novità apportata dall’islâm nel mondo arabo del VII secolo fu quella del passaggio 
dall’identità fondata sull’appartenenza alla tribù – alla sua tradizione e alle sue leggi – 
all’identità fondata su un’appartenenza religiosa precisa: l’obbedienza all’unico Dio, Allâh 
e al suo Messaggero, Mu|ammad.1 Dopo la caduta della città della Mecca e la vittoria della 
battaglia di Hunayn nel 630, molte delle tribù di Medina vollero allearsi con la comunità 
musulmana. A queste Mu|ammad chiese, come condizione per l’alleanza, di adorare l’unico 
Dio e di riconoscere nel Profeta la persona inviata da Dio per annunciare la rivelazione cora-
nica. In più vi fu anche la richiesta del pagamento della zakât o elemosina legale, che doveva 
essere versata anche come segno concreto del riconoscimento dell’autorità di Mu|ammad 
quale capo religioso e politico. Nel tempo, l’autorità del Profeta divenne assoluta e indiscus-
sa, ponendolo come il capo della ºama‘a, o comunità assembleare, intesa come federazione 
di tribù su base religiosa, che nella sua forma più vasta assunse poi il nome di umma, cioè di 
comunità costituita da un’alleanza più allargata.

1 Secondo l’islamologo L. Gardet, il problema più costante che l’islâm ha dovuto affrontare fin dall’origine 
della società islamica fu quello di perseguire una regola ideale di vita, profondamente ispirata e plasmata 
dall’esperienza religiosa. Questo fu particolarmente sentito dalla tradizione del I secolo dell’HiÞra durante 
la vita del Profeta e dei suoi Compagni, fino ai primi quattro Califfi ben guidati (râšidûn). L. Gardet sostiene 
che per i musulmani il regno di Dio sulla terra, cioè la legge coranica, sigillo supremo della profezia, fu ed è 
sufficiente a garantire gli uomini in tutti i bisogni delle loro attività temporali, in vista della ricompensa finale 
che li aprirà all’altra vita, quella eterna. Solo a partire dall’anno 40 dell’HiÞra, cioè con l’inizio della dinastia 
degli Umayyadi, si verificò un cambiamento verso un arricchimento della giurisprudenza di elementi profa-
ni, a causa di circostanze storiche che fecero pressione sul regno umayyade. Tali elementi esterni portarono 
all’inserimento nell’ambito della giurisprudenza dell’‘urf, il diritto legato ai costumi e alle usanze apparte-
nenti alle popolazioni conquistate e islamizzate. Vi fu una stretta convivenza tra la legislazione consuetudi-
naria profana e quella canonica islamica, applicata nei giudizi giuridici. Questo portò alla trasformazione 
dell’idea di califfato e della sua giurisprudenza nella forma di reame autocratico. Tale fenomeno fu anche alla 
base della ripartizione del potere esecutivo in sultanati e reami totalmente indipendenti, che furono all’origine 
del successivo formarsi delle nazioni e degli stati moderni. Cf. L. GARDET, La cité musulmane, vie sociale et 
politique, Librairie Philosophique J. Vrin, Paris 1981, p. 24. 

AD GENTES 
14 (2010) 2

276-286RELIGIONE, POLITICA E SOCIETÀ 
A MEDINA E IL RUOLO ISTITUZIONALE
DI MAOMETTO

PAOLO NICELLI
NN

O
TA

 S
T

O
R

IC
A

AD GENTES 2/2010.indd   276AD GENTES 2/2010.indd   276 7-10-2010   14:18:547-10-2010   14:18:54



277

Paolo Nicelli, Religione, politica e società a Medina e il ruolo istituzionale di Maometto

1. LA FORMAZIONE DELLO STATO ISLAMICO 

Secondo W. Montgomery Watt, fu in questo tempo che si venne a formare lo stato islamico, 
essendone questa la sua forma iniziale. Tuttavia, secondo lui, ciò che non è chiaro agli stu-
diosi è se negli anni prima della morte del Profeta l’alleanza allargata fosse quella descritta 
nella Costituzione di Medina, oppure se la umma indicasse un gruppo particolare di fedeli 
all’interno della stessa alleanza. Altro aspetto incerto, quello di definire se un fedele potesse 
essere musulmano e membro dello stato islamico senza appartenere a una tribù alleata con 
Mu|ammad.2 Tale possibilità non sembra remota per via delle forme di confederazione di 
tribù, o di status di vicini protetti, su base contrattuale, in vigore a quel tempo. In questo sen-
so, Mu|ammad non disdegnò di accettare delle conversioni individuali, soprattutto tra coloro 
che dalla Mecca vennero a stabilirsi nella città di Medina. Gli stessi ufficiali di Mu|ammad 
erano autorizzati ad accettare reclute che si convertivano all’islâm. Ecco allora che si venne 
a costituire un gruppo di fedeli che appartenevano alla ºama‘a e un gruppo di fedeli che, pur 
non appartenendo al primo gruppo, si professarono musulmani e furono accettati come tali. La 
ºama‘a di fatto venne ad essere considerata una tribù alla stregua delle altre tribù, i cui mem-
bri, uniti innanzitutto su base religiosa e poi su base etnica, si considerarono come fratelli di 
sangue e quindi erano intoccabili circa la loro inviolabilità personale, proprio come i membri 
delle altre tribù. Il dovere di mantenere la pace tra i fratelli si basò sull’adempiere quei doveri 
verso Allâh, che erano compito di ogni buon fedele musulmano; non si trattava solo della lealtà 
verso l’appartenenza tribale, ma di vera e propria fedeltà religiosa. 
Nella Sura delle stanze intime (al-ðuºurât), viene sottolineato questo legame profondo tra 
l’adempimento dei doveri religiosi e la fratellanza tra i fedeli musulmani:

         
 

Innamâ al-mu’minûna ikhwatun fâ¡li|û bayna akhawaykum wa attaqû Allâha la‘allakum tur|amûna 
(Q. 49,10).

I fedeli non sono altro che fratelli. Quindi create pace tra i vostri fratelli e osservate il vostro dovere 
verso Allâh che voi forse possiate ottenere misericordia (Q. 49,10).3

Diversa fu invece la sorte di coloro che non avevano un accordo con il Profeta o non erano 
musulmani; essi potevano essere a seconda delle circostanze dei potenziali nemici, oppure 
dei veri e propri nemici.4 In questo caso il trattamento fu differente da quello menzionato ed 

2 W. MONTGOMERY WATT, Islam and the Integration of Society..., pp. 148-149.
3 M.M. PICKTHALL, The Meaning of the Glorious Qur’ân, p. 685.
4 Interessante in questo senso è il commento di W. Montgomery Watt, che presenta il pensiero musulmano 
circa i possibili nemici e coloro che venivano tollerati dalla comunità musulmana: “Quelli che si rifiutarono 
di adorare l’unico Dio e di riconoscere Mu|ammad si comportarono come se avessero insultato Dio e quindi 
dovevano essere considerati dai musulmani come dei nemici. Tra i pagani o atei e i musulmani vi erano i 
giudei e i cristiani (e le altre comunità a cui veniva dato lo stesso status). Verso questi l’atteggiamento dei 

AD GENTES 2/2010.indd   277AD GENTES 2/2010.indd   277 7-10-2010   14:18:547-10-2010   14:18:54



AD GENTES 14 (2010) 2

278

esistente tra i fratelli musulmani. L’importanza dell’appartenenza religiosa,5 come elemento 
di esclusività e di divisione tra musulmani e non-musulmani, servì all’unificazione dei mu-
sulmani per organizzare gli attacchi alle carovane meccane o appartenenti alle tribù che non 
facevano parte della alleanza medinese. In principio i musulmani arabi attaccarono queste 
tribù fino a quando tutti i loro membri non si convertirono all’islâm, poi gli attacchi divennero 
più frequenti e organizzati verso le popolazioni di aree territoriali limitrofe, fino alla conquista 
dell’intera Penisola arabica. I musulmani e i loro alleati erano forti di una struttura tribale a 
base federativa e religiosa, che risultava essere più efficace della struttura tribale tradizionale, 
chiusa ai soli membri della tribù o della famiglia e a pochi altri alleati. Senza dubbio il fattore 

musulmani non fu del tutto costante. Agli occhi dei musulmani essi avevano ricevuto delle autentiche rivela-
zioni da Dio, ed erano dunque alla fine parzialmente giustificati nel continuare a rendere culto a Dio secondo 
le rivelazioni che essi avevano ricevuto. 
Tuttavia, dal punto di vista musulmano, essi non erano giustificati nel negare (come normalmente facevano) 
che Mu|ammad fosse il Messaggero (di Dio), almeno per gli Arabi. Al di là di questa ostinazione, come appa-
riva loro, i musulmani furono disposti a tollerare i giudei e i cristiani come ‘gruppo protetto’ all’interno dello 
stato islamico e ad ammettere che la loro presenza non entrava in assoluto conflitto con la base religiosa (di 
tale stato). D’altra parte, per il paganesimo dell’antica religiosità araba, non ci fu tolleranza. Gli arabi pagani 
(furono considerati) la ‘gente dell’inferno’, e tra loro e la ‘gente del paradiso’ non ci poteva essere un’amici-
zia duratura”, in W. MONTGOMERY WATT, Islam and the Integration of Society, p. 158.
5 L’appartenenza religiosa, come fattore necessario dell’alleanza con Mu|ammad, fu determinante per l’evo-
luzione del concetto di guerra santa, o ºihâd; infatti: “Verso la fine della sua vita, lo stato (creato) da 
Mu|ammad fu nella posizione di una tribù araba che dichiarò a tutte le altre tribù non alleate, di essere ne-
miche o potenziali nemiche […] Tale concezione aveva per Mu|ammad il vantaggio di dirigere all’esterno le 
energie dei suoi seguaci, contro le tribù non appartenenti alla sua alleanza. Allo stesso tempo, il fattore reli-
gioso alla base dell’alleanza rese facile alle tribù, che consideravano la pressione musulmana troppo forte, di 
entrare a far parte dell’alleanza e di partecipare al movimento esterno (di conquista). Da qui, la concezione 
della ‘guerra santa’ (ºihâd) contro i pagani fu della massima importanza nel dare la direzione alla prima fase 
dell’espansione islamica; e continuò ad avere una qualche importanza durante il Califfato umayyade. 
Tuttavia, diventando lo stato islamico un impero, crebbe il dubbio se la guerra santa fosse stata più vantag-
giosa che svantaggiosa. Infatti, mentre sembra possibile per una tribù desertica considerare tutti i suoi vicini 
come dei nemici, non è facile per uno stato della complessità e grandezza di quello islamico agire in quel 
modo. Certamente c’è un senso nel considerare ogni stato il nemico, o almeno il rivale, di ogni altro stato. 
Il caso può forse essere quello dell’adozione da parte di un impero del principio della guerra santa, ma tale 
principio dovrebbe essere modificato al fine di permettere un’alleanza o un armistizio con gli stati rivali, 
quando ciò fosse richiesto da circostanze militari o politiche. Pertanto, l’idea della guerra santa è troppo 
semplice se confrontata con la complessità della politica estera di un impero. Sono le considerazioni militari 
e politiche che la determinano nei dettagli. Questo è ciò che, ad ogni valutazione, sembra essere accaduto 
nello stato islamico. Tuttavia, quando l’espansione (dell’islâm) diminuì, il combattimento diventò più duro 
e il bottino fu minore, molti musulmani non vollero abbandonare le città fortificate per avventurarsi nelle 
ardue spedizioni verso le frontiere lontane. Così l’idea della guerra santa cessò di avere una reale importan-
za. Tra gli ascetici e i mistici ci fu la tendenza a trasformare l’idea di guerra santa nella lotta contro il male 
interiore, ma il significato originale non scomparve […] L’idea della guerra santa contro gli infedeli perdurò 
lungo i secoli e continuò a far presa sulle masse dei musulmani comuni. I capi politici, essi stessi con poca 
fede nell’idea di ºihâd, la usarono per aumentare il livello morale del loro potere”, in W. MONTGOMERY 
WATT, Islam and the Integration of Society, pp. 158-160.

AD GENTES 2/2010.indd   278AD GENTES 2/2010.indd   278 7-10-2010   14:18:547-10-2010   14:18:54



279

Paolo Nicelli, Religione, politica e società a Medina e il ruolo istituzionale di Maometto

religioso creò quell’unità sociale e militare necessaria alla conquista di più ampi territori, por-
tando a un sensibile cambiamento del sistema tribale arabo. 

2. LE MINORANZE: LA GENTE PROTETTA E I NON-ARABI

Altro aspetto interessante che vide l’influsso del fattore religioso su quello politico e viceversa 
fu il problema del rispetto delle minoranze, fossero esse tribali o religiose, a cui la comunità 
musulmana medinese cercò di dare una risposta seguendo la pratica già in uso. Secondo le 
usanze, la tribù più forte o più grande prendeva sotto la propria protezione le tribù o i gruppi 
più deboli. Lo stesso fece Mu|ammad all’inizio del suo ministero medinese, permettendo, per 
motivi squisitamente politici, di mantenere la religiosità politeista a quei gruppi che non vole-
vano diventare musulmani. In un secondo tempo, col crescere del suo prestigio religioso e del 
potere politico, cercò di convertirli all’islâm, limitandone lo status sociale di tribù dipendenti, 
cosa che riguardò anche i gruppi dei giudei e dei cristiani. Con essi i musulmani stipularono 
dei trattati che richiesero il versamento di una certa somma di denaro allo stato islamico, al 
fine di mantenere la loro autonomia e ottenere la protezione militare musulmana. Essi vennero 
chiamati i gruppi protetti o gente protetta (ahl al-dhimma), di cui il singolo membro assumeva 
il nome di “protetto” (dhimmi). 
Diversa fu invece la sorte di coloro che non si arresero alle armate musulmane e non si conver-
tirono all’islâm alla prima richiesta; essi, una volta sconfitti, dovettero arrendersi incondizio-
natamente. Il loro status sociale e giuridico fu più duro rispetto a quello di coloro che si erano 
arresi volontariamente. Ciò che determinò lo status delle popolazioni conquistate fu dunque 
il fatto di aver opposto resistenza, combattendo contro le armate musulmane, oppure l’aver 
accettato volontariamente la sottomissione allo stato islamico. In entrambi i casi, in maniera 
più o meno dura, le popolazioni conquistate non poterono avere lo stesso status dei musulma-
ni, portando così il fattore religioso a diventare una discriminante sociale. Con l’espandersi 
dell’impero musulmano verso l’Anatolia e l’India si passò a concedere lo status di dhimmi, 
fino ad allora riservato ai soli giudei e cristiani,6 anche ad altre popolazioni conquistate, come 
gli zoroastriani, gli induisti e i buddhisti, che a loro volta vennero a far parte della categoria 
della gente del Libro o gente delle Scritture sacre (ahl al-Kitâb), sotto la protezione dello stato 
islamico. 
Collegato al problema delle minoranze tribali e religiose fu il tema dell’eguaglianza tra i mem-
bri appartenenti alla comunità musulmana. Anche qui, il modello seguito dai musulmani fu 
quello vigente nella tradizione tribale araba. Nella società tribale araba preislamica non vi 

6 I giudei e i cristiani furono considerati dai musulmani la gente del Libro (ahl al-Kitâb), con in comune 
le stesse scritture sacre, tranne il Qur’ân. Ciò che li rendeva particolari fu la loro fede monoteista, comune 
all’islâm. Tale status religioso e sociale venne loro riservato all’inizio dell’esperienza medinese, quando il 
gruppo degli emigrati non aveva ancora una collocazione politica precisa. Una volta riconosciuta l’autorità 
religiosa e istituzionale di Mu|ammad, i rapporti tra musulmani e giudei si deteriorarono, portando all’espul-
sione di alcuni gruppi tribali giudei dalla città di Medina. Il Qur’ân riporta spesso questi contrasti, in un 
contesto di polemica antigiudaica e anticristiana. 

AD GENTES 2/2010.indd   279AD GENTES 2/2010.indd   279 7-10-2010   14:18:547-10-2010   14:18:54



AD GENTES 14 (2010) 2

280

era ineguaglianza tra il capo e i membri della tribù, ma non si può dire lo stesso tra il capo o i 
membri della tribù e i dipendenti, che vennero considerati inferiori nel loro status. Tale inegua-
glianza continuò nella società islamica verso i musulmani non-arabi, accettati come “clienti” 
delle tribù arabe. Il principio di uguaglianza, basato sull’appartenenza religiosa e sull’appar-
tenenza alla comunità islamica, fu di fatto sacrificato a vantaggio delle stesse regole tribali 
che favorirono il gruppo arabo rispetto agli altri gruppi non-arabi ad esso affiliati o alleati. 
Tuttavia, l’affiliazione di gruppi non-arabi a quelli arabi continuò nonostante le disuguaglian-
ze, soprattutto per motivi economici, in quanto, all’inizio della comunità islamica medinese, i 
neoconvertiti preferirono subire tale discriminazione per poter percepire gli stipendi pagati a 
tutti i soldati che partecipavano alle campagne militari musulmane.7 È possibile che la neces-
sità economica, legata all’erogazione degli stipendi, fosse stata il motivo che spinse le autorità 
ad accettare dei musulmani non-arabi nelle tribù dei musulmani arabi. Infatti, i musulmani 
non-arabi, al fine di ricevere i loro stipendi, dovettero appartenere ad una tribù, clan o fami-
glia araba. Lo stesso valse per i non-arabi costituenti un gruppo più ampio, che dovettero in 
ogni caso essere parte di una tribù araba. Il caso più emblematico che abbiamo sotto gli occhi 
riguarda il liberto abissino Bilâl, il mu‘adhdhin del Profeta Mu|ammad, che fu affiliato alla 
tribù araba dei Khath‘am. L’insoddisfazione provocata da tale sistema sociale discriminatorio 
creò tra i musulmani non-arabi un forte risentimento, che divenne uno dei fattori determinanti 
della caduta della dinastia degli Umayyadi in favore di quella degli ‘Abbâssidi (750 d.C.); fu 
anche alla base del movimento di pensiero della šu‘ubiya, che sostenne la superiorità dei per-
siani e di altri gruppi etnici rispetto agli arabi. 
I musulmani non-arabi divennero presto un gruppo emergente nell’ambito militare, soprattutto 
nella rivolta che portò al potere la dinastia degli ‘Abbâssidi. Il loro prestigio crebbe fino al 
punto di ricoprire delle cariche importanti dello stato, portando alla cessazione dell’usanza 
della dipendenza o della clientela di un musulmano non-arabo da una tribù araba. Con lo svi-
lupparsi ulteriore dello stato islamico, l’uguaglianza tra tutti i musulmani, arabi e non-arabi, 
fu pressoché raggiunta. Il concetto di ripartizione degli stipendi tra i fedeli, che privilegiava 
coloro che appartenevano alla nobiltà araba, esistente sotto gli Umayyadi, fu quasi del tutto 
cambiato e venne sostituito dal principio della retribuzione secondo il “servizio all’islâm”. Ai 
nobili arabi venne tuttavia mantenuto un privilegio di pagamento, legato ai diritti su alcune 
porzioni di territorio, appartenenti alle terre conquistate. 
Secondo W. Montgomery Watt, i cambiamenti sociali nella società islamica e in particolare 
la questione dell’uguaglianza non necessariamente furono la conseguenza dell’applicazione 
delle idee presenti nel Qur’ân, anche se essi non avvennero al di fuori del contesto mu-
sulmano, dove i fedeli si ispiravano ai decreti divini circa i rapporti tra musulmani e non-
musulmani.8 Per questo, la scomparsa dello stato di inferiorità dei musulmani non-arabi fu 
considerato un effetto dell’avvento dell’islâm, che sconfisse l’orgoglio dei musulmani arabi. 
Essi si vantarono della loro ricchezza e forza militare nei confronti di quelle popolazioni che 
vennero sconfitte e conquistate, ma tale forza e tale ricchezza fu dovuta soprattutto alla pre-

7 Cf. W. MONTGOMERY WATT, Islam and the Integration of Society, p. 151. 
8 Ivi, p. 153. 

AD GENTES 2/2010.indd   280AD GENTES 2/2010.indd   280 7-10-2010   14:18:547-10-2010   14:18:54



281

Paolo Nicelli, Religione, politica e società a Medina e il ruolo istituzionale di Maometto

senza di soldati e ufficiali musulmani non-arabi tra le file delle armate musulmane. Gli arabi 
usarono dunque la ricchezza e il potere come mezzo di discriminazione verso gli altri mu-
sulmani, contravvenendo ai decreti dello stesso Qur’ân, che stigmatizza l’orgoglio e l’eser-
cizio discriminante del potere, considerati i mezzi terreni per ottenere prestigio davanti agli 
uomini. Essi, come dice la la Sura della notte (al-Layl), non sono di alcun aiuto al momento 
dell’arrivo del giudizio universale:

       
      

wa ammâ man bakhila wa istaghnâ wa kaththaba bial|usnâ
fasanuyassiruhu lil‘usrâ wa mâ yughnî ‘anhu mâluhu idhâ taraddâ (Q. 92, 8-11).

Ma colui che è avaro e non sente bisogno di Dio e non ha fede nella Cosa Migliore, a lui spianeremo 
la via verso l’Angoscia e non gli gioverà la sua ricchezza quando cadrà a capofitto (Q. 92, 8-11).

3. UGUAGLIANZA DI FEDE E INFERIORITÀ SOCIALE

Un altro decreto divino contenuto nella Sura del diffamatore (al-Humazah), colpisce coloro 
che si credono immortali per via dei loro beni, che si sono accumulati nel tempo:

           
               

       
Waylun likulli humazatin lumazatin alladhî ºam‘a mâlan wa‘addadahu ya|sabu 

anna mâlahu akhladahu kallâ lyunbadhanna fî al-|u¥amati wa mâ adrâka mâ al-|u¥amatu nâru Allâhi 
al-mûqadatu alladhî ya¥¥ali‘u ‘alâ al-alafi’dati innahâ ‘alayhim mû’¡adatun fî ‘amadin mumaddadatin 

(Q. 104, 1-9).

Guai ad ogni diffamatore maligno! Che ammucchia ricchezze e le prepara pel dopo. Crede che le ric-
chezze lo faranno eterno! Niente affatto! Sarà lanciato nella Voragine! E come potrai sapere che cos’è 

la Voragine? È fuoco di Dio acceso, che s’erge sui cuori; li coprirà come vòlta su colonne altissime
(Q. 104, 1-9).

È possibile che questi decreti coranici fossero alla base dell’idea islamica di uguaglianza 
nella ripartizione dei beni, dove si volle evitare che alcuni fedeli si arricchissero a discapito 
di altri musulmani, facendo sfoggio della loro grandezza e basando il loro potere sulle pro-
prie forze. Secondo W. Montgomery Watt, l’idea islamica di uguaglianza fu probabilmente 
sostenuta da alcune concezioni o atteggiamenti tribali preislamici, che furono applicati alla 

AD GENTES 2/2010.indd   281AD GENTES 2/2010.indd   281 7-10-2010   14:18:547-10-2010   14:18:54



AD GENTES 14 (2010) 2

282

comunità musulmana delle origini, in quanto considerata come una tribù tra le altre presenti 
a Medina.9 Ciò che i musulmani compresero da tale idea fu che tra i membri della comunità 
islamica non doveva esserci alcuna discriminazione, in quanto l’insieme dei fedeli, arabi e 
non-arabi, dovevano considerarsi uguali davanti ad Allâh. 
Il problema dell’eguaglianza tra i membri della società islamica divenne sempre più importan-
te via via che l’impero islamico si ingrandiva. La conquista di vasti territori, unita alla diffi-
coltà di organizzarli e amministrarli, portò la nobiltà araba musulmana a mantenere le strutture 
preislamiche esistenti a livello locale, sostituendosi a coloro che prima dell’avvento dell’islâm 
ne detenevano il potere. Tuttavia, nel tempo, le forme di discriminazione tra musulmani arabi 
e non-arabi furono ridotte al minimo, per via della sempre più necessaria presenza di nuovi 
convertiti non-arabi nei settori amministrativi e militari musulmani. Lo stato richiedeva la 
loro presenza per poter operare come macchina amministrativa e militare e questo favorì il 
pieno riconoscimento dei musulmani non-arabi come membri attivi ed effettivi della società 
islamica. 
Come già indicato, con l’avvento della dinastia degli ‘Abbâssidi nel 750, la loro presenza 
divenne determinante anche a livello istituzionale, con ormai un’equa rappresentanza ripar-
tita secondo le diverse razze ed etnie musulmane. Si parlò allora di una trasformazione della 
società islamica secondo il modello multietnico e multirazziale, fondata sul fattore religioso, 
che ne determinava la struttura e i rapporti tra i membri, secondo quella visione di unità e 
di internazionalità, che trascendeva l’ambito locale della tribù o del clan. Senza dubbio tale 
universalità fu favorita dal messaggio universalistico che l’islâm portava in sé e che diven-
ne il vero motore propulsore del cambiamento teologico e sociale. Tutto questo portò a una 
riduzione dello stato d’inferiorità dei membri musulmani non-arabi, ma non alla completa 
abolizione dell’atteggiamento discriminatorio. Tale stato d’inferiorità può ancora oggi essere 
facilmente percepito come una realtà presente in alcune società islamiche, dove convivono 
delle forme di discriminazione tra i musulmani e tra questi e le minoranze non-musulmane, 
con tentativi lodevoli10 di apertura democratica verso il rispetto e l’uguaglianza tra i popoli. 
Questa situazione paradossale va di pari passo con il processo di democratizzazione delle 
società islamiche, toccando, come già accennato nell’introduzione, il delicato problema del 
rapporto tra islâm e modernità, a cui si aggiunge l’altro problema fondamentale circa l’in-
terpretazione della tradizione islamica come pilastro portante di tutto il processo di riforma 
islamica. In questo senso, W. Montgomery Watt ci offre un chiaro quadro della situazione 
attuale quando scrive:

Il concetto europeo e americano di uno stato democratico esige che ogni abitante di un determinato 
territorio debba avere uguali diritti politici. Gli stati islamici moderni, che pretendono di essere demo-
crazie sul modello occidentale, devono dare uguali diritti politici ai musulmani e ai non-musulmani. 

9 Ibidem.
10 Mi riferisco alla politica di moderazione che in Malaysia il primo ministro Abdullâh A|mad Badawi ha in-
trodotto a partire dal 2004, tesa a stabilire un clima di distensione tra la maggioranza musulmana del gruppo 
etnico malay e le minoranze cristiana, induista e buddhista. Cf. P. NICELLI, Malesia, libertà religiosa e 
pluralismo alla prova, in “AsiaNews”, n. 173 (2004), 20-22. 

AD GENTES 2/2010.indd   282AD GENTES 2/2010.indd   282 7-10-2010   14:18:547-10-2010   14:18:54



283

Paolo Nicelli, Religione, politica e società a Medina e il ruolo istituzionale di Maometto

Anche quando questo è stabilito sulla carta, entra in conflitto con il comodo atteggiamento islamico che 
limita la piena cittadinanza ai musulmani, rendendo difficile il mettere in pratica (tali diritti).11 

Il problema qui sottinteso dell’integrazione culturale e politica delle società islamiche e delle 
società occidentali, così attuale, ha avuto, per quanto riguarda l’islâm, la sua origine nell’or-
ganizzazione della comunità musulmana di Medina, ma più ancora si impose nell’evoluzio-
ne religiosa e politica della società islamica durante le due dinastie degli Umayyadi e degli 
‘Abbâssidi. 

4. IL RUOLO ISTITUZIONALE DI MU|AMMAD
 
Parlando del ruolo istituzionale del Profeta nella città di Medina, risulta chiara la sua funzione 
di arbitro nelle questioni che toccavano i rapporti e le dispute tra le diverse tribù. Tale ruolo, 
come già indicato, gli fu riconosciuto nella linea della tradizione tribale preislamica, dove i 
problemi importanti tra i clan venivano portati all’attenzione del capo tribù o capo della coali-
zione, oltre che a degli arbitri scelti anche al di fuori della città stessa, tra coloro che per stima 
e fama venivano riconosciuti adatti, per via della loro sapienza e imparzialità; in mancanza di 
loro, si poteva ricorrere anche a degli indovini. Stando a questa pratica, la posizione sociale e 
politica di Mu|ammad, così come risulta dalla Costituzione di Medina, sembra essere quella di 
un capo tribù, responsabile della comunità degli emigrati. Tale riconoscimento prevedeva non 
solo l’acquisizione di Mu|ammad come arbitro della città e capo di un gruppo specifico, ma 
soprattutto sanciva l’esistenza di una comunità di musulmani ben definita dal fattore religioso, 
cioè dalla professione della fede islamica. In più, la Costituzione di Medina ci dice (nn. 23.42) 
che in caso di dissensi o dispute all’interno della comunità le parti devono riferirsi a Dio e a 
Mu|ammad.12 Viene anche sottolineato, in altri passaggi della stessa Costituzione, che la razzia 
contro i nemici della comunità non deve essere compiuta senza il permesso del Profeta, dando 
a Mu|ammad un’autorità che va ben oltre la semplice funzione di arbitro e lo pone come vero 
e proprio capo. 
Lo stesso Qur’ân, nella Sura di Giona (Yûnis), sottolinea la funzione di arbitro del Messaggero 
di Dio, che deve giudicare equamente tra i membri della comunità:

11 W. MONTGOMERY WATT, Islam and the Integration of Society, p. 154. Il giudizio di W. Montgomery Watt è 
netto e realista, perché fondato sull’osservazione diretta di ciò che accade oggi nella maggior parte dei paesi 
a maggioranza islamica. Tuttavia, non bisogna escludere la critica musulmana, formulata in vari ambienti, sia 
politici che culturali, circa la validità o meno di applicare il modello democratico americano o europeo alle 
società islamiche. Infatti per molti intellettuali musulmani, soprattutto appartenenti alla corrente di pensiero 
fondamentalista, tali modelli sarebbero inapplicabili nel contesto islamico in quanto extra-islamici; e i loro 
fondamenti sono difficilmente riscontrabili nel Qur’ân e nella Sunna; primo tra tutti, la separazione della 
sfera religiosa da quella politico-sociale, che pone oggi lo scottante problema circa la possibilità di avere uno 
stato laico musulmano.
12 F. GABRIELI, Maometto, Istituto Geografico De Agostini, Novara 1972, pp. 345-349.

AD GENTES 2/2010.indd   283AD GENTES 2/2010.indd   283 7-10-2010   14:18:547-10-2010   14:18:54



AD GENTES 14 (2010) 2

284

Ogni comunità ha un Messaggero Divino, e quando quel Messaggero Divino giunge, si decide fra loro 
con giustizia e non viene fatto loro torto (Q. 10,47).

Nella Sura della consultazione (al-Šûrâ) viene sottolineato invece che in ogni disputa il giu-
dizio spetta a Dio:

Di qualsiasi cosa voi disputiate, il Giudizio ne spetta a Dio. Ecco chi è Dio, il mio Signore: in Lui con-
fido, a Lui mi volgo credente (Q. 42,10). 

Entrambi, Dio e il suo Messaggero, hanno la funzione del giudizio, dove Mu|ammad può 
giudicare perché Dio gli dà il potere di farlo, un potere che dimora nel suo atto di fede: “il 
mio Signore, in Lui confido, a Lui mi volgo credente” e sull’elezione da parte di Dio, che lo 
conferma nella sua funzione di Messaggero della rivelazione divina e di arbitro. Mu|ammad, 
secondo la distinzione tradizionale dell’islâm, è il Profeta (nabî), che ha ricevuto da Allâh 
la missione di ammonire il popolo per condurlo ad adorare l’unico vero Dio. In più egli è il 
Messaggero (rasûl), con il compito di trasmettere agli uomini la Legge rivelata.13 Nella sua 
funzione di arbitro, Mu|ammad riceve il compito di assistenza al giudizio divino, nel senso 
che egli, come assistente di Allâh, comunica la volontà divina, nel giudicare le questioni uma-
ne che gli vengono poste dalla comunità. Il giudizio di Mu|ammad non si antepone a quello 
di Dio; non lo limita, non lo contraddice e non lo subordina. Infatti è Dio stesso che giudica la 
comunità attraverso la funzione di arbitro del Profeta.
Interessante in questo senso è notare che A. Bausani, nella sua traduzione italiana dall’ara-
bo di Q. 10,47, usa la maiuscola per il sostantivo “Messaggero”, a cui aggiunge l’aggettivo 
“Divino”, come a sottolineare che tale messaggero è speciale, in quanto ha il compito di co-
municare un giudizio che non viene da lui ma da Dio stesso. Invece M. M. Pickthall, nella 
traduzione inglese, aggiunge una glossa esplicativa assente nel testo arabo: “… heir messenger 
cometh (on the Day of Judgment) it will be judged between them fairly, and they will not be 
wronged”. Pickthall pone il termine “messaggero” in minuscolo, in quanto è generico e non 
esclusivamente riferito alla persona del Profeta Mu|ammad. Egli vuole probabilmente sotto-
lineare che ogni nazione ha avuto il suo messaggero scelto da Dio, ma che chi dà il giudizio è 
Dio stesso. Indubbiamente questa è una glossa posta nel testo, che però vuole ampliarne la por-
tata teologica senza stravolgerne il senso letterale, collocando il giudizio umano in riferimento 
al contesto più ampio del giudizio divino previsto per la fine dei tempi. Questo spiegherebbe 
anche i versetti precedenti: Q. 10,45, nel quale si sottolinea: “Il giorno in cui Egli li radunerà 
insieme”, e Q. 10,46, nel quale si indica “qualcuna delle pene che andiam loro promettendo”, 
dove si sottolinea, nello stesso versetto, il giudizio divino operato da Dio, nel contesto della 
resurrezione finale: “…certo è che essi torneranno a Noi, e allora Dio sarà testimone delle loro 
opere”. Quindi, in tutti questi riferimenti coranici, Mu|ammad emerge non solo come colui 
che è arbitro nelle dispute perché scelto dalla comunità di Medina per giudicare le questioni tra 
tribù contendenti. Egli è, secondo la prospettiva islamica, l’arbitro per eccellenza: l’assistente 
di Allâh. Lo è per volontà divina, poiché Dio lo costituisce Messaggero di un giudizio che 
trascende la funzione sociale e diplomatica di mediazione politica, per aprirsi a una funzione 

13 Cf. L. GARDET, La cité musulmane, p. 18.

AD GENTES 2/2010.indd   284AD GENTES 2/2010.indd   284 7-10-2010   14:18:547-10-2010   14:18:54



285

Paolo Nicelli, Religione, politica e società a Medina e il ruolo istituzionale di Maometto

religiosa fondamentale, cioè quella di comunicatore della rivelazione divina a tutta la comuni-
tà medinese e da qui a tutta l’umanità. 

CONCLUSIONE

Considerare dunque Mu|ammad solo un mediatore politico tra comunità rivali non rendereb-
be ragione della portata dei testi coranici e di come i musulmani vedono la figura del Profeta, 
che è allo stesso tempo il Messaggero di Dio, con un compito missionario fondamentale e 
riservato solo a pochi prescelti, cioè quello di essere il divulgatore della rivelazione divina a 
tutta l’umanità; ma più ancora di essere il «sigillo» di tale rivelazione. Da qui, le sue funzioni 
di arbitro e di giudice sono strettamente connesse alla sua funzione religiosa di guida della 
comunità musulmana, dando ad essa una connotazione non più unicamente tribale, ma più 
fondamentalmente religiosa. La comunità islamica è sì una tribù come le altre tribù medinesi, 
ma ciò che la identifica e che, in un certo senso, la differenzia dalle altre è il fattore religioso 
che la costituisce come fratellanza di fedeli che credono nell’unico Dio e che riconoscono in 
Mu|ammad il il Profeta e il Messaggero inviato da Dio. In questa connotazione teologica sta 
tutto il significato dell’aggettivo qualificativo «islamica», che indica la profonda unità tra la 
sfera religiosa e quella sociale e politica, tipica della società medinese delle origini e della 
Umma islâmîya fino a oggi. 

SOMMARIO

  a novità apportata dall’islâm nel mondo ara-
bo del VII secolo fu quella del passaggio

dall’identità fondata sull’appartenenza alla tribù 
all’identità fondata sull’obbedienza ad Allâh e 
al suo Profeta e Messaggero, Muhammad. Par-
tendo da questa constatazione, l’Autore studia 
il tema delle minoranze tribali e religiose nella 
formazione dello Stato arabo e quello, collegato, 
dell’eguaglianza tra gli stessi membri della comu-
nità musulmana. Il principio di uguaglianza basa-
to sull’appartenenza religiosa, chiaramente affer-
mato nel Qur’ân, fu spesso sacrifi cato a vantaggio 
di regole tribali e di compromessi che favorirono 
il gruppo arabo rispetto ai gruppi non-arabi. Nel 
tempo le forme di discriminazione tra musulmani 
furono ridotte al minimo, per via della presenza 
sempre più massiccia e necessaria di neoconver-
titi non-arabi nei settori amministrativi e militari 
musulmani. Tuttavia i non-musulmani, cioè ebrei, 

SUMMARY

  he novelty brought by islâm in the Arab world 
in the VII century was the change from the

identity based on tribal membership to the identity 
founded on obedience to Allâh and to his prophet 
and messenger, Muhammad. Starting from this 
observation, the Author studies the theme of tribal 
and religious minorities in the formation of the 
Arab state and the related issue of equality among 
the members of the Muslim community itself. The 
principle of equality based on religious member-
ship, clearly stated by the Qur’ân, was often sacri-
fi ced for the benefi t of tribal rules and compromis-
es that favoured the Arab group compared to the 
non-Arab ones. In the course of time the forms of 
discrimination among Muslims were minimized, 
because of the always more massive and essential 
presence of non-Arab new converts in the Mus-
lim administrative and military sectors. Howev-
er, the non-Muslim, that is Hebrews, Christians, 

L T

AD GENTES 2/2010.indd   285AD GENTES 2/2010.indd   285 7-10-2010   14:18:547-10-2010   14:18:54



AD GENTES 14 (2010) 2

286

PAOLO NICELLI, del PIME, è stato missionario in USA e per diversi anni nelle Filippine, a contatto con le 
comunità musulmane della regione di Zamboanga del Sur (Isola di Mindanao) e ha lavorato prima come par-
roco nelle diocesi di Pagadian e Ipil, poi come direttore del Silsilah Dialogue Institute di Zamboanga City. Ha 
viaggiato in diversi paesi islamici, soprattutto Egitto, Malaysia e Indonesia. Ha conseguito una licenza in isla-
mologia al Pontifi cio Istituto di Studi Arabi e Islamistica (PISAI) a Roma, dal titolo: The First Islamization of 
the Philippines. From the 13th Century up to t he 19th Century), oltreché la licenza e il dottorato in missio-
nologia con una tesi dal titolo: La riforma islamica (Islâh) a confronto con la modernità: dialogo tra Islâm e 
Occidente. Attualmente lavora nelle relazioni islamo-cristiane in Italia e in Inghilterra. Insegna Missiologia, 
Dialogo interreligioso e Islamologia presso Il Seminario Teologico Internazionale del PIME a Monza, Storia 
delle società islamiche presso l’Università Cattolica del Sacro Cuore di Milano e Islamologia presso l’Isti-
tuto di Scienze Religiose di Milano. Ha pubblicato: The First Islamization of the Philippines. From the 13th 
Century up to the 19th Century, Silsilah (2003); L’Islâm nel Sud-est asiatico, Lavoro (2007); Islâm e moder-
nità nel pensiero riformista islamico, San Paolo (2009); oltreché diversi articoli per riviste specializzate, per 
periodici missionari e per i quotidiani.

PIME, via Monte Rosa 81 – 20149 MILANO
E-mail: paolonicellipime@libero.it 

cristiani o membri di altre grandi religioni orienta-
li, non vennero mai considerati soggetti di uguali 
diritti. Il problema, qui sottinteso, dell’integrazio-
ne religiosa, culturale e politica fra società islami-
che e società non-islamiche, ha avuto, per quanto 
riguarda l’islâm, il suo inizio nell’organizzazione 
della comunità musulmana delle origini e nella 
stesura della Costituzione di Medina. Per questo 
è della massima importanza stabilire quale fu il 
ruolo religioso, istituzionale, politico e militare 
del Profeta nella stessa società medinese. 

and members of other great religions of the East, 
were never considered as having equal rights. 
The problem here implied here – that of the re-
ligious, cultural and political integration between 
Islamic and non-Islamic societies – had, for what 
concerns Islam, its beginning in the organization 
of the fi rst Muslim community and in the writing 
of the Constitution of Medina. For this reason it 
is extremely important to establish what was the 
religious, institutional, political and military role 
of the Prophet in the Medinese society.

AD GENTES 2/2010.indd   286AD GENTES 2/2010.indd   286 7-10-2010   14:18:547-10-2010   14:18:54


