
Parlare delle acquisizioni dei manoscritti africani da parte della Veneran-
da Biblioteca Ambrosiana dal suo inizio fino ad oggi richiederebbe una 
relazione lunga che andrebbe ben oltre il tempo a me consentito in questa 
sede. Tuttavia, celebrando in questo periodo il centenario della nascita di 
Mons. Enrico Rodolfo Galbiati (1914-2004), già Prefetto dell’Ambrosiana 
e insigne studioso di Sacra Scrittura e di Orientalistica, vorrei  ripercorrere 
il periodo iniziale di tali acquisizioni, che corrisponde alla prima metà del 
Seicento, e che vede proprio in Mons. Galbiati un attento narratore a par-
tire dalla corrispondenza del Cardinale Federico Borromeo (1564-1631), 
che racconta questo periodo. Dirò anche dell’importante acquisizione del 
fondo di Eugenio Griffini (1878-1925), eminente orientalista dell’inizio 
del secolo scorso, che collaborò attivamente allo studio e alla catalogazio-
ne di vari manoscritti arabi, etiopici e copti dell’Ambrosiana.

1. 	Ruolo propulsore di Federico Borromeo

La figura centrale all’inizio delle acquisizioni di manoscritti della Veneran-
da Biblioteca Ambrosiana è quella del Cardinale Federico Borromeo, che 
fu arcivescovo di Milano, impegnatosi a fondo nella difesa della giurisdi-
zione ecclesiastica contro i governanti spagnoli e nella difesa del Rito Am-
brosiano, promuovendo anche l’attuazione della riforma cattolica nei suoi 
vari aspetti1. Federico volle soddisfare un suo grande desiderio, quello cioè 
di poter avere in Ambrosiana un certo numero di manoscritti provenienti 
dal Vicino Oriente e dal Nord-Africa2. Tale desiderio, andava di pari passo 

1 P. Prodi, Borromeo, Federico, in Treccani, L’Enciclopedia Italiana on-line, (www.treccani.
it/enciclopedia/federico-borromeo_%28 Dizionario-Biografico%29/ ultima consultazione 27 
aprile 2015); vedi anche i diversi contributi nel volume: D. Zardin (ed.), Federico Borromeo 
vescovo, Milano, Biblioteca Ambrosiana – Bulzoni Editore, 2003, (Studia Borromaica 17).      
2 Su questi temi vedi i diversi contributi nel volume: M. Marcocchi – C. Pasini (edd.), 
Federico Borromeo, fonti e storiografia, Milano, Biblioteca Ambrosiana – Editrice ITL (Studia 
Borromaica 15); P. Branca, Gli interessi arabistici del cardinal Federico Borromeo nel quadro 
dello sviluppo degli studi orientali durante il Seicento, in Federico Borromeo, uomo di cultura 
e di spiritualità, S. Burgio – L. Ceriotti  (edd.), Milano, Biblioteca Ambrosiana – Bulzoni 
Editore, 2002, (Studia Borromaica 16), pp. 325-333. 

Paolo Nicelli

manoscritti dell’africa araba, etiopica e copta 
al tempo di federico borromeo, letti e catalogati 

da enrico rodolfo galbiati ed eugenio griffini



Paolo Nicelli

2

con l’ulteriore desiderio di istituire per il Collegio dei dottori lo studio 
delle lingue semitiche e orientali in generale, oltreché l’approfondimen-
to delle culture e civiltà ad esse collegate di cui egli era un vero cultore. 
L’intento fu quello di avere a disposizione degli esperti di Orientalistica 
che potessero insegnare ai dottori della Veneranda Biblioteca lingue quali: 
l’arabo, l’ebraico, il copto, l’etiopico, il siriaco e l’armeno, unendosi così 
a coloro che si dedicavano allo studio del greco, del latino e delle diverse 
lingue europee. Questa preoccupazione per gli studi orientalistici dimo-
stra l’attenzione che Federico aveva per la cultura in termini generali, ma 
in modo particolare per le nuove correnti esegetiche, che, dopo Erasmo, 
ponevano la Filologia e la critica letteraria e testuale alla base del metodo 
d’indagine e di conoscenza del senso letterale del testo, indispensabile per 
poi accedere a quello allegorico e anagogico della Sacra Scrittura.

Nel suo articolo di presentazione dei primi decenni dell’Orientalistica 
in Ambrosiana, Mons. Enrico Rodolfo Galbiati, ci dice che tra i manoscritti 
di Federico vi era una miscellanea catalogata sotto il nome di: Studi sulla 
lingua ebraica (G 1 inf.)3, contenente degli appunti grammaticali e un fa-
scicolo con passi biblici scritti in ebraico con traduzione italiana interline-
are. Il manoscritto contiene dei lavori preparatori di opere in via di pubbli-
cazione, con il confronto di alcune frasi della Bibbia latina, dei libri storici 
(dal Pentateuco alle Cronache), con il testo ebraico citato nella versione 
latina. In più vi è una versione siriaca, di cui Federico trascrive le parole 
testuali usando l’ebraico. Tenendo conto che la versione siriaca dell’Antico 
Testamento fu stampata nel 1645 (Poliglotta di Parigi), si può presumere 
che Federico si servì di uno dei due manoscritti conservati presso l’Am-
brosiana4. Lo stesso manoscritto riporta, nella sua terza parte, i primi tre 
capitoli della Genesi, tradotti da una versione araba. Infatti, in essa vi è un 
doppio foglio incollato con il testo in arabo del primo capitolo della Gene-
si. Probabilmente, il doppio foglio proveniva dal Collegio dei Maroniti di 

3 E.R. Galbiati, L’orientalistica nei primi decenni di attività, in A. Annoni (ed.), Storia 
dell’Ambrosiana, Il Seicento, Milano, Cariplo – Cassa di Risparmio delle Province Lombarde, 
1992, p. 89. Interessante è l’articolo di A.M. Piemontese, La raccolta vaticana di Orientalia: 
Asia, Africa ed Europa, in C. Montuschi (ed.), Storia della Biblioteca Apostolica Vaticana III. La 
Vaticana nel seicento (1590-1700): una biblioteca di biblioteche, Città del Vaticano, Biblioteca 
Apostolica Vaticana, 2014, pp. 428-460. Sulla figura di Mons. Enrico Rodolfo Galbiati vedi: 
M. Adinolfi – A. Passoni dell’Acqua (edd.), Enrico Rodolfo Galbiati, un maestro, Casale 
Monferrato, Portalupi Editore, 2004; F. Braschi (ed.), Enrico Galbiati, liturgia ed ecumenismo. 
Per un’esperienza autentica del cammino verso l’unità, Milano,  Edizioni La Casa di Matriona, 
2014; A. Passoni dell’Acqua (ed.), Enrico R. Galbiati (1914 – 2004): un prete ambrosiano con 
lo sguardo a Oriente. Convegno 7 maggio 2014, Milano, EDUCatt, 2014; P. Fumagalli, Enrico 
Rodolfo Galbiati, in C. Baffioni – R.B. Finazzi – A. Passoni dell’Acqua – E. Vergani (edd.), 
Storia del pensiero religioso del Vicino Oriente. L’età bagratide, Maimonide, Afraate, III Dies 
Academicus 2012, Roma, Bulzoni Editore, pp. 300-303.
4 Si tratta della Pešīṭtā del VII secolo (B 21 inf.) e del manoscritto A 144-145 inf., eseguito a 
Gerusalemme tra il 1613 e il 1615.



Manoscritti dell’Africa araba, etiopica e copta al tempo di Federico Borromeo

3

Roma5, su richiesta di Federico stesso. Da qui possiamo notare il grande 
interesse che il Borromeo aveva per gli studi orientalistici. Nel manoscritto 
autografo: Memorie delli libri da scriversi dal Collegio Ambrosiano, Fede-
rico scrive che circa le lingue straniere come l’arabo, il persiano, l’armeno, 
è necessario redigere delle grammatiche e dei dizionari, con in più il biso-
gno di conoscere quelle lingue per poter leggere e per distinguere bene i 
loro alfabeti6. Questo amore per le lingue orientali delinea il personaggio 
di Federico Borromeo, amante della sacra Scrittura e dell’Orientalismo. In 
più denota la portata missionaria e culturale del suo studio, cioè anticipa, in 
un certo senso, la stessa visione e preoccupazione missionaria che vedre-
mo essere parte dello spirito e delle iniziative di Francesco Ingoli (1579-
1649), primo segretario della Congregazione di Propaganda Fide, istituita 
da Gregorio XV nel 16227. Ingoli richiedeva, infatti, nella formazione dei 
missionari partenti e già presenti sul campo, la conoscenza approfondita 
della cultura, dei costumi e delle lingue delle popolazioni presso cui essi 
andavano, al fine di comprendere la dimensione antropologica, religiosa e 
sociale di quei popoli. Il tutto era finalizzato a promuovere con efficacia 
il messaggio e i valori evangelici. Siamo all’inizio del dibattito teologico 
sull’inculturazione del Vangelo nel tessuto culturale di intere popolazioni 
che ancora non avevano ascoltato il messaggio salvifico di Cristo. 

Federico desiderava avere per i suoi futuri dottori un maestro di si-
riaco e di arabo. Per questo scopo si rivolse ai Maroniti di Roma, tenen-
do conto del fatto che i maroniti cattolici del Libano di rito antiocheno, 
cioè siriano, usavano anche la lingua araba, pur conservando quella si-

5 Galbiati, L’orientalistica, p. 91.
6 Manoscritto Z 109 sup. 16° loco, 17 loco: «[…] Intorno alle lingue straniere come l’Araba, 
Persiana, Armena, resta il carico di fare le grammatiche e li dittionari […]»; «[…] Vicina a questa 
fatica ve n’è un’altra curiosa e insieme utile, mentre si darà alle stampe tutti gl’Alfabeti delle 
lingue straniere nobili aggiungendovi regole per leggere […] In somiglianti linguaggi non è poco 
il sapere almeno leggere, et l’uno dall’altro distinguere, et riconoscerlo […]», in E.R. Galbiati, 
L’orientalistica, p. 91.
7 Francesco Ingoli (1578-1649), giurista e professore di diritto civile e canonico. Studioso di 
astronomia, venne nominato da Gregorio XV segretario della Congregazione del Cerimoniale, 
poi segretario di Propaganda Fide, fondata nel 1622. Contro la politica del Patronato Real, 
(spagnolo) o Padronado Real (portoghese), Ingoli riformò la struttura stessa delle missioni, 
istituendo i delegati e i vicari apostolici, direttamente dipendenti da Roma e non dai reggenti 
di Spagna e Portogallo. Egli favorì la costituzione di seminari locali e la formazione del clero 
secolare e indigeno contro i privilegi degli ordini religiosi. Promosse il rispetto dei costumi 
e delle tradizioni dei popoli evangelizzati, promuovendo lo studio delle lingue locali da parte 
delle nuove generazioni di missionari. Fondò la Tipografia Poliglotta, ora Tipografia Vaticana. 
Su questo tema vedi: C. Prudhomme, Missioni cristiane e colonialismo, Milano, Editoriale Jaca 
Book, 2006, pp. 35-46; J. Comby, Duemila anni di evangelizzazione, Torino, Società Editrice 
Internazionale, 1994, pp. 86-118; R. Iannarone, La scoperta dell’America e la prima difesa 
degli Indios: i Domenicani, Bologna, PDUL Edizioni Studio Domenicano, 1992, pp. 145-215. 
Sull’istituzione di Propaganda Fide e le sue istruzioni ai vicariati apostolici vedi: M. Marcocchi, 
Colonialismo, Cristianesimo e culture extraeuropee. La istruzione di Propaganda Fide ai 
vicariati apostolici dell’Asia orientale (1659), Milano, Editoriale Jaca Book, 1980, pp. 15-59. 



Paolo Nicelli

4

riaca8 nell’uso quotidiano della liturgia. Nel novembre del 1609, Michele 
il Maronita9 fu scelto come maestro di siriaco. Dopo un anno e mez-
zo d’insegnamento Michele Maronita venne incaricato dal Borromeo di 
compiere un viaggio lungo e difficoltoso nel Vicino Oriente, alla ricerca 
di manoscritti siriaci, arabi e persiani, oltreché greci. Michele Maronita 
poté partire per il suo viaggio il 13 giugno 1611, solo dopo molti mesi 
di attesa, con le dovute lettere di raccomandazione per l’Arcivescovo 
di Corfù, ottenute dal veneziano Vincenzo Quirini, il quale aveva già 
favorito Antonio Salmazia con lettere di presentazione per un precedente 
viaggio organizzato assieme a Domenico Gerosolimitano, insigne ebreo, 
convertitosi al Cristianesimo. Dal 1607 al 1608, il Salmazia assieme al 
Gerosolimitano compirono, delle esplorazioni a Corfù, nelle isole dell’E-
geo e in Tessaglia alla ricerca di libri rari10. Michele Maronita portava 
con sé anche dei doni per il Patriarca dei maroniti e alcune linee guida 
sul comportamento da tenere con le autorità locali per ottenere l’acqui-
sto dei manoscritti desiderati: l’affabilità, la gentilezza e là dove fosse 
possibile una certa famigliarità con le persone che potevano indicare i 
luoghi di deposito dei manoscritti. Anche l’utilizzo degli interpreti aveva 
una sua ragion d’essere, per via dei diversi dialetti usati per le trattative 
di vendita. Poi l’uso discreto e coscienzioso del denaro dato a coloro che 
con certezza potevano donare dei codici di valore. In questo senso, non 
si doveva essere avari soprattutto con coloro che fossero stati riluttanti 
alla vendita dei manoscritti. Bisognava pagare i manoscritti per il loro 
reale valore, giungendo così allo scopo prefissato. Tuttavia, di fronte a 
una continua resistenza, si doveva, con scrittura certa, fissare un tetto 
oltre il quale non si doveva andare11. Il viaggio di Michele Maronita durò 

8 Si tratta della lingua siriaca della Mesopotamia settentrionale e della Siria. Lingua, questa, 
in cui fu scritta buona parte della letteratura cristiana. Nei secoli XVI e XVIII questa lingua 
veniva chiamata anche “caldaico” senza essere confuso con il “caldeo”, cioè l’aramaico 
biblico e giudaico. Su lingua e letteratura siriaca, cf. T. Muraoka, Classical Syriac. A Basic 
Grammar with a Chrestomathy, Wiesbaden, Harrassowitz Verlag, 1997 (Porta Linguarum 
Orientalium, Neue Serie 19); M. Albert, Langue et la littérature syriaque, in Christianismes 
Orientaux. Introduction à l’étude des langues et des littératures, Paris, Les Éditions du Cerf, 
1993, pp. 297-375; S. Brock, An Introduction to Syriac Studies, Piscataway (NJ), Gorgias 
Press, 2006.   
9 La lettera da Corfù del 7 agosto 1611 (G 206 bis inf. N. 230), riporta la firma di Michele 
Maronita, il quale si firmava in questa come in altre lettere con lo pseudonimo di «Michele 
Micheli», cioè Michele figlio di Michele.
10 S. Lucà, L’apporto dell’Italia meridionale alla costituzione del fondo greco dell’Ambrosiana, 
in C.M. Mazzucchi -  C. Pasini (edd.), Nuove ricerche sui manoscritti greci dell’Ambrosiana, 
Atti del Convegno, Milano, 5-6 giugno 2003, Milano, Vita e Pensiero, 2004, p. 198; C. Pasini, La 
raccolta dei manoscritti greci all’origine dell’Ambrosiana: linee di acquisizione (in particolare 
la missione di Antonio Salmazia a Corfù negli anni (1607-1608), in Federico Borromeo, fonti e 
storiografia, M. Marcocchi – C. Pasini ( edd.), Milano, Biblioteca Ambrosiana – Editrice ITL, 
2001, (Studia Borromaica 15), pp. 59-100.  
11 Cfr. Galbiati, L’orientalistica, p. 106.



Manoscritti dell’Africa araba, etiopica e copta al tempo di Federico Borromeo

5

due anni ed ebbe tristemente fine per la malattia mortale che lo colpì 
nella città di Aleppo alla fine del 1613. Prima di morire, Michele Maro-
nita raggiunse Corfù, Zante e poi Creta, per poi proseguire per Tripoli di 
Siria, in visita all’Arcivescovo maronita. Da qui un certo numero di ma-
noscritti furono catalogati e spediti a Milano. Poi visitò il monastero di 
Qannūbīn, sede del Patriarca dei maroniti Pietro Giovanni Maḥlūf, in ca-
rica dal 1608 al 1634, per il quale Michele Maronita tradusse una lettera 
di ringraziamento per i doni liturgici ricevuti da Federico Borromeo12. Di 
seguito, Michele Maronita spedì a Milano dei libri caldei e poi si recò a 
Gerusalemme per preparare una copia dell’Antico Testamento in siriaco. 
Di tale copia, conservata in due volumi in Ambrosiana (A 144-145 inf.), 
E.R. Galbiati ci dice:

[…] che il primo (tomo) porta l’indicazione «scritto a Gerusalemme 
negli anni 1612-1614 per ordine del cardinal Federico». Al f. 408 r. 
del primo volume vi è un lungo colophon da cui risulta che quella 
parte fu scritta a Gerusalemme nel monastero della Madre di Dio 
Maria, che è chiamato Casa di San Marco, dei siriani ortodossi. Il 
secondo volume al f. 406 v. porta un lungo colophon: l’Antico Testa-
mento fu continuato dal monaco maronita Elias di Ehden (Libano) e 
terminato il 25 maggio del 1615. L’incarico fu dato al guardiano dei 
francescani per eseguire l’ordine del cardinal Federico Borromeo. 
L’intervento del francescano fu dovuto probabilmente al fatto che 
nel frattempo Michele era morto13. Michele Maronita proseguì poi 
per Costantinopoli dove trovò il nobile veneziano Marco Paruta, 
il quale gli fu di grande aiuto nell’acquisto di manoscritti arabi e 
persiani di medicina, di astronomia e di matematica. Al suo ritorno 
a Gerusalemme il Nostro acquistò altri codici. In seguito, come già 
menzionato, Michele Maronita si recò ad Aleppo, città nella quale 
morì, probabilmente a causa di un’epidemia. Prima della sua visita 
ad Aleppo, Michele maronita visitò l’Egitto, come era nei suoi pro-
grammi, da dove probabilmente spedì dei codici molto importanti a 
Milano presso la Biblioteca Ambrosiana. Questo spiegherebbe l’ar-
rivo a Milano del massimo tesoro siriaco costituito dai due codici: il 
B 21 inf., in due volumi, contenenti la famosa Peshitta dell’Antico 
Testamento, e il C 313 inf., l’unicum della Versione siro-esaplare14. 
Entrambi i codici furono comperati dal monastero di Santa Maria 
Madre di Dio nel deserto di Skiti, in Egitto. 

12 L’originale della lettera (X 299 inf., ins. 1) è scritto in karšūnī (arabo in alfabeto siriaco) ed è 
stato tradotto in italiano dallo stesso Michele Maronita (G 206 inf., n. 230 bis). 
13 Galbiati, L’orientalistica, pp. 118-119.
14 Galbiati, L’orientalistica, p. 108.



Paolo Nicelli

6

2. 	Codici poliglotti ambrosiani

Secondo E.R. Galbiati, sempre a Michele Maronita potrebbe doversi l’ac-
quisizione del manoscritto pentaglotto B 20 inf. A, datato tra il XIII e XIV 
secolo15, che contiene le Epistole di San Paolo, nelle cinque lingue etiopi-
ca, siriaca, copta, araba e armena - quest’ultima lingua è assente a partire 
dai ff. 176 fino alla fine; e del manoscritto tetraglotto B 20 inf. B, che 
contiene le Epistole Canoniche e gli Atti degli Apostoli, con l’esclusio-
ne della colonna in lingua armena. Entrambi i codici sono stati scritti in 
Egitto alla fine del XIV secolo, presso il monastero di san Macario. Da 
un’osservazione dei manoscritti, si nota la mano di più copisti per via della 
diversità delle calligrafie e della mancanza di uniformità nelle colonne. 
Circa il manoscritto B 20 Inf. A, l’impressione sarebbe quella del lavoro di 
un’équipe multilingue che operò fecondamente nella produzione dell’ope-
ra16. Una possibile relazione potrebbe esserci tra i manoscritti B 20 inf. A 
della Biblioteca Ambrosiana e il Salterio poliglotto del XIV secolo, con-
servato presso la Biblioteca Vaticana (Barberini Orientale 2), ivi giuntovi 
tramite il padre Agatangelo de Vendôme17. Essi sarebbero associati alla 
figura di Rabban Ṣalībā (Maestro della Croce), probabile curatore e ac-
quirente del B 20 inf. A., così come indicato nell’annotazione in B 20 inf. 
A f. 74 V:  «Chiedo dunque a ogni fratello spirituale che sfoglierà questo 
libro di pregare per il peccatore che, debole e misero e perduto nei peccati, 
scrisse il libro in siriaco. E pregate per i miei padri, e i miei fratelli e i miei 
maestri, e per il sacerdote nostro Maestro della Croce, poiché egli si prese 
cura e acquistò questo tesoro spirituale; e ognuno, in conformità alla sua 
preghiera, possa ricevere la ricompensa dal Signore. Amen»18. Il riferimen-
to al Maestro della Croce potrebbe indicare la persona stessa di Rabban 
Ṣalībā, ipotesi questa tutta da verificare. Da qui, risulta ancora incerto chi 
di fatto abbia curato il manoscritto e, più ancora, chi lo abbia acquistato, se 
Michele il Maronita, come ipotizzato dal Galbiati o Rabban Ṣalībā, come 
indicato nell’annotazione in B 20 inf. A f. 74 verso19. Sulla stessa linea, 

15 O. Löfgren – R. Traini, Catalogue of the Arabic Manuscrips in the Biblioteca Ambrosiana, I, 
Antico Fondo and Medio Fondo, Vicenza, Neri Pozza Editore, 1975, p. 3.  
16 Cfr. E. Vergani, Colofoni siriaci della Biblioteca Ambrosiana. Scritte e annotazioni, in A. 
Sirinian – G. Shurgaia (edd.), Colofoni armeni a confronto, Atti del Workshop, Bologna 12 
ottobre 2012, (in corso di pubblicazione).  
17 Cfr. D.V. Proverbio, Barb. or. 2 (Psalterium Pentaglottum), in P. Buzi – D.V. Proverbio 
(edd.), Coptic Treasures from the Vatican Library. A Selection of Coptic, Copto-Arabic and 
Ethiopic Manuscripts. Papers collected on the occasion of the Tenth International Congress 
of Coptic Studies (Rome, September 17th-22nd, 2012), Studi e testi, 472, Città del Vaticano, 
Biblioteca Apostolica Vaticana, 2012, pp. 163-174.
18 Traduzione ad opera di E. Vergani, che qui ringrazio.
19 Tuttavia, ci troviamo di fronte a delle ipotesi da verificare. Detto questo, non possiamo affermare 
con certezza che Rabban Ṣalībā abbia acquistato il manoscritto per la Biblioteca Ambrosiana.



Manoscritti dell’Africa araba, etiopica e copta al tempo di Federico Borromeo

7

bisognerebbe verificare lo stesso ruolo di Rabban Ṣalībā in relazione al 
Salterio poliglotto della Biblioteca Vaticana (Barberini Orientale 2).

Il manoscritto cartaceo, B. 20 inf. A (Pentaglotto - San Paolo, epistole 
dall’Apostolo Pentaglotto (etiopico, siriaco, copto, arabo, armeno) inclu-
de la lettera agli Ebrei e segue il seguente ordine: 1) Lettera ai Romani, 
(versetti iniziali 3, 29/30 aiḍan li-anna ’llāh wāḥid huwa ’lladī yubarri-
ru ahl-hitān); 2) (46b) Prima lettera ai Corinzi; 3) (99b) Seconda lettera 
ai Corinzi; 4) (142a) Lettera ai Galati; 5) (160b) Lettera agli Efesini; 6) 
(176b) Lettera ai Filippesi; 7) (188b) Lettera ai Colossesi; 8) (199b) Pri-
ma lettera ai Tessalonicesi; 9) (208b) seconda lettera ai Tessalonicesi; 10) 
(214a) Lettera agli Ebrei; 11) (246b) Prima lettera a Timoteo; 12) (260a) 
Seconda lettera a Timoteo; 13) (268a) Lettera a Tito; 14) (273b) Lettera a 
Filemone. Due note interessanti in arabo ci dicono che la colonna araba del 
manoscritto originale, di cui non si ha notizia, fu scritta da un sacerdote di 
nome Ṣalīb (Rabban Ṣalībā) nel monastero dei siriani di Nostra Signora 
la Vergine (Maria)20. E.R. Galbiati ci dice invece che nel manoscritto la 
scrittura etiopica è di tipo arcaico. Il colophon dice: « Sono terminate qui 
le epistole di Paolo apostolo in 14 libri. Pregate per me che le ho tradotte 
affinché si ricordi Cristo di me nel suo regno. Amen»21 (Tav. I). 

Il manoscritto cartaceo B. 20 inf. B (Tetraglotto - Epistole Canoniche e 
Atti degli apostoli: Tetraglotto, arabo, copto siriaco, etiopico) fu scritto alla 
fine del XIV secolo nel monastero di San Macario, in Egitto. Il manoscritto 
contiene le Epistole Canoniche e gli Atti degli Apostoli in solo quattro del-
le lingue dei cristiani “monofisiti”22. Manca infatti la quinta colonna in Ar-
meno. Esso segue il seguente ordine: A. (1-54) le sette Epistole Cattoliche: 
Lettera di Giacomo; (13b) Prima Lettera di Pietro; (27a) Seconda lettera di 
Pietro; (35b) Prima lettera di Giovanni; (48b) Seconda lettera di Giovanni; 
(50a) Terza lettera di Giovanni; (51b) Lettera di Giuda.  B. (55b-186) Atti 
degli Apostoli (Tav. IIa,b). 

	      

20 Cfr. Löfgren – Traini, Catalogue, p. 3-4.  
21 E.R. Galbiati, I manoscritti etiopici dell’Ambrosiana, in Studi in onore di mons. Carlo 
Castiglioni, Milano, Giuffrè Editore, 1957, p. 340. Ricordiamo i contributi di Tedros Abraha, 
accademico della Classe di Studi Africani della Biblioteca Ambrosiana, sulla Lettera ai Romani 
e sulla figura di San Paolo, letto dalla tradizione etiopica: T. Abraha, La lettera ai Romani. 
Testo e commentari della versione etiopica, Aethiopistische Forschungen 57. Wiesbaden: Otto 
Harrassovits Werlag, 2001; Idem, The Ethiopic Version of the Letters to the Hebrews, Volume 419 
di Studi e Testi, Roma, Biblioteca Apostolica Vaticana, 2004; Idem, Paolo “lingua profumata”. 
Il maestro delle genti nella tradizione etiopica, in Bartolomeo Pirone - Elena Bolognesi 
(edd.), San Paolo letto da Oriente: Atti del convegno internazionale in occasione dell’anno 
paolino, Damasco 23-25 aprile 2009, Studia Orientalia Christiana, Monographiae, 18, Milano, 
Edizioni Terra Santa, 2010, pp. 179-216; Idem, The Ethiopic Versions of 1 and 2 Corinthians, 
Roma, [s.n.] 2014.
22 Riportiamo il virgolettato per evitare l’uso eresiologico dell’aggettivo “monofisiti”.



Paolo Nicelli

8

3.	 Codici siriaci ambrosiani

Tra i manoscritti siriaci dell’Ambrosiana oltre all’Antico Testamento scrit-
to a Gerusalemme solo i Salmi e Canti Biblici, con la versione in arabo 
karšūnī (G 31 sup.) e i Canoni Apostolici, Vite di Santi, Omelie (R 15 
sup.), in arabo karšūnī, provengono dal Libano. Altri manoscritti cristia-
ni in lingua siriaca, sarebbero stati scritti dai monaci Maroniti di Roma. 
Tuttavia, sebbene Michele Maronita avesse realizzato solo in parte le sue 
aspettative di acquisto di libri, si pensa che i manoscritti arabo-cristiani 
e arabo-islamici catalogati nel Vecchio Fondo23 siano frutto dell’opera 
svolta dal Nostro, come coscienzioso servizio svolto a Federico Borro-
meo, nello svolgimento del suo viaggio in Vicino Oriente. Nella collezione 
dell’Ambrosiana in lingua etiopica, si trovano alcuni codici provenienti 
dall’ospizio abissino di Santo Stefano dei Mori, presso il Vaticano. Tali 
manoscritti sono stati studiati e catalogati dall’illustre orientalista Sylvain 
Grébaut, il quale trascorse un periodo di ricerca presso la Veneranda Bi-
blioteca durante l’anno 1933 e in quell’occasione stabilì il Catalogo dei 
manoscritti etiopici pubblicati poi nel Catalogue des Manuscrits Ethio-
piens de la Bibliothèque Ambrosienne, «Revue de l’Orient Chrétien», 3e 
Série, IX (XXIX), 1 et 2 (1933-1934), pp. 3-32. Secondo E.R. Galbiati, si 
trattava di una serie di cinque manoscritti tra cui i due famosi: Pentaglotto 
e Tetraglotto già menzionati, riportanti la colonna in lingua etiopica. La 
metodologia di catalogazione utilizzata dal Grébaut risulta essere diversa 
rispetto quella utilizzata dall’Ambrosiana. Egli raccolse e catalogò i mano-
scritti secondo le rispettive lingue, metodologia che lo stesso Galbiati con-
tinuerà a completamento del Catalogo del Grébaut, aggiungendo ai codici 
non ancora catalogati quelli di nuova acquisizione dell’Ambrosiana24. Di 
questi manoscritti etiopici presentiamo qui X 104 sup. che nei ff. 3 verso 
e 4 recto, riportano la parte iniziale del Salterio Etiopico. A seguire, pre-
sentiamo X 104 sup. bis., che nei ff. 180 verso e 181 recto, riporta la parte 

23 Per il Vecchio Fondo, vedi O. Löfgren – R. Traini, Catalogue, of the Arabic Manuscrips in 
the Biblioteca Ambrosiana, I, Antico Fondo and Medio Fondo, Vicenza, Neri Pozza Editore, 
1975; J. von Hammer - Purgstall, Catalogo dei codici arabi, persiani e turchi della Biblioteca 
Ambrosiana, «Biblioteca Italiana», 94, 1939, pp. 22-49, 222-348, in Galbiati, L’orientalistica, 
p. 119. 
24 E.R. Galbiati, I manoscritti etiopici dell’Ambrosiana, in Studi in onore di mons. Carlo 
Castglioni, Milano, Giuffrè Editore, 1957, pp. 329-353; Id., I fondi orientali minori (siriaco, 
etiopico, armeno) dell’Ambrosiana, in Istituto Lombardo, Accademia di Scienze e Lettere, Atti 
del Convegno La Lombardia e l’Oriente (Milano, 11-15 giugno 1962), Milano, Istituto Lombardo, 
Accademia di Scienze e Lettere, 1963, pp. 190-196. Circa la descrizione dei manoscritti fatta da 
E.R. Galbiati e di S. Grébaut, essa deve essere contestualizzata e inquadrata a sua volta nel 
processo di progressivo sviluppo della descrizione e catalogazione dei manoscritti orientali anche 
come implicita riflessione sui fenomeni culturali più ampi e complessi. Ben sapendo che vi sono 
altri metodi di catalogazione più moderni, con spirito di riconoscenza verso questi due grandi 
studiosi, riproponiamo una sintetica presentazione fondata sulla loro descrizioni dei manoscritti. 



Manoscritti dell’Africa araba, etiopica e copta al tempo di Federico Borromeo

9

iniziale del Weddāsē Māryām, l’Ufficio della Madonna per i sette giorni 
della settimana. Le schede di catalogazione sono dello stesso E.R. Galbiati:

X 104 sup. (Grébaut n. I), (ff. 3 verso e 4 recto Parte iniziale del Salterio 
Etiopico) 

Manoscritto membranaceo (ff. 1-2 cart.); ff. 179; cm. 13,5 X 12; scrittura ele-
gante ed arcaica (la lettera lō senza penducolo e forme angolose). Secolo XV; 
ff. 1-2 (cartacei, scrittura grossolana. Preghiera magica; inizio di un Calenda-
rio, altra invocazione magica; Salmo 132,3; immagine di Davide tolta dal Sal-
terio Etiopico stampato nel 1513, ff. 3-153. Salterio; ogni decade è divisa dalla 
seguente mediante un fregio; dopo il Salmo 100 (f. 100), una pagina ornata; ff. 
154 recto - 169 verso. Cantici dei Profeti (oltre le Odi del Canone Bizantino 
la serie etiopica comprende anche il Canto di Ezechia e la Preghiera Apocrifa 
di Manasse); ff. 170-179. Canto dei Cantici, diviso in 5 sezioni. Il f. 179 V., è 
occupato da una ornamentazione colorata25 (Tav. III).

X 104 sup. bis. (Grébaut n. I), (ff. 180 verso e 181 recto. Parte iniziale del 
Weddāsē Māryām)

Manoscritto cartaceo; cm. 13,5 X 10 circa; scrittura sgraziata per mancan-
za di mezzi idonei. Sec. XVI. Gli 82 fogli di questo manoscritto, redatto 
probabilmente a Roma, insieme con i primi due (cartacei) del precedente, 
furono legati in un sol volume con il precedente membranaceo e più antico, 
scritto certamente in Abissinia da mano espertissima. Forse la legatura fu 
fatta dagli Abissini stessi di S. Stefano, essendo abituale nei manoscritti il 
trovare i salmi, Cantici e la Cantica uniti ai testi in onore di Maria che si 
trovano in questo manoscritto. Comunque, le due parti, di diversa dimen-
sione, furono separate in due volumi nel restauro fatto a Modena nel 1956, 
per assicurarne la miglior conservazione. Si è tuttavia lasciata immutata 
la numerazione dei fogli; ff. 180 verso – 209 R. Weddāsē Māryām, il noto 
Ufficio della Madonna per i sette giorni della settimana; ff. 209 verso – 224 
R.  Weddāsē za’ Egze’etena M… anqasa berhān: l’altro consueto Ufficio 
a Maria «Porta della luce»; ff. 225 verso – 250 R. Anafora di Maria com-
posta da Abbā Giyorgis. È un testo raro: dopo di essere stato portato a 
Roma (Vat. Et. 15, 193; 18, 122, 24, 138 verso), questo testo scomparve 
totalmente dall’Abissinia in seguito alle devastazioni belliche del secolo 
XVI. Ritrovata in una caverna di Kaffa, quest’anafora è in uso soltanto 

25 Galbiati, I manoscritti, p. 141.



Paolo Nicelli

10

nella cappella reale di Adis Abeba (T.M. Semharay, La Messe Ethiopienne, 
Roma 1937, p. 98). Essa s’intitola dalle prime parole Ma‘azā Qeddāsē: 
Profumo di Consacrazione; ff. 250-260. Frammenti diversi: Simbolo di 
Nicea, Decalogo, Preghiera magica, tracce di un’immagine etiopica, due 
stampe europee, Calendario dei Santi (f. 257 verso), Preghiera, Mc 7, 31-
35. I Colofoni sono ai ff. 179 recto; 209 recto; 224 verso – 225 recto: il pro-
prietario è Kefla- Dengel, l’amanuense è Feqra-‘Egzi’e. Risulta che questo 
duplice manoscritto apparteneva al fondo Pinelli26 (Tav. IV).  

B 22 sup. (E.R. Galbiati), (ff. 1 verso e 2 recto. Parte iniziale de Il libro 
delle Ore di Kefla-Dengel)

Un altro manoscritto in lingua etiopica custodito in Ambrosiana, del quale 
alcune pagine si stanno perdendo a causa dell’eccesiva fragilità, è il B 22 
sup., di 182 fogli, scritto con un inchiostro molto corrosivo. Esso fu studia-
to e catalogato da Mons. E.R. Galbiati, che ne tradusse così il suo titolo: 
“Questo è (il libro de) le Ore di Kefla-Dengel figlio (spirituale) di Abuna 
Ewostatēwos, e il mio maestro è Abbā Kefla Seyon figlio di Abbā Tesfā-
Hawāryāt”. Il libro delle Ore fu scritto a Roma al tempo di Clemente VIII 
e del sovrano dell’Etiopia Ya‘qob, che regnò dal 1597 al 1603. Il libro con-
tiene due opere: A) I computi astronomici, composti da: 1) Il computo delle 
feste mobili nel periodo di 19 anni; 2) Le osservazioni sui moti del sole. B) 
Horologion, composto da: 1) Una serie di lezioni bibliche; 2) La Preghiera 
della mezzanotte; 3) La Preghiera del mattino; 4) La Preghiera dell’ora 
sesta; 5) La preghiera della quiete (Mc 13, 32-37. Custodisci di continuo, 
o Signore, in questa ora, nella quale hanno potere i demoni, e circondaci 
di una barriera con la forza degli Angeli, perché ecco il dominatore della 
notte); 6) L’inno che parafrasa il Pater Noster (Tav. V).

4. 	Frammenti copto-arabi ambrosiani 

(S.P. II. 18. Ter), frammento copto-arabo (Fondo Eugenio Griffini - 1-2) 

Nella collezione di manoscritti dell’Ambrosiana in lingua copta vi sono 
due frammenti in copto-arabo appartenenti al fondo di Eugenio Griffini27, 

26 Galbiati, I manoscritti, p. 141.
27 Eugenio Griffini, (1878-1925) fu un insigne orientalista. Fra il 1908 e il 1910 cominciò la 
catalogazione della prima collezione di 125 manoscritti nella Rivista di Sudi Orientali con il 
titolo: I manoscritti sud-arabici della Biblioteca Ambrosiana di Milano: saggio del catalogo 
per materie della prima collezione (coranica, tradizioni, dogmatica, mistica…), Roma 1910. Il 
catalogo fu poi proseguito con dei nuovi criteri sempre nella Rivista di Sudi Orientali, dal 1910 



Manoscritti dell’Africa araba, etiopica e copta al tempo di Federico Borromeo

11

l’S.P. II. 18. Ter, che fa parte del Rituale copto per il conferimento del Bat-
tesimo e benedizioni connesse. I frammenti sono di inestimabile valore, in 
quanto dopo il Vangelo della presentazione di cui sono indicati i versetti 
finali (Lc 2, 34-35), viene la Preghiera di benedizione sulla Donna, che ha 
partorito un figlio maschio. La fotocopia allegata al frammento, qui non 
riprodotta, traduce il testo con qualche variante, così come è contenuto 
nell’Edizione cattolica del Rituale copto-arabo. La traduzione autografa 
di E. Griffini è riportata su alcuni foglietti allegati al frammento (Tav. VIa, 
b; VIIa, b).

Conclusione

Ciò che abbiamo presentato in questo breve excursus sono solo alcune 
delle perle preziose che la Veneranda Biblioteca Ambrosiana custodisce 
con amore. Si tratta di un piccolo campionario dei fondi acquisiti al tempo 
di Federico Borromeo e in tempi più recenti. Ancora oggi, il Collegio dei 
Dottori dell’Ambrosiana custodisce con cura queste opere a cui, nel tempo, 
se ne sono aggiunte delle altre, non solo provenienti dal Nord Africa e dal 
Vicino Oriente, ma anche dall’Asia centrale e dall’Estremo Oriente. Lo 
studio delle lingue legato alla ricerca filologica, letteraria e dottrinale delle 
antichità cristiane, è condotto nel quadro degli studi storici dei testi appar-
tenenti ad altre tradizioni religiose ben oltre il bacino del Mediterraneo. 
Così dalla Cina, dal Giappone sono giunte delle opere interessanti e una 
notevole documentazione utile all’attività dell’Accademia Ambrosiana, 
parte questa, che accanto alla Biblioteca e Pinacoteca, promuove ricerche 
e studi della Veneranda Biblioteca Ambrosiana. 

La neonata Classe di Studi Africani, che studia questi manoscritti come 
altri in lingua araba, copta, etiopica, berbera, si inserisce in un lavoro di 
ricerca filologica con la precisa ambizione di approfondire lo studio storico 
e di attualità del mondo culturale mediorientale e africano, prendendo in 
esame le aree nord africane e coinvolgendo anche quelle sub-sahariane. In 
questo senso, il desiderio del compianto Gianfranco Fiaccadori, insigne 
accademico dell’Ambrosiana, ispiratore e fondatore della Classe di studi 
Africani, era quello di coinvolgere gli studiosi della Classe in un opera di 
approfondimento delle realtà religiose, sociali e antropologiche dell’Afri-

al 1919 (vedi: Catalogo di manoscritti arabi di Nuovo Fondo della Biblioteca Ambrosiana di 
Milano, I, Codici 1-475, ibid. 1920). L’opera del Griffini fu poi ripresa dallo studioso orientalista 
svedese Oscar Löfgren e proseguita dall’arabista e orientalista Renato Traini. Su questo tema 
vedi: (http://www.treccani.it/enciclopedia/eugenio-griffini_(Dizionario-Biografico)/ ultima 
consultazione 27 aprile 2015); cf. P.F. Fumagalli, Raccolte significative dei manoscritti: Mosè 
Lattes, fondo Trotti, Giuseppe Caprotti, in G. Vanetti, Storia dell’Ambrosiana. L’Ottocento, 
Milano, IntesaBci, 2001, pp. 167-211, 194-206.



Paolo Nicelli

12

ca, non solo araba, ma anche sub-sahariana. Approfondire la realtà cultu-
rale e umana di un continente così vasto e variegato quale quello africano, 
ancora soggetto a guerre intestine e tribali, dovute a questioni politiche ed 
economiche regionali e internazionali, non si presenta un compito facile. 
Tuttavia, è dovere nostro farci promotori di quei valori di giustizia e di 
pace che solo un dialogo culturale e inter-religioso può veramente favorire 
al di là di ogni interesse di parte, sia esso politico o economico. In questo 
senso, si potranno promuovere dei lavori di ricerca interdisciplinare che 
coinvolgeranno la Classe di studi Africani e le altre Classi dell’Accademia, 
nello spirito proprio di Federico Borromeo, che ha voluto creare questo 
luogo aprendolo alla comunicazione del sapere, oltre le frontiere geografi-
che, ideologiche e religiose. Non è retorico ricordare che lo studio dei ma-
noscritti appartenenti alla tradizione cristiana orientale, come a qualsiasi 
altra tradizione religiosa, è un vero e proprio contributo alla preservazione 
e valorizzazione di un patrimonio dell’umanità. La sua custodia, analisi e 
interpretazione, è un nostro compito fondamentale, in quanto studiosi ed 
estimatori del loro eccezionale valore culturale, scientifico, storico-forma-
tivo e religioso. 


