PaoLO NICELLI

MANOSCRITTI DELLAFRICA ARABA, ETIOPICA E COPTA
AL TEMPO DI FEDERICO BORROMEO, LETTI E CATALOGATI
DA ENRICO RODOLFO GALBIATI ED EUGENIO GRIFFINI

Parlare delle acquisizioni dei manoscritti africani da parte della Veneran-
da Biblioteca Ambrosiana dal suo inizio fino ad oggi richiederebbe una
relazione lunga che andrebbe ben oltre il tempo a me consentito in questa
sede. Tuttavia, celebrando in questo periodo il centenario della nascita di
Mons. Enrico Rodolfo Galbiati (1914-2004), gia Prefetto dell’ Ambrosiana
e insigne studioso di Sacra Scrittura e di Orientalistica, vorrei ripercorrere
il periodo iniziale di tali acquisizioni, che corrisponde alla prima meta del
Seicento, e che vede proprio in Mons. Galbiati un attento narratore a par-
tire dalla corrispondenza del Cardinale Federico Borromeo (1564-1631),
che racconta questo periodo. Dird anche dell’importante acquisizione del
fondo di Eugenio Griffini (1878-1925), eminente orientalista dell’inizio
del secolo scorso, che collaboro attivamente allo studio e alla catalogazio-
ne di vari manoscritti arabi, etiopici e copti dell’ Ambrosiana.

1. RUuoLO PROPULSORE DI FEDERICO BORROMEO

La figura centrale all’inizio delle acquisizioni di manoscritti della Veneran-
da Biblioteca Ambrosiana ¢ quella del Cardinale Federico Borromeo, che
fu arcivescovo di Milano, impegnatosi a fondo nella difesa della giurisdi-
zione ecclesiastica contro i governanti spagnoli e nella difesa del Rito Am-
brosiano, promuovendo anche 1’attuazione della riforma cattolica nei suoi
vari aspetti'. Federico volle soddisfare un suo grande desiderio, quello cio¢
di poter avere in Ambrosiana un certo numero di manoscritti provenienti
dal Vicino Oriente e dal Nord-Africa®. Tale desiderio, andava di pari passo

! P. ProDI, Borromeo, Federico, in Treccani, L’Enciclopedia Italiana on-line, (Www.treccani.
it/enciclopedia/federico-borromeo %28 Dizionario-Biografico%?29/ ultima consultazione 27
aprile 2015); vedi anche i diversi contributi nel volume: D. ZARDIN (ed.), Federico Borromeo
vescovo, Milano, Biblioteca Ambrosiana — Bulzoni Editore, 2003, (Studia Borromaica 17).

2 Su questi temi vedi i diversi contributi nel volume: M. MarcoccHI — C. PasiNt (edd.),
Federico Borromeo, fonti e storiografia, Milano, Biblioteca Ambrosiana — Editrice ITL (Studia
Borromaica 15); P. BRANCA, Gli interessi arabistici del cardinal Federico Borromeo nel quadro
dello sviluppo degli studi orientali durante il Seicento, in Federico Borromeo, uomo di cultura
e di spiritualita, S. BurGio — L. CERIOTTI (edd.), Milano, Biblioteca Ambrosiana — Bulzoni
Editore, 2002, (Studia Borromaica 16), pp. 325-333.



PAaoLO NICELLI

con [’ulteriore desiderio di istituire per il Collegio dei dottori lo studio
delle lingue semitiche e orientali in generale, oltreché I’approfondimen-
to delle culture e civilta ad esse collegate di cui egli era un vero cultore.
L’intento fu quello di avere a disposizione degli esperti di Orientalistica
che potessero insegnare ai dottori della Veneranda Biblioteca lingue quali:
I’arabo, 1’ebraico, il copto, I’etiopico, il siriaco e I’armeno, unendosi cosi
a coloro che si dedicavano allo studio del greco, del latino e delle diverse
lingue europee. Questa preoccupazione per gli studi orientalistici dimo-
stra I’attenzione che Federico aveva per la cultura in termini generali, ma
in modo particolare per le nuove correnti esegetiche, che, dopo Erasmo,
ponevano la Filologia e la critica letteraria e testuale alla base del metodo
d’indagine e di conoscenza del senso letterale del testo, indispensabile per
poi accedere a quello allegorico e anagogico della Sacra Scrittura.

Nel suo articolo di presentazione dei primi decenni dell’Orientalistica
in Ambrosiana, Mons. Enrico Rodolfo Galbiati, ci dice che tra i manoscritti
di Federico vi era una miscellanea catalogata sotto il nome di: Studi sulla
lingua ebraica (G 1 inf.)’, contenente degli appunti grammaticali e un fa-
scicolo con passi biblici scritti in ebraico con traduzione italiana interline-
are. Il manoscritto contiene dei lavori preparatori di opere in via di pubbli-
cazione, con il confronto di alcune frasi della Bibbia latina, dei libri storici
(dal Pentateuco alle Cronache), con il testo ebraico citato nella versione
latina. In piu vi € una versione siriaca, di cui Federico trascrive le parole
testuali usando 1’ebraico. Tenendo conto che la versione siriaca dell’ Antico
Testamento fu stampata nel 1645 (Poliglotta di Parigi), si pud presumere
che Federico si servi di uno dei due manoscritti conservati presso I’Am-
brosiana®. Lo stesso manoscritto riporta, nella sua terza parte, i primi tre
capitoli della Genesi, tradotti da una versione araba. Infatti, in essa vi ¢ un
doppio foglio incollato con il testo in arabo del primo capitolo della Gene-
si. Probabilmente, il doppio foglio proveniva dal Collegio dei Maroniti di

3 E.R. GALBIATI, L orientalistica nei primi decenni di attivitd, in A. ANNONI (ed.), Storia
dell’Ambrosiana, Il Seicento, Milano, Cariplo — Cassa di Risparmio delle Province Lombarde,
1992, p. 89. Interessante ¢ I’articolo di A.M. PIEMONTESE, La raccolta vaticana di Orientalia:
Asia, Africa ed Europa, in C. MoNTUSCHI (ed.), Storia della Biblioteca Apostolica Vaticana Ill. La
Vaticana nel seicento (1590-1700): una biblioteca di biblioteche, Citta del Vaticano, Biblioteca
Apostolica Vaticana, 2014, pp. 428-460. Sulla figura di Mons. Enrico Rodolfo Galbiati vedi:
M. ADINOLFI — A. PASSONI DELL’ACQUA (edd.), Enrico Rodolfo Galbiati, un maestro, Casale
Monferrato, Portalupi Editore, 2004; F. BrascHiI (ed.), Enrico Galbiati, liturgia ed ecumenismo.
Per un’esperienza autentica del cammino verso [’unita, Milano, Edizioni La Casa di Matriona,
2014; A. PassoNI DELL’AcQUA (ed.), Enrico R. Galbiati (1914 — 2004): un prete ambrosiano con
lo sguardo a Oriente. Convegno 7 maggio 2014, Milano, EDUCatt, 2014; P. FUMAGALLI, Enrico
Rodolfo Galbiati, in C. BAFFIONI — R.B. FINAZZ1 — A. PassoNI DELL’ AcQuA — E. VERGANI (edd.),
Storia del pensiero religioso del Vicino Oriente. L’eta bagratide, Maimonide, Afraate, 11l Dies
Academicus 2012, Roma, Bulzoni Editore, pp. 300-303.

4 Si tratta della Pesitta del VII secolo (B 21 inf.) e del manoscritto A 144-145 inf., eseguito a
Gerusalemme tra il 1613 e il 1615.



Manoscritti dell’Africa araba, etiopica e copta al tempo di Federico Borromeo

Roma’, su richiesta di Federico stesso. Da qui possiamo notare il grande
interesse che il Borromeo aveva per gli studi orientalistici. Nel manoscritto
autografo: Memorie delli libri da scriversi dal Collegio Ambrosiano, Fede-
rico scrive che circa le lingue straniere come 1’arabo, il persiano, I’armeno,
¢ necessario redigere delle grammatiche e dei dizionari, con in piu il biso-
gno di conoscere quelle lingue per poter leggere e per distinguere bene i
loro alfabeti®. Questo amore per le lingue orientali delinea il personaggio
di Federico Borromeo, amante della sacra Scrittura e dell’Orientalismo. In
piu denota la portata missionaria e culturale del suo studio, cio¢ anticipa, in
un certo senso, la stessa visione e preoccupazione missionaria che vedre-
mo essere parte dello spirito e delle iniziative di Francesco Ingoli (1579-
1649), primo segretario della Congregazione di Propaganda Fide, istituita
da Gregorio XV nel 16227. Ingoli richiedeva, infatti, nella formazione dei
missionari partenti e gia presenti sul campo, la conoscenza approfondita
della cultura, dei costumi e delle lingue delle popolazioni presso cui essi
andavano, al fine di comprendere la dimensione antropologica, religiosa e
sociale di quei popoli. Il tutto era finalizzato a promuovere con efficacia
il messaggio e i valori evangelici. Siamo all’inizio del dibattito teologico
sull’inculturazione del Vangelo nel tessuto culturale di intere popolazioni
che ancora non avevano ascoltato il messaggio salvifico di Cristo.
Federico desiderava avere per i suoi futuri dottori un maestro di si-
riaco e di arabo. Per questo scopo si rivolse ai Maroniti di Roma, tenen-
do conto del fatto che 1 maroniti cattolici del Libano di rito antiocheno,
cio¢ siriano, usavano anche la lingua araba, pur conservando quella si-

> GALBIATL, L orientalistica, p. 91.

¢ Manoscritto Z 109 sup. 16° loco, 17 loco: «[...] Intorno alle lingue straniere come 1’Araba,
Persiana, Armena, resta il carico di fare le grammatiche e li dittionari [...]»; «[...] Vicina a questa
fatica ve n’¢ un’altra curiosa e insieme utile, mentre si dara alle stampe tutti gl’Alfabeti delle
lingue straniere nobili aggiungendovi regole per leggere [...] In somiglianti linguaggi non ¢ poco
il sapere almeno leggere, et I'uno dall’altro distinguere, et riconoscerlo [...]», in E.R. GALBIATI,
L’orientalistica, p. 91.

7 Francesco Ingoli (1578-1649), giurista e professore di diritto civile e canonico. Studioso di
astronomia, venne nominato da Gregorio XV segretario della Congregazione del Cerimoniale,
poi segretario di Propaganda Fide, fondata nel 1622. Contro la politica del Patronato Real,
(spagnolo) o Padronado Real (portoghese), Ingoli riformo la struttura stessa delle missioni,
istituendo i delegati e i vicari apostolici, direttamente dipendenti da Roma e non dai reggenti
di Spagna e Portogallo. Egli favori la costituzione di seminari locali e la formazione del clero
secolare e indigeno contro i privilegi degli ordini religiosi. Promosse il rispetto dei costumi
e delle tradizioni dei popoli evangelizzati, promuovendo lo studio delle lingue locali da parte
delle nuove generazioni di missionari. Fondo la Tipografia Poliglotta, ora Tipografia Vaticana.
Su questo tema vedi: C. PRUDHOMME, Missioni cristiane e colonialismo, Milano, Editoriale Jaca
Book, 2006, pp. 35-46; J. ComBY, Duemila anni di evangelizzazione, Torino, Societa Editrice
Internazionale, 1994, pp. 86-118; R. IANNARONE, La scoperta dell’America e la prima difesa
degli Indios: i Domenicani, Bologna, PDUL Edizioni Studio Domenicano, 1992, pp. 145-215.
Sull’istituzione di Propaganda Fide e le sue istruzioni ai vicariati apostolici vedi: M. MARCOCCHI,
Colonialismo, Cristianesimo e culture extraeuropee. La istruzione di Propaganda Fide ai
vicariati apostolici dell ’Asia orientale (1659), Milano, Editoriale Jaca Book, 1980, pp. 15-59.



PAaoLO NICELLI

riaca® nell’uso quotidiano della liturgia. Nel novembre del 1609, Michele
il Maronita’® fu scelto come maestro di siriaco. Dopo un anno e¢ mez-
zo d’insegnamento Michele Maronita venne incaricato dal Borromeo di
compiere un viaggio lungo e difficoltoso nel Vicino Oriente, alla ricerca
di manoscritti siriaci, arabi e persiani, oltreché greci. Michele Maronita
poté partire per il suo viaggio il 13 giugno 1611, solo dopo molti mesi
di attesa, con le dovute lettere di raccomandazione per I’ Arcivescovo
di Corfu, ottenute dal veneziano Vincenzo Quirini, il quale aveva gia
favorito Antonio Salmazia con lettere di presentazione per un precedente
viaggio organizzato assieme a Domenico Gerosolimitano, insigne ebreo,
convertitosi al Cristianesimo. Dal 1607 al 1608, il Salmazia assieme al
Gerosolimitano compirono, delle esplorazioni a Corfu, nelle isole dell’E-
geo e in Tessaglia alla ricerca di libri rari'®. Michele Maronita portava
con sé anche dei doni per il Patriarca dei maroniti e alcune linee guida
sul comportamento da tenere con le autorita locali per ottenere I’acqui-
sto dei manoscritti desiderati: 1’affabilita, la gentilezza e la dove fosse
possibile una certa famigliarita con le persone che potevano indicare i
luoghi di deposito dei manoscritti. Anche 1’utilizzo degli interpreti aveva
una sua ragion d’essere, per via dei diversi dialetti usati per le trattative
di vendita. Poi I’uso discreto e coscienzioso del denaro dato a coloro che
con certezza potevano donare dei codici di valore. In questo senso, non
si doveva essere avari soprattutto con coloro che fossero stati riluttanti
alla vendita dei manoscritti. Bisognava pagare i manoscritti per il loro
reale valore, giungendo cosi allo scopo prefissato. Tuttavia, di fronte a
una continua resistenza, si doveva, con scrittura certa, fissare un tetto
oltre il quale non si doveva andare''. Il viaggio di Michele Maronita duro

8 Si tratta della lingua siriaca della Mesopotamia settentrionale e della Siria. Lingua, questa,
in cui fu scritta buona parte della letteratura cristiana. Nei secoli XVI e XVIII questa lingua
veniva chiamata anche “caldaico” senza essere confuso con il “caldeo”, cioé 1’aramaico
biblico e giudaico. Su lingua e letteratura siriaca, cf. T. MURAOKA, Classical Syriac. A Basic
Grammar with a Chrestomathy, Wiesbaden, Harrassowitz Verlag, 1997 (Porta Linguarum
Orientalium, Neue Serie 19); M. ALBERT, Langue et la littérature syriaque, in Christianismes
Orientaux. Introduction a [’étude des langues et des littératures, Paris, Les Editions du Cerf,
1993, pp. 297-375; S. BROCK, An Introduction to Syriac Studies, Piscataway (NJ), Gorgias
Press, 2006.

% La lettera da Corfu del 7 agosto 1611 (G 206 bis inf. N. 230), riporta la firma di Michele
Maronita, il quale si firmava in questa come in altre lettere con lo pseudonimo di «Michele
Micheli», cio¢ Michele figlio di Michele.

10S. LucaA, L’apporto dell’Italia meridionale alla costituzione del fondo greco dell’ Ambrosiana,
in C.M. MazzuccHi - C. Pasini (edd.), Nuove ricerche sui manoscritti greci dell’Ambrosiana,
Atti del Convegno, Milano, 5-6 giugno 2003, Milano, Vita e Pensiero, 2004, p. 198; C. PasiNI, La
raccolta dei manoscritti greci all’origine dell’ Ambrosiana: linee di acquisizione (in particolare
la missione di Antonio Salmazia a Corfii negli anni (1607-1608), in Federico Borromeo, fonti e
storiografia, M. MAarRcoccHI — C. Pasini ( edd.), Milano, Biblioteca Ambrosiana — Editrice ITL,
2001, (Studia Borromaica 15), pp. 59-100.

" Cfr. GALBIATI, L orientalistica, p. 106.



Manoscritti dell’Africa araba, etiopica e copta al tempo di Federico Borromeo

due anni ed ebbe tristemente fine per la malattia mortale che lo colpi
nella citta di Aleppo alla fine del 1613. Prima di morire, Michele Maro-
nita raggiunse Corfu, Zante e poi Creta, per poi proseguire per Tripoli di
Siria, in visita all’ Arcivescovo maronita. Da qui un certo numero di ma-
noscritti furono catalogati e spediti a Milano. Poi visitd il monastero di
Qanniibin, sede del Patriarca dei maroniti Pietro Giovanni Mahlif, in ca-
rica dal 1608 al 1634, per il quale Michele Maronita tradusse una lettera
di ringraziamento per i doni liturgici ricevuti da Federico Borromeo'?. Di
seguito, Michele Maronita spedi a Milano dei libri caldei e poi si reco a
Gerusalemme per preparare una copia dell’ Antico Testamento in siriaco.
Di tale copia, conservata in due volumi in Ambrosiana (A 144-145 inf.),
E.R. Galbiati ci dice:

[...] che il primo (tomo) porta I’indicazione «scritto a Gerusalemme
negli anni 1612-1614 per ordine del cardinal Federico». Al f. 408 .
del primo volume vi ¢ un lungo colophon da cui risulta che quella
parte fu scritta a Gerusalemme nel monastero della Madre di Dio
Maria, che € chiamato Casa di San Marco, dei siriani ortodossi. 1l
secondo volume al f. 406 v. porta un lungo colophon: I’ Antico Testa-
mento fu continuato dal monaco maronita Elias di Ehden (Libano) e
terminato il 25 maggio del 1615. L’incarico fu dato al guardiano dei
francescani per eseguire I’ordine del cardinal Federico Borromeo.
L’intervento del francescano fu dovuto probabilmente al fatto che
nel frattempo Michele era morto'®. Michele Maronita prosegui poi
per Costantinopoli dove trovo il nobile veneziano Marco Paruta,
il quale gli fu di grande aiuto nell’acquisto di manoscritti arabi e
persiani di medicina, di astronomia e di matematica. Al suo ritorno
a Gerusalemme il Nostro acquisto altri codici. In seguito, come gia
menzionato, Michele Maronita si reco ad Aleppo, citta nella quale
mori, probabilmente a causa di un’epidemia. Prima della sua visita
ad Aleppo, Michele maronita visito I’Egitto, come era nei suoi pro-
grammi, da dove probabilmente spedi dei codici molto importanti a
Milano presso la Biblioteca Ambrosiana. Questo spiegherebbe 1’ar-
rivo a Milano del massimo tesoro siriaco costituito dai due codici: il
B 21 inf., in due volumi, contenenti la famosa Peshitta dell’ Antico
Testamento, e il C 313 inf., I'unicum della Versione siro-esaplare'.
Entrambi i codici furono comperati dal monastero di Santa Maria
Madre di Dio nel deserto di Skiti, in Egitto.

12 D originale della lettera (X 299 inf., ins. 1) € scritto in karsant (arabo in alfabeto siriaco) ed ¢
stato tradotto in italiano dallo stesso Michele Maronita (G 206 inf., n. 230 bis).

13 GALBIATI, L orientalistica, pp. 118-119.

14 GALBIATL, L orientalistica, p. 108.



PAaoLO NICELLI

2. CoDICI POLIGLOTTI AMBROSIANI

Secondo E.R. Galbiati, sempre a Michele Maronita potrebbe doversi 1’ac-
quisizione del manoscritto pentaglotto B 20 inf. A, datato tra il XIII e XIV
secolo’, che contiene le Epistole di San Paolo, nelle cinque lingue etiopi-
ca, siriaca, copta, araba e armena - quest’ultima lingua ¢ assente a partire
dai ff. 176 fino alla fine; e del manoscritto tetraglotto B 20 inf. B, che
contiene le Epistole Canoniche e gli Atti degli Apostoli, con 1’esclusio-
ne della colonna in lingua armena. Entrambi i codici sono stati scritti in
Egitto alla fine del XIV secolo, presso il monastero di san Macario. Da
un’osservazione dei manoscritti, si nota la mano di piu copisti per via della
diversita delle calligrafie e della mancanza di uniformita nelle colonne.
Circa il manoscritto B 20 Inf. A, I’impressione sarebbe quella del lavoro di
un’équipe multilingue che operd fecondamente nella produzione dell’ope-
ra'®. Una possibile relazione potrebbe esserci tra i manoscritti B 20 inf. A
della Biblioteca Ambrosiana ¢ il Salterio poliglotto del XIV secolo, con-
servato presso la Biblioteca Vaticana (Barberini Orientale 2), ivi giuntovi
tramite il padre Agatangelo de Vendome'”. Essi sarebbero associati alla
figura di Rabban Saliba (Maestro della Croce), probabile curatore e ac-
quirente del B 20 inf. A., cosi come indicato nell’annotazione in B 20 inf.
A f. 74 V: «Chiedo dunque a ogni fratello spirituale che sfogliera questo
libro di pregare per il peccatore che, debole e misero e perduto nei peccati,
scrisse il libro in siriaco. E pregate per i miei padri, e i miei fratelli e i miei
maestri, ¢ per il sacerdote nostro Maestro della Croce, poiché egli si prese
cura e acquistd questo tesoro spirituale; e ognuno, in conformita alla sua
preghiera, possa ricevere la ricompensa dal Signore. Amen» 8. Il riferimen-
to al Maestro della Croce potrebbe indicare la persona stessa di Rabban
Saliba, ipotesi questa tutta da verificare. Da qui, risulta ancora incerto chi
di fatto abbia curato il manoscritto e, piu ancora, chi lo abbia acquistato, se
Michele il Maronita, come ipotizzato dal Galbiati o Rabban Saliba, come
indicato nell’annotazione in B 20 inf. A f. 74 verso'’. Sulla stessa linea,

15 0. LOFGREN — R. TRAINI, Catalogue of the Arabic Manuscrips in the Biblioteca Ambrosiana, 1,
Antico Fondo and Medio Fondo, Vicenza, Neri Pozza Editore, 1975, p. 3.

16 Cfr. E. VERGANI, Colofoni siriaci della Biblioteca Ambrosiana. Scritte e annotazioni, in A.
SIRINIAN — G. SHURGAIA (edd.), Colofoni armeni a confronto, Atti del Workshop, Bologna 12
ottobre 2012, (in corso di pubblicazione).

17 Cfr. D.V. PROVERBIO, Barb. or. 2 (Psalterium Pentaglottum), in P. Buzi — D.V. PROVERBIO
(edd.), Coptic Treasures from the Vatican Library. A Selection of Coptic, Copto-Arabic and
Ethiopic Manuscripts. Papers collected on the occasion of the Tenth International Congress
of Coptic Studies (Rome, September 17th-22nd, 2012), Studi e testi, 472, Citta del Vaticano,
Biblioteca Apostolica Vaticana, 2012, pp. 163-174.

18 Traduzione ad opera di E. Vergani, che qui ringrazio.

19 Tuttavia, ci troviamo di fronte a delle ipotesi da verificare. Detto questo, non possiamo affermare
con certezza che Rabban Saliba abbia acquistato il manoscritto per la Biblioteca Ambrosiana.



Manoscritti dell’Africa araba, etiopica e copta al tempo di Federico Borromeo

bisognerebbe verificare lo stesso ruolo di Rabban Saliba in relazione al
Salterio poliglotto della Biblioteca Vaticana (Barberini Orientale 2).

Il manoscritto cartaceo, B. 20 inf. A (Pentaglotto - San Paolo, epistole
dall’Apostolo Pentaglotto (etiopico, siriaco, copto, arabo, armeno) inclu-
de la lettera agli Ebrei e segue il seguente ordine: 1) Lettera ai Romani,
(versetti iniziali 3, 29/30 aidan li-anna ’llah wahid huwa ’lladi yubarri-
ru ahl-hitan); 2) (46b) Prima lettera ai Corinzi; 3) (99b) Seconda lettera
ai Corinzi; 4) (142a) Lettera ai Galati; 5) (160b) Lettera agli Efesini; 6)
(176b) Lettera ai Filippesi; 7) (188b) Lettera ai Colossesi; 8) (199b) Pri-
ma lettera ai Tessalonicesi; 9) (208b) seconda lettera ai Tessalonicesi; 10)
(214a) Lettera agli Ebrei; 11) (246b) Prima lettera a Timoteo; 12) (260a)
Seconda lettera a Timoteo; 13) (268a) Lettera a Tito; 14) (273b) Lettera a
Filemone. Due note interessanti in arabo ci dicono che la colonna araba del
manoscritto originale, di cui non si ha notizia, fu scritta da un sacerdote di
nome Salib (Rabban Saliba) nel monastero dei siriani di Nostra Signora
la Vergine (Maria)®. E.R. Galbiati ci dice invece che nel manoscritto la
scrittura etiopica ¢ di tipo arcaico. Il colophon dice: « Sono terminate qui
le epistole di Paolo apostolo in 14 libri. Pregate per me che le ho tradotte
affinché si ricordi Cristo di me nel suo regno. Amen»?!' (Tav. I).

Il manoscritto cartaceo B. 20 inf. B (Tetraglotto - Epistole Canoniche e
Atti degli apostoli: Tetraglotto, arabo, copto siriaco, etiopico) fu scritto alla
fine del XIV secolo nel monastero di San Macario, in Egitto. Il manoscritto
contiene le Epistole Canoniche e gli Atti degli Apostoli in solo quattro del-
le lingue dei cristiani “monofisiti”’*. Manca infatti la quinta colonna in Ar-
meno. Esso segue il seguente ordine: A. (1-54) le sette Epistole Cattoliche:
Lettera di Giacomo; (13b) Prima Lettera di Pietro; (27a) Seconda lettera di
Pietro; (35b) Prima lettera di Giovanni; (48b) Seconda lettera di Giovanni;
(50a) Terza lettera di Giovanni; (51b) Lettera di Giuda. B. (55b-186) Atti
degli Apostoli (Tav. Ila,b).

20 Cfr. LOFGREN — TRAINI, Catalogue, p. 3-4.

21 E.R. GALBIATI, [ manoscritti etiopici dell’Ambrosiana, in Studi in onore di mons. Carlo
Castiglioni, Milano, Giuffré Editore, 1957, p. 340. Ricordiamo i contributi di Tedros Abraha,
accademico della Classe di Studi Africani della Biblioteca Ambrosiana, sulla Lettera ai Romani
e sulla figura di San Paolo, letto dalla tradizione etiopica: T. ABRAHA, La lettera ai Romani.
Testo e commentari della versione etiopica, Aethiopistische Forschungen 57. Wiesbaden: Otto
Harrassovits Werlag, 2001; IDem, The Ethiopic Version of the Letters to the Hebrews, Volume 419
di Studi e Testi, Roma, Biblioteca Apostolica Vaticana, 2004; IDEm, Paolo “lingua profumata’.
1l maestro delle genti nella tradizione etiopica, in BARTOLOMEO PIRONE - ELENA BOLOGNESI
(edd.), San Paolo letto da Oriente: Atti del convegno internazionale in occasione dell’anno
paolino, Damasco 23-25 aprile 2009, Studia Orientalia Christiana, Monographiae, 18, Milano,
Edizioni Terra Santa, 2010, pp. 179-216; Ipewm, The Ethiopic Versions of 1 and 2 Corinthians,
Roma, [s.n.] 2014.

22 Riportiamo il virgolettato per evitare 1’uso eresiologico dell’aggettivo “monofisiti”.



PAaoLO NICELLI

3. CoODICI SIRIACI AMBROSIANI

Tra i manoscritti siriaci dell’ Ambrosiana oltre all’Antico Testamento scrit-
to a Gerusalemme solo i Sal/mi e Canti Biblici, con la versione in arabo
karsint (G 31 sup.) e i Canoni Apostolici, Vite di Santi, Omelie (R 15
sup.), in arabo karsiini, provengono dal Libano. Altri manoscritti cristia-
ni in lingua siriaca, sarebbero stati scritti dai monaci Maroniti di Roma.
Tuttavia, sebbene Michele Maronita avesse realizzato solo in parte le sue
aspettative di acquisto di libri, si pensa che i manoscritti arabo-cristiani
e arabo-islamici catalogati nel Vecchio Fondo® siano frutto dell’opera
svolta dal Nostro, come coscienzioso servizio svolto a Federico Borro-
meo, nello svolgimento del suo viaggio in Vicino Oriente. Nella collezione
dell’Ambrosiana in lingua etiopica, si trovano alcuni codici provenienti
dall’ospizio abissino di Santo Stefano dei Mori, presso il Vaticano. Tali
manoscritti sono stati studiati e catalogati dall’illustre orientalista Sylvain
Grébaut, il quale trascorse un periodo di ricerca presso la Veneranda Bi-
blioteca durante 1’anno 1933 e in quell’occasione stabili il Catalogo dei
manoscritti etiopici pubblicati poi nel Catalogue des Manuscrits Ethio-
piens de la Bibliotheque Ambrosienne, «Revue de 1’Orient Chrétien», 3e
Série, IX (XXIX), 1 et 2 (1933-1934), pp. 3-32. Secondo E.R. Galbiati, si
trattava di una serie di cinque manoscritti tra cui i due famosi: Pentaglotto
e Tetraglotto gia menzionati, riportanti la colonna in lingua etiopica. La
metodologia di catalogazione utilizzata dal Grébaut risulta essere diversa
rispetto quella utilizzata dall’ Ambrosiana. Egli raccolse e catalogd i mano-
scritti secondo le rispettive lingue, metodologia che lo stesso Galbiati con-
tinuera a completamento del Catalogo del Grébaut, aggiungendo ai codici
non ancora catalogati quelli di nuova acquisizione dell’Ambrosiana?*. Di
questi manoscritti etiopici presentiamo qui X 104 sup. che nei ff. 3 verso
e 4 recto, riportano la parte iniziale del Salterio Etiopico. A seguire, pre-
sentiamo X 104 sup. bis., che nei ff. 180 verso e 181 recto, riporta la parte

2 Per il Vecchio Fondo, vedi O. LOFGREN — R. TRAINI, Catalogue, of the Arabic Manuscrips in
the Biblioteca Ambrosiana, 1, Antico Fondo and Medio Fondo, Vicenza, Neri Pozza Editore,
1975; J. voN HAMMER - PURGSTALL, Catalogo dei codici arabi, persiani e turchi della Biblioteca
Ambrosiana, «Biblioteca Italiana», 94, 1939, pp. 22-49, 222-348, in GALBIATI, L orientalistica,
p. 119.

2 E.R. GALBIATI, [ manoscritti etiopici dell’Ambrosiana, in Studi in onore di mons. Carlo
Castglioni, Milano, Giuffré Editore, 1957, pp. 329-353; Ib., I fondi orientali minori (siriaco,
etiopico, armeno) dell’ Ambrosiana, in Istituto Lombardo, Accademia di Scienze e Lettere, Atti
del Convegno La Lombardia e I’Oriente (Milano, 11-15 giugno 1962), Milano, Istituto Lombardo,
Accademia di Scienze e Lettere, 1963, pp. 190-196. Circa la descrizione dei manoscritti fatta da
E.R. Galbiati e di S. Grébaut, essa deve essere contestualizzata e inquadrata a sua volta nel
processo di progressivo sviluppo della descrizione e catalogazione dei manoscritti orientali anche
come implicita riflessione sui fenomeni culturali pit ampi e complessi. Ben sapendo che vi sono
altri metodi di catalogazione piu moderni, con spirito di riconoscenza verso questi due grandi
studiosi, riproponiamo una sintetica presentazione fondata sulla loro descrizioni dei manoscritti.



Manoscritti dell’Africa araba, etiopica e copta al tempo di Federico Borromeo

iniziale del Wedddasé Maryam, 1’Ufficio della Madonna per i sette giorni
della settimana. Le schede di catalogazione sono dello stesso E.R. Galbiati:

X 104 sup. (Grébaut n. I), (ff. 3 verso e 4 recto Parte iniziale del Salterio
Etiopico)

Manoscritto membranaceo (ff. 1-2 cart.); ff. 179; cm. 13,5 X 12; scrittura ele-
gante ed arcaica (la lettera /o senza penducolo e forme angolose). Secolo XV;
ff. 1-2 (cartacei, scrittura grossolana. Preghiera magica, inizio di un Calenda-
rio, altra invocazione magica; Salmo 132,3; immagine di Davide tolta dal Sal-
terio Etiopico stampato nel 1513, ff. 3-153. Salterio, ogni decade ¢ divisa dalla
seguente mediante un fregio; dopo il Salmo 100 (f. 100), una pagina ornata; ff.
154 recto - 169 verso. Cantici dei Profeti (oltre le Odi del Canone Bizantino
la serie etiopica comprende anche il Canto di Ezechia e la Preghiera Apocrifa
di Manasse); ff. 170-179. Canto dei Cantici, diviso in 5 sezioni. Il f. 179 V., ¢
occupato da una ornamentazione colorata® (Tav. III).

X 104 sup. bis. (Grébaut n. I), (ff. 180 verso e 181 recto. Parte iniziale del
Weddase Maryam)

Manoscritto cartaceo; cm. 13,5 X 10 circa; scrittura sgraziata per mancan-
za di mezzi idonei. Sec. XVI. Gli 82 fogli di questo manoscritto, redatto
probabilmente a Roma, insieme con i primi due (cartacei) del precedente,
furono legati in un sol volume con il precedente membranaceo e piu antico,
scritto certamente in Abissinia da mano espertissima. Forse la legatura fu
fatta dagli Abissini stessi di S. Stefano, essendo abituale nei manoscritti il
trovare 1 salmi, Cantici e la Cantica uniti ai testi in onore di Maria che si
trovano in questo manoscritto. Comunque, le due parti, di diversa dimen-
sione, furono separate in due volumi nel restauro fatto a Modena nel 1956,
per assicurarne la miglior conservazione. Si ¢ tuttavia lasciata immutata
la numerazione dei fogli; ff. 180 verso — 209 R. Wedddsé Maryam, il noto
Ufficio della Madonna per i sette giorni della settimana; ff. 209 verso — 224
R. Wedddsé za’ Egze’etena M... angasa berhan: 1’altro consueto Ufficio
a Maria «Porta della lucew; ff. 225 verso — 250 R. Anafora di Maria com-
posta da Abba Giyorgis. E un testo raro: dopo di essere stato portato a
Roma (Vat. Et. 15, 193; 18, 122, 24, 138 verso), questo testo scomparve
totalmente dall’Abissinia in seguito alle devastazioni belliche del secolo
XVI. Ritrovata in una caverna di Kaffa, quest’anafora ¢ in uso soltanto

2 GALBIATL, [ manoscritti, p. 141.



PAaoLO NICELLI

nella cappella reale di Adis Abeba (T.M. Semharay, La Messe Ethiopienne,
Roma 1937, p. 98). Essa s’intitola dalle prime parole Ma ‘aza Qeddase:
Profumo di Consacrazione; ff. 250-260. Frammenti diversi: Simbolo di
Nicea, Decalogo, Preghiera magica, tracce di un’immagine etiopica, due
stampe europee, Calendario dei Santi (f. 257 verso), Preghiera, Mc 7, 31-
35. 1 Colofoni sono ai ff. 179 recto; 209 recto; 224 verso — 225 recto: il pro-
prietario ¢ Kefla- Dengel, I’amanuense ¢ Feqra-‘Egzi’e. Risulta che questo
duplice manoscritto apparteneva al fondo Pinelli*® (Tav. IV).

B 22 sup. (E.R. Galbiati), (ff. 1 verso e 2 recto. Parte iniziale de /! libro
delle Ore di Kefla-Dengel)

Un altro manoscritto in lingua etiopica custodito in Ambrosiana, del quale
alcune pagine si stanno perdendo a causa dell’eccesiva fragilita, ¢ il B 22
sup., di 182 fogli, scritto con un inchiostro molto corrosivo. Esso fu studia-
to e catalogato da Mons. E.R. Galbiati, che ne tradusse cosi il suo titolo:
“Questo é (il libro de) le Ore di Kefla-Dengel figlio (spirituale) di Abuna
Ewostatéwos, e il mio maestro ¢ Abba Kefla Seyon figlio di Abba Tesfa-
Hawaryat”. 1l libro delle Ore fu scritto a Roma al tempo di Clemente VIII
e del sovrano dell’Etiopia Ya‘qob, che regno dal 1597 al 1603. 11 libro con-
tiene due opere: A) I computi astronomici, composti da: 1) Il computo delle
feste mobili nel periodo di 19 anni; 2) Le osservazioni sui moti del sole. B)
Horologion, composto da: 1) Una serie di lezioni bibliche; 2) La Preghiera
della mezzanotte; 3) La Preghiera del mattino; 4) La Preghiera dell’ora
sesta; 5) La preghiera della quiete (Mc 13, 32-37. Custodisci di continuo,
o Signore, in questa ora, nella quale hanno potere i demoni, e circondaci
di una barriera con la forza degli Angeli, perché ecco il dominatore della
notte); 6) L’inno che parafrasa il Pater Noster (Tav. V).

4. FRAMMENTI COPTO-ARABI AMBROSIANI
(S.P. II. 18. Ter), frammento copto-arabo (Fondo Eugenio Griffini - 1-2)

Nella collezione di manoscritti dell’ Ambrosiana in lingua copta vi sono
due frammenti in copto-arabo appartenenti al fondo di Eugenio Griffini”/,

26 GALBIATL, [ manoscritti, p. 141.

27 Eugenio Griffini, (1878-1925) fu un insigne orientalista. Fra il 1908 ¢ il 1910 comincio la
catalogazione della prima collezione di 125 manoscritti nella Rivista di Sudi Orientali con il
titolo: 1 manoscritti sud-arabici della Biblioteca Ambrosiana di Milano: saggio del catalogo
per materie della prima collezione (coranica, tradizioni, dogmatica, mistica...), Roma 1910. I
catalogo fu poi proseguito con dei nuovi criteri sempre nella Rivista di Sudi Orientali, dal 1910

10



Manoscritti dell’Africa araba, etiopica e copta al tempo di Federico Borromeo

I’S.P. II. 18. Ter, che fa parte del Rituale copto per il conferimento del Bat-
tesimo e benedizioni connesse. 1 frammenti sono di inestimabile valore, in
quanto dopo il Vangelo della presentazione di cui sono indicati i versetti
finali (Lc 2, 34-35), viene la Preghiera di benedizione sulla Donna, che ha
partorito un figlio maschio. La fotocopia allegata al frammento, qui non
riprodotta, traduce il testo con qualche variante, cosi come € contenuto
nell’Edizione cattolica del Rituale copto-arabo. La traduzione autografa
di E. Griffini ¢ riportata su alcuni foglietti allegati al frammento (Tav. Vla,
b; VlIa, b).

CONCLUSIONE

Cio che abbiamo presentato in questo breve excursus sono solo alcune
delle perle preziose che la Veneranda Biblioteca Ambrosiana custodisce
con amore. Si tratta di un piccolo campionario dei fondi acquisiti al tempo
di Federico Borromeo e in tempi piu recenti. Ancora oggi, il Collegio dei
Dottori dell’ Ambrosiana custodisce con cura queste opere a cui, nel tempo,
se ne sono aggiunte delle altre, non solo provenienti dal Nord Africa e dal
Vicino Oriente, ma anche dall’Asia centrale e dall’Estremo Oriente. Lo
studio delle lingue legato alla ricerca filologica, letteraria e dottrinale delle
antichita cristiane, ¢ condotto nel quadro degli studi storici dei testi appar-
tenenti ad altre tradizioni religiose ben oltre il bacino del Mediterranco.
Cosi dalla Cina, dal Giappone sono giunte delle opere interessanti ¢ una
notevole documentazione utile all’attivita dell’Accademia Ambrosiana,
parte questa, che accanto alla Biblioteca ¢ Pinacoteca, promuove ricerche
e studi della Veneranda Biblioteca Ambrosiana.

La neonata Classe di Studi Africani, che studia questi manoscritti come
altri in lingua araba, copta, etiopica, berbera, si inserisce in un lavoro di
ricerca filologica con la precisa ambizione di approfondire lo studio storico
e di attualita del mondo culturale mediorientale e africano, prendendo in
esame le aree nord africane e coinvolgendo anche quelle sub-sahariane. In
questo senso, il desiderio del compianto Gianfranco Fiaccadori, insigne
accademico dell’Ambrosiana, ispiratore e fondatore della Classe di studi
Africani, era quello di coinvolgere gli studiosi della Classe in un opera di
approfondimento delle realta religiose, sociali e antropologiche dell’ Afri-

al 1919 (vedi: Catalogo di manoscritti arabi di Nuovo Fondo della Biblioteca Ambrosiana di
Milano, 1, Codici 1-475, ibid. 1920). L’opera del Griffini fu poi ripresa dallo studioso orientalista
svedese Oscar Lofgren e proseguita dall’arabista e orientalista Renato Traini. Su questo tema
vedi:  (http://www.treccani.it/enciclopedia/eugenio-griffini_(Dizionario-Biografico)/  ultima
consultazione 27 aprile 2015); cf. P.F. FUMAGALLL, Raccolte significative dei manoscritti: Mose
Lattes, fondo Trotti, Giuseppe Caprotti, in G. VANETTL, Storia dell’Ambrosiana. L’Ottocento,
Milano, IntesaBci, 2001, pp. 167-211, 194-206.

11



PAaoLO NICELLI

ca, non solo araba, ma anche sub-sahariana. Approfondire la realta cultu-
rale e umana di un continente cosi vasto e variegato quale quello africano,
ancora soggetto a guerre intestine e tribali, dovute a questioni politiche ed
economiche regionali e internazionali, non si presenta un compito facile.
Tuttavia, ¢ dovere nostro farci promotori di quei valori di giustizia e di
pace che solo un dialogo culturale e inter-religioso puod veramente favorire
al di 1a di ogni interesse di parte, sia esso politico o economico. In questo
senso, si potranno promuovere dei lavori di ricerca interdisciplinare che
coinvolgeranno la Classe di studi Africani e le altre Classi dell’ Accademia,
nello spirito proprio di Federico Borromeo, che ha voluto creare questo
luogo aprendolo alla comunicazione del sapere, oltre le frontiere geografi-
che, ideologiche e religiose. Non ¢ retorico ricordare che lo studio dei ma-
noscritti appartenenti alla tradizione cristiana orientale, come a qualsiasi
altra tradizione religiosa, ¢ un vero e proprio contributo alla preservazione
e valorizzazione di un patrimonio dell’'umanita. La sua custodia, analisi e
interpretazione, ¢ un nostro compito fondamentale, in quanto studiosi ed
estimatori del loro eccezionale valore culturale, scientifico, storico-forma-
tivo e religioso.

12



