
1 

 

Il califfato ed i primi 4 califfi successori di 

Maometto (l’Islamic State si richiama alle 
istituzioni dell’Islam nascente, ai primi 4 califfi 
ed al generale Khalid ibn al-Walid, fedelissimo 

combattente di Maometto: propugna, infatti, 
un ritorno letterale alle origini dell’Islam. È 
importante per questo tornare a studiare le 

origini dell’Islam) 
(http://www.gliscritti.it/blog/entry/2797; ultima consultazione 
26/08/2015) 

Riprendiamo da l’Enciclopedia italiana della Treccani (edizione degli anni ’20-’30 on-line) alcune 

voci sul califfato alle origini dell’Islam: non è difficile rendersi conto come i teorici dell’Islamic 

State intendano riportare la fede musulmana alle sue origini ispirandosi agli eventi che hanno 

dato origine all’Islam: intendono così cancellare le evoluzioni successive e gli adattamenti che 

esso ha conosciuto con l’origine dei diversi stati nazionali islamici e l’incontro con la modernità 

che ha valorizzato la libertà e la ragione. Restiamo a disposizione per l’immediata rimozione se 

la presenza sul nostro sito non fosse gradita a qualcuno degli aventi diritto. I neretti sono 
nostri ed hanno l’unico scopo di facilitare la lettura on-line. 

Il Centro culturale Gli scritti (1/12/2014) 

 
Calligrafia di Abu Bakr,  

primo califfo 

1/ Califfo, di Carlo Alfonso Nallino (Enciclopedia 

Italiana, 1930) 

CALIFFO (fr. calife, khalife; sp. califa; ted. Chalif, Chalife, Kalif; ingl. caliph, khalīfa). - Nome 

arabo (khalīfah) del sommo monarca dell'islamismo, in quanto l'insieme di tutti i 

paesi abitati da musulmani sia concepito come unità politica sottomessa a unico 

sovrano musulmano. L'ancor diffusissima credenza che il califfo sia per i musulmani 

una somma autorità religiosa corrispondente a quello ch'è il papa per il cattolicesimo 

è del tutto errata; il concetto di califfo, invece, è assai vicino a quello dell'imperatore 

medievale, riguardato come sommo monarca di tutti i paesi cristiani. L'istituzione del 

http://www.gliscritti.it/blog/entry/2797


2 

 

califfato è immediatamente consecutiva alla morte di Maometto (8 giugno 632), il 

quale non aveva provveduto in alcun modo a indicare in qual modo e da chi avrebbe 

dovuto esser retto dopo di lui lo stato da lui fondato, che allora non usciva dai confini 

dell'Arabia e che aveva come base la comunanza di fede religiosa, in quanto che i pagani o 

politeisti non vi erano tollerati, e gli ebrei e cristiani (piccolissima minoranza) erano 

posti in condizione giuridica assai inferiore a quella dei musulmani ed esclusi da tutti 

i pubblici uffici. Siccome per parecchi secoli, almeno per i primi quattro dopo Maometto, la 

diffusione della religione musulmana fuori d'Arabia s'identificò con l'espansione 

territoriale dello stato musulmano, e siccome quelli che noi diremmo diritti civili 

appartennero sempre nella loro pienezza ai soli musulmani, si comprende che il 

diritto pubblico dell'islamismo abbia concepito le terre d'islām come formanti 

un'unica monarchia, un blocco unico contro tutti i paesi d'altra religione, e non abbia 

neppure preveduto il caso di musulmani soggetti a potentati non islamici; cosa che in 
quei secoli sembrava assurda. 

Il vocabolo khalīfah in arabo ha due significati principali: "successore" oppure anche 

"vicario, luogotenente"; è assai verosimile che esso sia stato scelto per il monarca 

dell'islamismo nel senso di successore di Maometto nella qualità di capo dello stato. Anche altri 

elementi forse contribuirono a far sorgere o a rafforzare la scelta; ma non è qui il luogo di 

trattarne. L'espressione "califfo di Dio" che s'incontra non di rado, va intesa nel senso 

di califfo legittimo, voluto da Dio. A ogni modo nell'uso della cancelleria e nel rivolgere la 

parola al califfo il vocabolo khalīfah era sostituito dall'espressione amīr al-

mu'minīn "il principe dei credenti" che è titolo di pertinenza esclusiva del califfo e che fu 
assunto forse dallo stesso primo successore di Maometto, Abū Bekr (v.). 

Secondo la dottrina sunnita o ortodossa, cioè quella dell'enorme maggioranza dei 

musulmani, le condizioni indispensabili per essere califfo sono il sesso maschile, la 

maggiore età, l'essere di religione musulmana sunnita e di condizione libera, la 

sanità di mente, l'integrità del corpo e la discendenza dai Quraish o Coreisciti, cioè da 

coloro che formavano la maggioranza della popolazione della Mecca al tempo di Maometto e ai 

quali Maometto stesso apparteneva. In teoria il califfo è elettivo e i suoi elettori sono le 

persone aventi autorità ufficiale o morale e residenti non troppo lontano dalla capitale; è 

ammesso che il califfo in carica designi il successore, previo gradimento di coloro che 

sarebbero gli elettori. Il principio elettivo fu sempre salvo anche quando, in pratica, il potere 

califfale si trasmise nel seno della dinastia omayyade o della dinastia ‛abbāside per parecchie 

generazioni; infatti non esistette mai un determinato ordine di successione o un 

qualsiasi diritto successorio di membri della dinastia. In ciò abbiamo la diretta 

continuazione delle norme che valevano in Arabia ancor prima dell'islamismo per la 

scelta del capo della tribù; come pure all'uso arabo preislamico si collega la solenne 

cerimonia della bai‛ah, cioè del riconoscimento pubblico del nuovo califfo da parte 

dei personaggi più ragguardevoli mediante la palmata o stretta di mano. Per i giuristi 

l'elezione stabilisce un patto bilaterale; sicché se venisse a mancare uno dei requisiti 

fondamentali per la dignità califfale (p. es. sorgesse miscredenza, alienazione 

mentale, cecità, prigionia in mano degl'infedeli), il patto verrebbe sciolto e si dovrebbe 

procedere a nuova elezione; invece la condotta licenziosa o tirannica non furono di solito 

considerate nella pratica come causa di decadenza. 

I poteri del califfo sono quelli d'un monarca assoluto, salvo per ciò che riguarda la 

legislazione. Infatti, concepito dai musulmani il diritto come espressione della 

volontà divina, conoscibile attraverso i testi sacri e la loro interpretazione affidata ai 

dottori in scienze religiose (gli ‛ulamā'), ne consegue che, fuori del campo della 

semplice amministrazione, il sovrano non può legiferare se non in materie molto 

ristrette, non contemplate dal diritto determinato dagli ‛ulamā'; persino in fatto di tributi i 

suoi poteri sono circoscritti assai, almeno teoricamente. Il califfo, come qualsiasi sovrano 

islamico, è un defensor fidei, non in quanto egli abbia autorità religiosa, ma in quanto ha il 



3 

 

dovere di difendere la religione e l'ortodossia secondo l'opinione concorde o prevalente degli 

‛ulamā'. 

L'enorme estensione assunta ben presto dall'Impero musulmano e la lentezza dei 

mezzi di comunicazione portarono a una larga autonomia dei governatori di provincie 

lontane, i quali anzi miravano alla formazione di vere dinastie locali. Casi siffatti 

finirono col ricevere un aspetto legale mediante un atto d'investitura regolare, accordato dal 

califfo per un determinato territorio e rinnovato volta per volta ai successori del primo 

investito; la sovranità nominale del califfo era quindi sempre affermata e riconosciuta in 

maniera che ricorda le investiture feudali accordate dall'imperatore della cristianità a re, 

principi, marchesi, ecc. Il caso più grave è quello della dinastia dei Buwayhidi (v.) o 

Būidi, di nazionalità persiana e seguace dell'eresia sciita, per cui i califfi abbāsidi 

erano sovrani illegittimi; nel 334 èg., 945 d. C., essa occupò la capitale califfale 

Baghdād e obbligò il califfo ad accontentarsi d'una semplice alta sovranità non solo 

per le regioni persiane tenute dai Buwayhidi, ma per la stessa capitale; sicché il califfo aveva il 

pieno dominio e l'amministrazione diretta soltanto di territorî fuori di Baghdād: situazione 
strana, durata circa un secolo. 

I titoli dati di solito a questa specie di sovrani vassalli erano amīr "principe, emiro" o 
anche malik "re"; soltanto dopo il 1000 circa appare il titolo di sulṭān "sultano". È 

indispensabile rilevare, di fronte a errati concetti largamente diffusi, che i poteri riconosciuti 

dal diritto musulmano a questi principi o re o sultani sono assolutamente gli stessi 

che si attribuiscono ai califfi; il divario riguarda solo l'estensione territoriale, limitata 

nel caso dei principi vassalli, estesa a tutto il mondo musulmano nel caso dei califfi. 

I primi quattro califfi, tutti compagni di Maometto e non legati fra loro da alcun 

vincolo di parentela, furono Abū Bekr (11-13 èg., 632-634 d. C.), ‛Omar I (13-23 èg., 

634-644), ‛Othmān (23-35 èg., 644-656) e ‛Alī (35-40 èg., 656-661); rappresentati 

come i sovrani ideali procedenti sulle orme segnate da Maometto, essi sono chiamati i 

califfi rāshidūn ossia "retti, sulla retta via". Secondo i teologi, gli altri, Omayyadi (40-

132 èg., 661-750) e ‛Abbāsidi (132-656 èg., 750-1258), non meritano il titolo di 

califfo per essersi scostati dall'ideale di governo islamico quale risultava dall'esempio di 

Maometto e dei rāshidūn; essi dovrebbero essere considerati soltanto re oppure imām, 
vocabolo che nell'uso giuridico designa il principe, il sovrano musulmano, sia esso califfo o no. 

Con la conquista di Baghdād fatta nel 1258 dalle orde tartare o mongole di Hūlāgū, la 

famiglia ‛abbāside fu distrutta e il califfato ebbe termine; si ebbero poi aspiranti al 
califfato qua e là (p. es. i sultani Ḥafṣidi di Tunisi, i sultani ottomani del sec. XIX e del 

principio del XX, e nel 1924 l'allora re del Ḥigiāz, Ḥusain ibn ‛Alī), ma nessuno riuscì a 

ottenere l'adesione del mondo musulmano e a far risorgere un'istituzione morta da quasi 

sette secoli e incompatibile con la sovranità europea su molti paesi musulmani. 

Intorno al grave errore della diplomazia europea (e anche di molti studiosi), dallo scorcio del 

sec. XVIII sino al 1916, di credere ai poteri spirituali del califfato e che il monarca ottomano 

(fra l'altro non discendente dai Quraish e neppure di razza araba) fosse sultano in quanto capo 

dell'impero turco e califfo in quanto capo della religione musulmana, si vedano gli scritti 

indicati nella bibliografia. Del resto la Grande Assemblea Nazionale di Angora, che il 1° 

novembre 1922 aboliva il sultanato e il 18 eleggeva un califfo (‛Abd ul-Megīd) con 

immaginarî poteri religiosi e senza alcun potere politico, il 3 marzo 1924 abrogò 
anche questo suo fantastico califfato. 

Per le vicende storiche esteriori del califfato, ossia dell'impero musulmano, v. arabi: Storia (III, 

pp. 826-833); gli elenchi dei califfi ‛abbāsidi e omayyadi si trovano alle rispettive voci. Per la 

dottrina sciita del califfato, radicalmente diversa dalla sunnita, v. imām. La dottrina 
ibāḍita differisce dalla sunnita essenzialmente perché ammette la legittimità anche di 



4 

 

non Quraishiti e la contemporaneità di due califfi o imām; ciò si spiega col fatto storico 

del frazionamento della piccola comunità ibāḍita in paesi senza agevole comunicazione fra loro 

e dell'impossibilità di supporre un monarca ibāḍita universale per il mondo musulmano. 

Bibl.: Th. W. Arnold, The Caliphate, Oxford 1924; W. Barthold, Chalif i sultan (in russo), in Mir 

Islama, I, Pietroburgo 1912, pp. 203-226, 345-400 (ampiamente riassunto da C. Becker, 

in Der Islam, VI, Strasburgo 1915-16, pp. 350-412); D. Santillana, Istituzioni di diritto 

musulmano malichita, I, Roma 1926, pp. 12-24 (ottima esposizione); C. A. Nallino, Appunti 

sulla natura del califfato in genere e sul presunto califfato ottomano, Roma 1917, 2ª ed., 1919, 

anche in trad. francese e inglese; id., La fine del così detto califfato ottomano, in Oriente 

Moderno, IV, Roma 1924, pp. 137-153. Per gli avvenimenti di Turchia riguardo al califfato, per 

l'effimero tentativo di Husain ibn Ali succitato e per il Congresso musulmano mondiale tenuto 

al Cairo nel 13-19 maggio 1926 si vedano le annate IV-VI (1924-26) dell'Oriente Moderno e i 

voll. LIX (1925) e LXIV (1926; in questo è la traduzione completa degli atti del congresso del 

Cairo) della Revue du Monde Musulman di Parigi. Per proposte di musulmani modernisti miranti 

a far risorgere il califfato sotto una veste molto diversa da quella che l'istituto ha sempre avuto 

e in modo da renderlo compatibile, con il mondo moderno europeo, si veda Mohammed 

Berektullah, Le Khalifat, Parigi 1924 (anche in ed. inglese; l'autore è un indiano del Bhōpāl, 

modernista molto avanzato; cfr. Oriente Moderno, VI, 1926, pp. 125-128), e il grosso libro, di 

modernismo assai più temperato, di A. Sanhoury, Le Califat, son évolution vers une Société 

des nations orientale, Parigi 1926. 

 
La designazione di Abu Bakr  

in una miniatura persiana 

1.1/ Abu Bakr, di Galvano Della Volpe (Enciclopedia Italiana, 1929) 

ABŪ BEKR (Abū Bakr, \arabo\). - Primo califfo degli Arabi, suocero di Maometto. 

Membro di una frazione non molto importante della tribù dei Quraish (Coreish [v.]), 

non apparteneva all'aristocrazia dominatrice della Mecca, ostile alla predicazione 

dell'islamismo. Prestò anzi ascolto alla parola di Maometto, e fu uno dei primi (secondo alcune 

tradizioni, peraltro poco attendibili, il primo addirittura: v. Th. Nöldeke in Zeitscrift der 

deutschen morgenländischen Gesellschaft, LII, (1898) pp. 16-33) a convertirsi alla nuova fede, 

e fu fedele seguace di Maometto, il quale lo prese come compagno nella sua emigrazione a 

Medina (v. ègira). Per tale circostanza, e per essere sua figlia ‛Ā'ishah (v.) la sposa 

prediletta di Maometto, egli venne a trovarsi in una condizione singolarmente elevata 

tra i primi musulmani; tuttavia, durante la vita di Maometto, non godette di privilegi 



5 

 

particolari, anche perché, a quanto sembra, la sua indole era modesta e scevra di 

ambizione. Soltanto alla morte di Maometto nello sbigottimento prodotto 

dall'inaspettata scomparsa del profeta, Abū Bekr ebbe il sommo merito di non 

disperare dell'avvenire, e fu riconosciuto, più per generale consenso che per un atto 

formale di elezione, quale capo della giovane comunità (10 ègira = 632 d. C.). In tale 

qualità egli, spiegando un'azione energica per mantener salda la compagine dei 

musulmani, combatté gagliardamente le tribù arabe scioltesi dal vincolo di fedeltà a 
Maometto. 

La morte avvenuta poco dopo (13 ègira = 634 d. C.) gli impedì di condurre a termine 

l'opera, che fu proseguita e inaspettatamente ampliata dal suo successore ‛Omar, di 

mente più vasta e di carattere più forte, all'influenza del quale Abū Bekr si era 

volontariamente sottomesso, e che aveva avuto una parte decisiva nella proclamazione del 

primo califfo. La pia tradizione islamica ha circondato la figura di Abū Bekr di un nimbo di 

santità leggendaria. Egli è il modello della sapienza, dell'onestà, della moderazione, della 

carità, dell'ascesi. Centinaia di sentenze, relative a ogni sorta di questioni religiose e 

giuridiche, vengono fatte risalire a lui, con assai scarsa verosimiglianza storica. Anche 

il ṣūfismo (v.) ravvisa in lui una delle fonti principali della dottrina e della pratica mistiche, e 

fino ai nostri giorni i suoi presunti discendenti (presunzione assai poco fondata) esercitano in 

quasi tutto il mondo musulmano una specie di supremazia sulle confraternite religiose. A 

questa venerazione non partecipano gli Sciiti (v.); essi, o almeno quelli tra loro che 

seguono tendenze estremiste, maledicono in Abū Bakr l'usurpatore del califfato, che, 

secondo loro, sarebbe toccato di diritto ad ‛Alī, genero e cugino di Maometto, e alla 

sua discendenza. Ad Abū Bekr è attribuita, tra l'altro, la prima raccolta del Corano, 

attribuzione che la critica storica moderna tende a ritenere apocrifa. 

Bibl.: Enciclopedia dell'Islam, Leida 1908 segg. (in edizione francese, tedesca, inglese), I, pp. 

85-87; L. Caetani, Annali dell'Islām, Milano 1905 segg., I-II, passim, e specialmente III, pp. 

81-131; H. Lammens, Le triumvirat Aboū Bakr, ‛Omar et Aboū ‛Obaida in Mélanges de la 
Faculté Orientale, Beirut 1910, IV. V. inoltrecaliffato e arabi: Storia. 

1.2/ Omar, di Giorgio Levi Della Vida (Enciclopedia Italiana, 1935) 

‛OMAR (arabo ‛Umar). – […] ‛Omar ibn al-Khaṭṭāb, una delle più potenti personalità 

dell'Islām primitivo, passò all'improvviso da una vivace opposizione alla fede 

predicata da Maometto a un entusiastico ardore per essa. Emigrato a Medina con 

Maometto e legato intimamente con Abū Bekr (v.), esercitò una grandissima influenza come 

consigliere sia del profeta sia del primo califfo, il quale lo designò a succedergli. Durante il 

suo califfato (13-23 eg., 634-644 d. C.) si compirono le prodigiose conquiste 

arabe (v. arabi: Storia), cui ‛Omar non partecipò direttamente, dirigendone l'andamento da 

Medina. A lui è dovuta la prima organizzazione dell'impero arabo, della quale la tradizione gli 

attribuisce particolari legislativi che in parte furono fissati soltanto più tardi, ma le cui norme 

fondamentali risalgono certo a lui. Parte cospicua ebbe altresì nell'elaborazione della 

legge religiosa; anche qui la tradizione gli ha assegnato più di quanto gli spetti in 

realtà, ma non in misura così estesa come si vuole dalla critica più radicale. Di 

indomabile energia, rigoroso fino all'estremo, facile alla collera, ‛O. è tuttavia 

rappresentato dalla storiografia musulmana (anche qui con sostanziale esattezza) 

quale profondamente pio, modesto nel tenore di vita, modello di giustizia imparziale. […] 

Bibl.: Per ‛O. I, v. L. Caetani, Annali dell'Islām, III-IV, Milano 1910-1912; per ‛O. II, v. arabi: 
Storia. 

 



6 

 

1.3/ Othman, di Giorgio Levi Della Vida (Enciclopedia Italiana, 1935) 

‛OTHMĀN (arabo ‛Uthmān). - Terzo califfo dell'Islām, dal 23 al 35 ègira (644-656 d. 

C.). Benché membro della famiglia degli Omayyadi ostile a Maometto, fu uno dei 

primi convertiti e prese parte all'ègira; sposò due figlie del profeta. Scelto califfo dal 

consiglio elettivo nominato da Omar in punto di morte continuò in sostanza la politica del suo 

predecessore, appoggiandosi tuttavia troppo esclusivamente ai membri della propria 

famiglia, il che gli procurò acerbe ostilità, anche da parte degli antichi compagni di 

Maometto. Debole d'indole, non seppe né schiacciare gli avversari né mutare il sistema 

seguito; va tuttavia osservato che molte misure delle quali gli fu imputata la responsabilità (tra 

l'altro la costituzione di estesi territorî demaniali) non erano se non la conseguenza della 

politica di Omar. Assediato nella propria abitazione a Medina da un gruppo di rivoltosi 

provenienti dall'Egitto, ma non senza la partecipazione, o almeno la tacita 

condiscendenza, di ‛Alī e di altri tra i primi musulmani, fu massacrato. La sua morte 

segnò il principio delle lotte civili e religiose in seno all'Islām. Il nome ‛Othmān, portato 

dall'eponimo degli Ottomani e da altri sovrani e personaggi storici di quella stirpe, assume in 

turco la pronuncia di ‛Osmān (v.). 

Bibl.: L. Caetani, Ann. dell'Islām, VII-VIII, Milano 1914-18. 

1.4/ Ali, di Giorgio Levi Della Vida (Enciclopedia Italiana, 1929) 

ALI (‛Alī; l'accentuazione Alì è dovuta all'influsso della pronuncia turca). - Quarto 

califfo degli Arabi, l'ultimo dei cosiddetti Rāshidūn "i ben diretti" (v. califfato). Stretto parente 
di Maometto, essendo suo padre, Abū Ṭālib, fratello del padre di Maometto (erano 

figli di ‛Abd al-Muṭṭalib, figlio di Hāshim, dal quale antenato prendeva il nome l'intera 

famiglia), era però di parecchi anni, forse una trentina, più giovane di lui. Benché non 

sia da prestar fede alla tradizione che fa di lui il secondo o il terzo seguace dell'Islām, certo è 

che egli fu tra i primi ad abbracciare le idee religiose del cugino e lo seguì nell'ègira, 

(l'emigrazione a Medina), non però lo accompagnò all'atto della partenza (la pia tradizione si è 

ingegnata di giustificare questo ritardo). Il suo matrimonio con la figlia primogenita di 
Maometto, Fāṭimah (v.), rese più stretti i suoi vincoli di parentela col Profeta: 

tuttavia, benché partecipasse valorosamente a tutte le battaglie dell'Islām nascente e 

fosse mandato da Maometto in missione politica nel Yemen, non sembra aver goduto 

di alcuna posizione di privilegio presso il suocero, sul quale invece esercitavano un 

influsso incontestato la giovane moglie ‛Ā'ishah (v.), il padre di lei Abū Bekr (v.) e 

‛Omar (v.). Sicché, alla morte di Maometto, Alì rimase escluso non solo dalla 

successione, ma anche da qualsiasi partecipazione alla vita politica, il che non 

soltanto fu sentito da lui come un grave affronto fatto alla sua condizione di stretto 

parente del Profeta (questa, secondo le norme consuetudinarie dell'Arabia preislamica, non 

gli conferiva un diritto specifico alla successione, ma costituiva pur sempre un titolo di 

preferenza che poteva esser fatto valere accanto ad altri), ma fece di lui il centro 

dell'opposizione manifestatasi in seno alla comunità musulmana contro il favore sempre 

crescente che i membri della classe dirigente meccana, convertiti dell'undecima ora, godevano 

presso i califfi a danno dei più antichi e più fedeli compagni del Profeta, e specialmente dei 

Medinesi, che lo avevano accolto profugo e assistito nei difficili inizî della sua azione politico-
religiosa (i cosiddetti Anṣār "gli aiutatori"). Tale opposizione raggiunse il colmo negli ultimi anni 

del califfato di ‛Othmān (v.), e quando questi fu ucciso a Medina (35 ègira = 656 d. C.), Alì, 

nello scompiglio suscitato dall'eccidio e tra lo sbigottimento dei partigiani 
dell'assassinato, fu proclamato califfo dai notabili Anṣār e da altri autorevoli 

compagni. È dubbio se egli sia stato responsabile dell'uccisione di ‛Othmān: forse non 

vi ebbe parte diretta, ma il suo prolungato atteggiamento di oppositore irreducibile e 

il vantaggio che egli ne trasse dovevano facilmente dare appiglio ai peggiori sospetti, 

tanto più che proprio tra i suoi più fanatici partigiani si trovavano i promotori della rivolta finita 

nell'assassinio. Nonostante il trionfo di Medina, Alì si trovò, fin dall'inizio del suo 



7 

 

regno, impigliato nelle più aspre difficoltà; alla Mecca scoppiò una rivolta facente 
capo ad ‛Ā'ishah e ai due autorevoli compagni Ṭalḥah e az-Zubair: delle provincie, 

mentre l'‛Irāq e l'Egitto erano divisi tra partigiani e oppositori, la Siria, il cui governatore 

Mu‛āwiyah (v.), stretto congiunto di ‛Othmān, disponeva di un esercito agguerrito e 

disciplinato, era tutta intera contro di lui. Alì, per non lasciarsi prevenire dai ribelli della 

Mecca che si erano diretti verso l'‛Irāq, mosse a quella volta e costituì la sua sede ad al-
Kūfah, mentre quelli s'impadronivano di al-Baṣrah l'altro grande centro della regione. La 

disfatta dei ribelli nella battaglia del Cammello (36 èg. = novembre 656) e il 

prevalere dei suoi partigiani in Egitto parvero assicurare il successo ad Alì: gli 

restava da sconfiggere Mu‛āwiyah, pericoloso non solo per la sua forza militare, ma 

altresì per il grande prestigio che la sua situazione di vendicatore del parente ucciso 

gli conferiva secondo la mentalità araba, che seguitava a considerare i conflitti politici alla 

stregua delle tradizionali lotte di tribù sorgenti da questioni relative alla vendetta del sangue. 

Tale situazione fu abilmente sfruttata da Mu‛āwiyah, mentre Alì non si mostrò politico 
avveduto. Scontratisi i due contendenti a Ṣiffīn (località sulla riva destra del medio 

Eufrate), Mu‛āwiyah, che si era accordato con l'astuto ex-governatore 
dell'Egitto ‛Amr ibn al-‛Āṣ (v.), riuscì a far sospendere le ostilità e a indurre Alì, che 

era riluttante e consentì solo sotto la pressione di una parte dei suoi seguaci, ad 

accedere a un giudizio arbitrale. Questo non ebbe invero alcun risultato, ma da una parte 

fece guadagnar tempo a Mu‛āwiyah e gli valse la conquista dell'Egitto, dall'altra provocò la 

scissione dei seguaci di Alì, molti dei quali lo abbandonarono, costituendo quella che 

divenne poi una delle principali sètte politico-religiose dell'Islām, i Khārigiti (v.). Essi, 

benché Alì ne facesse strage (38 èg. = luglio 657), non furono interamente distrutti, 

e andarono anzi aumentando continuamente di numero, provocando movimenti 

insurrezionali nel territorio già sottomesso ad Alì. Questi fu poi a poco a poco abbandonato da 

alcuni dei più ragguardevoli dei suoi partigiani, i quali, vedendo che la sorte gli si faceva 

contraria, si lasciarono sedurre dalle lusinghe di Mu‛āwiyah; e questi, sicuro ormai di un vicino 

trionfo rinunziando ad ulteriori azioni guerresche in grande stile, esaurì gradatamente le forze 

di Alì e ne scalzò il prestigio con una serie di scorrerie, che giunsero talvolta al centro 

stesso del suo territorio. Alì era senza dubbio prossimo alla rovina definitiva quando 
cadde assassinato, ad al-Kūfah, dal khārigita ‛Abd ar-Raḥmān ibn Mulgiam (40 èg. = 

gennaio 661), dopo poco più di quattro anni di regno, durante i quali la sua sovranità 
non era stata effettiva che sopra una parte soltanto dell'impero arabo. 

Il giudizio storico sul carattere di Alì è reso difficile dalla circostanza che il prevalere delle 

tendenze favorevoli a lui, nel campo della politica e della religione, ha invaso anche la 

storiografia araba, sì che riesce arduo il distinguere il nucleo primitivo della tradizione dalle 

alterazioni tendenziose. Tuttavia i frammenti avanzati della storiografia omayyade e le allusioni 

e gli spunti polemici della stessa tradizione alida permettono alla critica di ricostruire le linee 

maestre del processo storico e di farsi un concetto adeguato della personalità di Alì. Egli fu 

senza dubbio uomo valoroso, ma gli mancarono le doti essenziali dell'uomo politico, prime fra 

tutte l'intuizione del momento favorevole e la conoscenza degli uomini, doti che il suo 

avversario possedeva invece in sommo grado. La sua morte tragica e, più ancora, 

l'antagonismo tra Siria e ‛Irāq, che, dovuto a cause complesse, s'impersonò nel 

contrasto tra gli Omayyadi e gli Alidi conferirono ad Alì un prestigio religioso 

superiore a quello di qualunque altro compagno di Maometto. La sua leggenda, che 

dovette costituirsi, nelle sue linee essenziali, a pochi anni dalla sua morte, è entrata a far 

parte del corpo ufficiale delle credenze musulmane in seguito al trionfo degli 

Abbasidi (v.); pertanto l'ortodossia musulmana è unanime nell'attribuire ad Alì meriti 

eccezionali (che gli sono invece negati dagli eretici khārigiti) e a ravvisare in lui il maestro e il 

modello di ogni virtù e dottrina religiosa, della sapienza giuridica e perfino delle scienze 

profane (p. es. della grammatica). Migliaia di tradizioni religiose e giuridiche 
(v. ḥadīth, sunnah) sono fatte risalire a lui, e anche nello sviluppo delle dottrine mistiche egli 

compare come uno dei sommi maestri (v. ṣūfismo). 



8 

 

Ma molto più innanzi procedono nell'ammirazione e nella venerazione per Alì le 

dottrine degli Sciiti (v.), per i quali Alì non solo è il più grande tra i discepoli di 

Maometto, ma è addirittura collocato in una categoria a parte, a un'altezza 

incommensurabilmente superiore; gli estremisti sciiti, come sarà detto a suo luogo, 

giungono perfino a porre Alì al disopra di Maometto (che ne avrebbe usurpato il posto) e a 
deificarlo (v. anche ahl-i ḥaqq). 

Il nome ‛Alī, appunto in grazia della venerazione di cui il califfo è fatto segno, è 

frequentissimo nell'onomastica musulmana così antica come moderna. In 

quest'ultima esso si ritrova spesso accoppiato a quello di Maometto 

(Moḥammed ‛Alī). Diffuso è anche, ma solo nelle regioni orientali dell'Islām (Persia, Ihhdia), 
il soprannome Ḥaidar che fu dato ad Alì e che, benché la tradizione lo interpreti in significato 

onorifico ("il leone"), è certamente un nomignolo ingiurioso affibbiatogli dai nemici (forse "il 

panciuto": v. Levi Della Vida, in Riv. d. studi or., IV, p. 1075), così come significato 

originariamente dispregiativo ha la kunyah (v.), sotto la quale Alì è spesso 

designato, Abū Turāb "il polveroso" (v. Nöldeke, in Zeitschr. d.deutschen Morgenl. Ges., LII, 

pp. 29-30), che poi fu anch'essa interpretata in senso onorifico. La kunyah che Alì stesso 
portava era, del resto, Abū'l-Ḥasan, dal nome del suo figlio primogenito (v. alidi). 

La fama di Alì, in quanto oggetto della particolare venerazione degli Sciiti, ha fatto sì 

che egli sia uno dei pochissimi eroi dell'Islām primitivo di cui sia giunta notizia al 

Medioevo cristiano: Dante, come è noto, lo menziona (Inf., XXVIII, 32). 

Bibl.: Le fonti sono raccolte in traduzione e criticamente ordinate in L. Caetani, Ann. dell'Islām, 

IX-X, Milano 1926; ricchissimo materiale anche in varî scritti del p. H. Lammens, specialmente 

in Études sur le règne de Mo‛āwia 1er (Mél. de la Faculté orient., I-III), Beirut 1906-1908, e 

in Fatima et les filles de Mahomet, Roma 1913; G. Levi Della Vida, Il califfato di Ali secondo il 

kitāb ansāb al-ashrāf, in Riv. d. studi or., VI, Roma 1913. 

1.5/ Khalid ibn al-Walid, di Giorgio Levi Della Vida (Enciclopedia 
Italiana, 1933) 

KHĀLID ibn al-Walīd. - Celebre capitano arabo, il principale autore delle conquiste 

avvenute nei primi tempi dell'Islām. Della stirpe nobile dei Makhzūm, la più cospicua, 

accanto agli Omayyadi, nell'aristocrazia della Mecca, fu dapprima ostile a Maometto, 

ma si unì poi a lui e comandò alcune delle spedizioni guerresche organizzate da 

Maometto. Dopo la morte di costui, ebbe parte principale nel domare la ribellione scoppiata 

nell'Arabia meridionale e orientale contro l'egemonia islamica. Iniziatesi nel 12 èg. (633 d. C.) 

le grandi campagne di conquista, aprì la via all'occupazione della Persia espugnando la città di 
al-Ḥīrah, poi, con una marcia attraverso il deserto che è rimasta celebre nella storia 

delle spedizioni militari, comparve improvvisamente in Siria, e il suo intervento 

decise in favore degli Arabi la lotta già iniziata da questi contro i Bizantini (v. arabi: 

Storia). Per motivi non bene precisati, forse dovuti alla troppo grande popolarità datagli dalle 

sue vittorie, il califfo ‛Omar gli tolse il comando supremo, ma egli continuò in 

sott'ordine a partecipare alla guerra, dando ancora prova del suo singolare talento 

strategico e del suo coraggio personale. Morì nel 21 èg. (641-642 d. C.), e la sua memoria 

è rimasta viva nella sua tradizione, che ne ha sviluppato in maniera leggendaria le gesta in 

elaborazioni di carattere epico composte probabilmente all'epoca delle crociate 

(la Conquista di Siria del cosiddetto Pseudo-Wāqidī). Il soprannome "Spada di Dio" gli 
sarebbe stato dato da Maometto dopo le sue prime vittorie. 

N.B. de Gli scritti. A Khalid ibn al-Walid è attribuita la frase che riecheggia negli scritti di 

Osama Bin laden e nei proclami di alcuni mujaheddin odierni: «Porto uomini che desiderano 
la morte come voi desiderate la vita». 



9 

 

2/Arabi, di G. L. D. V., M. G., M. G., J. R. (Enciclopedia 
Italiana, 1929) 

Storia 

L'Islām e l'impero arabo. - Lo stato teocratico di Medina e l'unificazione politica dell'Arabia. - 

Con lo stabilirsi della comunità musulmana (per la storia religiosa v.islamismo, maometto) a 

Yathrib (che d'ora innanzi assume il nome di al-Madīnah, Medina) si costituisce l'embrione 

di un organismo politico fino allora ignoto all'Arabia: lo stato teocratico. Maometto, 

giunto a Medina con un esiguo numero di seguaci verso la fine del 622, vi esercita 
opera di pacificazione fra le due tribù rivali al-Aws e al-Khazraǵ, le amalgama coi 

suoi fedeli, distrugge e sottomette, dopo un breve periodo di convivenza pacifica, la 

popolazione ebraica, e crea una comunità nella quale il vincolo di associazione è dato 

non già dalla comunanza del sangue, ma da quella della fede e del culto 

(ummah "nazione", o giamā‛ah "comunità"). A capo di essa sta Allāh, il quale le 

manifesta i suoi voleri attraverso le rivelazioni coraniche fatte al Profeta, e dal decreto divino 

originano le prime rudimentali istituzioni di diritto pubblico (elemosina legale, spartizione del 
bottino) e di diritto privato (matrimonio, eredità). 

La comunità medinese, mentre si organizzava sotto il suo capo, si cimentava nella 

guerra coi Meccani. La battaglia di Badr (2 ègira, 623 d. C.), in cui i seguaci di 

Maometto sorpresero e misero in rotta una carovana di Coreisciti riportando bottino 

e prigionieri, non differì nel suo aspetto esterno dalle solite razzie; ma il successo cementò 

l'unità dei musulmani e diede loro la piena coscienza dell'irremissibile rottura col 
passato. L'anno seguente i Meccani sconfissero i musulmani a Uḥud presso Medina, e 

nel 5 èg., 627 vennero, con l'aiuto di tribù alleate, a porre assedio alla città stessa, 

furono respinti, e il loro insuccesso valse ad accrescere il prestigio di Maometto, il quale, 

continuando la sua sistematica campagna contro gli Ebrei, dopo averli massacrati o 

espulsi da Medina soggiogò la loro fiorente colonia di Khaibar, e in seguito le altre, 

arricchendo sé e i suoi col bottino e con l'esigere metà dei proventi delle terre. Lo 

stato medinese andava così acquistando una maggiore estensione territoriale; si costituivano, 

con la quota di terre e di bottino spettante "ad Allāh e al suo profeta", un demanio e un erario 

pubblico. Richiamate dalla prospera fortuna di Maometto, molte tribù dell'Arabia 

centrale gl'inviarono ambascerie e strinsero patti d'amicizia con lui (la tradizione li 

considera come vere e proprie conversioni all'islamismo), accettando di pagargli tributo 

e di accogliere suoi rappresentanti. Gli stessi Meccani, convinti ormai di non poter debellare il 

fuoruscito, si rassegnarono a trattare con lui: fu dapprima concluso un armistizio (tregua di al-

Hudaibiyah, 6 èg., 628), due anni dopo Maometto entrava come trionfatore alla Mecca (ch'egli, 

con accorta politica, aveva proclamata città santa dell'Islām) e la riuniva allo stato di 

Medina; mediante un tacito compromesso con l'aristocrazia coreiscita, questa, in 

cambio della sua adesione alla nuova fede e al nuovo ordine di cose, conservava 

nella direzione politica dello stato musulmano quell'influenza di cui aveva goduto al 

tempo del paganesimo: da essa usciranno, negli anni seguenti, i generali, i 

governatori, i califfi che conquisteranno e reggeranno lo sterminato impero arabo. Il 

trionfo di Maometto si risolveva pertanto, con un paradosso non infrequente nella storia, in un 

aumento di prestigio per coloro che lo avevano prima combattuto, ma esso conferiva 

all'egemonia dei Coreisciti sull'Arabia centrale un carattere e un'energia nuovi, costituiti dal 

segnacolo della religione e dalla fede nell'assistenza divina sempre presente ed agente 
attraverso il Profeta vittorioso. 

Questi tuttavia mantenne la propria sede a Medina, dove il nucleo dei suoi primi compagni gli 

formava una sorta di consiglio autorevole e devoto e dove le due tribù che gli avevano prestato 

aiuto nei giorni delle prove più dure, ormai unificate sotto la denominazione generale 
di Anṣār ("gli aiutatori"), costituivano per lui il più valido e fedele presidio. E a Medina 



10 

 

appunto, in seno ai Compagni e agli Ansār, si formò quella salda compagine la quale, 

all'inaspettata morte di Maometto (13 rabī‛ I 11, 8 giugno 632), non disperò 

dell'avvenire dell'Islām, e ne affidò la direzione politica e religiosa ad Abū Bekr (v.), il 

fedele e saggio compagno, padre di ‛Ā'ishah (v.), la sposa prediletta del Profeta. Il titolo 

di khalīfah ("successore"), che Abū Bekr assunse o che gli fu dato, mancava, come di ogni 

precedente storico nella tradizione araba, così di ogni precisazione teorica: con esso si volle 

indicare, non già che il carattere profetico fosse trasmissibile ad altri dopo Maometto, ma che il 

nuovo reggitore della comunità l'avrebbe guidata secondo lo spirito del Profeta 

scomparso; l'idea che nuovi problemi si sarebbero presentati, che decisioni d'indole 

generale e fondamentale avrebbero dovuto essere prese indipendentemente da 

quanto aveva fatto e detto Maometto, non poteva affacciarsi alle menti di coloro che 

ne raccolsero l'eredità senza preparazione preventiva. Come in quasi tutti i grandi 

rivolgimenti storici, risoluzioni d'importanza capitale per l'avvenire furono prese sotto lo 

stimolo della necessità urgente, e le conseguenze remote non furono né prevedute né valutate 
(v. califfato, califfo). 

Abū Bekr ebbe, fin da principio, l'assistenza continua di ‛Omar (v.), la cui personalità potente si 

era già manifestata essendo ancor vivo Maometto e che fu, dopo il breve periodo del califfato 

di Abū Bekr (morto nel 13 èg., 634), il suo naturale successore. I primi tempi del califfato 

furono straordinariamente difficili: la maggior parte delle tribù alleate, ritenendosi 

legate soltanto personalmente con Maometto, rifiutarono il tributo e rimandarono i 

rappresentanti musulmani. Dalla pretesa del califfo, che i patti continuassero a esser 

validi, risultò una violenta guerra (conosciuta col nome di riddah "apostasia"), in cui i 

musulmani, con l'aiuto delle tribù rimaste fedeli, sgominarono i ribelli, dopo una lotta 

più aspra e più sanguinosa di quante da gran tempo avesse conosciute l'Arabia 

(battaglia della al-Yamāmah 12 èg., 633). Conseguenza della vittoria fu l'unificazione della 

maggior parte dell'Arabia sotto il dominio dell'Islām, il quale peraltro rispettò (né avrebbe 

potuto essere altrimenti) l'assetto sociale del paese, ma in un certo senso amalgamò le tribù, 

costringendole, di buona o di cattiva voglia, entro un organismo superiore, nella cornice del 

quale esse vivranno e agiranno d'ora in avanti, per forte che sia e continui a essere il loro 

innato particolarismo. Per tal modo l'Arabia, per la prima volta nel corso della sua storia, 

conobbe l'unità nazionale; sennonché (circostanza, questa, grave di conseguenze) tale unità è 

formulata in termini religiosi: arabismo e islamismo sono sinonimi, e tali rimarranno per lungo 

tempo avvenire;l'Islām, anche dopo esser divenuto religione e civiltà universalistica, 

non riuscirà mai a spogliarsi interamente della veste araba nella quale dapprima è 

comparso nella storia mondiale. 

Le conquiste e la formazione dell'Impero arabo. - Il fenomeno della formazione 

dell'impero arabo è uno dei più meravigliosi che la storia delle conquiste militari 

ricordi: in dieci anni (13-23 èg., 634-644) poche decine di migliaia di Beduini 

sbaragliano gli eserciti di due potenti imperi e fondano uno stato unitario che si estende 

dall'altipiano iranico fino alla Cirenaica, e che pochi decennî dopo si estenderà dall'India 

all'Atlantico. L'indagine storica, cercando di darsi ragione delle cause e degli elementi di questo 

fenomeno, riesce a sceverare questi e quelle con chiarezza sufficiente; l'essenza specifica e 

intima del fenomeno stesso, la causa ultima del suo essere concreto rivestono tuttavia quel 

carattere di unicità, non privo di mistero, al quale è improntato ogni grande avvenimento 

storico. All'affermarsi del nuovo principio unificatore dell'Arabia faceva riscontro, nei 

due imperi confinanti, una profonda crisi, attraverso la quale si andava compiendo la 

decadenza delle monarchie bizantina e sāsānide, stremate dalla diuturna rivalità (che 

era culminata tra la fine del sec. VI e l'inizio del VII con la temporanea conquista persiana della 

Siria e dell'Egitto e con la loro riconquista per opera di Eraclio), profondamente scisse dalle 

contese religiose (nell'Impero bizantino tra l'ortodossia imperiale e il monofisismo 

prevalente nelle provincie orientali, in quello sāsānide tra lo zoroastrismo ufficiale e 

il cristianesimo nestoriano delle provincie di lingua aramaica), esaurite per 

l'intollerabile fiscalismo, causa ed effetto a un tempo di quell'esaurimento; si aggiunga, 

per Bisanzio la minaccia delle invasioni slave nei Balcani, la guerra coi Longobardi in 



11 

 

Italia; per la Persia, l'azione dissolvente del feudalesimo e della casta sacerdotale dei 

magi. Attraverso le frontiere del deserto ormai sguarnite di presidî indigeni (v. sopra) 

incursioni di nomadi erano avvenute con particolare intensità negli anni immediatamente 

anteriori all'Islām, e specialmente lungo il confine del basso Eufrate avevano avuto luogo 

scontri vittoriosi degli Arabi coi Persiani (battaglia di Dhū Qār, 610?). La grande invasione 
araba non fu, in sostanza, se non la prosecuzione intensificata di quelle incursioni. 

La tesi storica prevalente in passato, secondo la quale le conquiste arabe sarebbero 

state dovute a un prorompere di fanatismo religioso e avrebbero avuto per fine 

immediato la conversione degli infedeli ("l'Islām o la morte!" è la frase leggendaria 

in cui si compendia questa tesi), è stata refutata definitivamente dagli argomenti del 

Caetani (v. bibl.), il quale ha richiamato l'attenzione su un duplice aspetto delle conquiste 

stesse: esse furono iniziate proprio da quelle tribù abitanti l'estremo Nord dell'Arabia che erano 

le meno tocche dall'influsso musulmano, e inoltre, durante l'intero primo secolo 

dell'impero arabo, le conversioni tra i popoli conquistati furono relativamente poche 

e non sempre desiderate dai conquistatori, dei quali la religione musulmana rimase 

appannaggio esclusivo. Le conquiste, secondo le deduzioni estreme del Caetani, non 

avrebbero avuto né carattere né fine religiosi: il loro primo e intimo movente sarebbe anzi da 

attribuirsi a cause fisiche, ossia al progressivo inaridimento del clima arabo, per cui le tribù 

nomadi, prive di pascoli abbondanti, sarebbero state mosse alla ricerca di terre più fertili. 

Secondo questa costruzione storica, le conquiste arabe rappresenterebbero l'ultima fase della 

plurimillenaria espansione dei Semiti (v. il principio della presente voce) e l'islamismo non 

sarebbe se non l'occasione che favorì e accelerò un processo autonomo e fatale. In realtà il 

fattore religioso ebbe un'importanza decisiva nell'imprimere al movimento di 

conquista degli Arabi un carattere di unità, nel sostenere l'entusiasmo degl'invasori, 

nel dar loro la possibilità di costituirsi in stato organico nei vastissimi territori 

occupati, nell'esprimere dalla massa barbarica quelle energie individuali che seppero 

dirigere e governare il movimento anarchico dei Beduini. Occorre tuttavia non 

equivocare sul termine religione": esso va inteso nell'accezione molteplice e ricca di gradazioni 

e di sfumature che l'indole del fenomeno religioso comporta, e non significò probabilmente, 

per la maggior parte di coloro che presero parte alle conquiste arabe, se non la fede 

elementare nell'aiuto soprannaturale di Allāh, che aveva mandato il Profeta per 

procurare agli Arabi trionfi e ricchezze. Un tal genere di fede, che il successo dovette 

rinsaldare a dismisura, non implica né un capovolgimento della psiche beduina né la 
comprensione di astruse dottrine teologiche. 

Iniziatesi sotto Abū Bekr, le conquiste presero un andamento più organico e regolare mercé 

l'energico intervento del califfo ‛Omar, il quale, pur senza muoversi da Medina, ne assunse la 

direzione e nominò al comando delle milizie arabe (più accozzaglia di tribù che esercito 

regolare) generali di sua fiducia, tolti dai Compagni più anziani o dall'aristocrazia coreiscita. 

Costoro, benché impreparati al nuovo compito tanto più vasto e complesso di quanto essi 

avessero mai operato e veduto nella cerchia ristretta della politica meccana, rivelarono 
capacità insospettate: Abū ‛Ubaidah ibn al-Giarrāḥ, Sa‛d ibn Abī Waqqāṣ, ‛Amr ibn al-

‛Ās, Yazīd ibn Abī Sufyān e suo fratello Mu‛āwiyah condussero gli Arabi alla vittoria 

sopra le truppe bizantine e persiane, nonostante la secolare tradizione militare e la 

superiorità di armamento di queste. Ma sopra tutti rifulse il genio guerresco di Khālid 

ibn al-Walīd (v.), già vincitore della riddah, il quale, dopo aver contribuito alle vittorie sui 
Persiani compiute da al-Muthannà ibn al-Ḥārith, un capo della tribù cristiana di confine degli 

Shaibān, raggiunse l'esercito di Siria con arditissima marcia attraverso il deserto, 

prese di fianco l'esercito bizantino e lo sconfisse ripetutamente (battaglie di 
Aǵnādain, di Fiḥl, del fiume al-Yarmūk, 13-15èg., 634-636), costringendolo a 

sgombrare la Palestina e gran parte della Siria. Anche più fulminea e più definitiva fu 

la lotta contro i Persiani: in una serie di battaglie (al-Buwaib, al-Qādisiyyah, Gialūlā, 14-16 

èg., 635-637) il loro esercito fu disfatto e i suoi avanzi si salvarono a stento sull'altipiano 

iranico, dove l'inseguimento per parte degli Arabi procedette più lentamente; ma l'alta e la 

bassa valle dell'Eufrate e del Tigri, comprendenti la Babilonide (al-‛Irāq) e la Mesopotamia (al-



12 

 

Giazīrah), e la stessa capitale dell'Impero, Ctesifonte-Seleucia (in arabo al-Madā'in), rimasero 

in mano degl'invasori. I Bizantini resistettero più a lungo: sconfitti in campo aperto, si 

ritirarono nelle città costiere della Siria, al riparo delle fortificazioni e sorretti dalla 

flotta, né gli Arabi, ignari dell'arte dell'assedio, furono per allora in grado di 

sloggiarli; anche molte delle città dell'interno si sottrassero da principio 

all'occupazione e rimasero come isole sperdute in mezzo alle campagne di cui gli 

Arabi erano padroni incontrastati: situazione che ricorda quella in cui si erano trovate, 

duemila anni prima, molte di quelle medesime città, allora in potere dei Cananei o degli Hittiti, 

di fronte all'invasione degli Ebrei in Palestina. Ritiratesi le guarnigioni bizantine, la sola 

autorità rimasta in piedi era quella dei vescovi, e furono essi appunto a trattare la 

resa delle singole città, che capitolarono a condizioni non troppo onerose (v. oltre): 

poche soltanto furono prese d'assalto. Dalla Palestina, via naturale di transito all'Egitto, la 

marea araba si riversò anche in questa direzione: l'impresa fu preparata e condotta, per 

iniziativa spontanea, da ‛Amr ibn al-‛Ās, il quale, con geniale concezione strategica, puntò 

direttamente sulla fortezza di Babilonia (a sud dell'attuale Cairo), chiave delle comunicazioni 

tra l'alto e il basso Egitto, e, battuti colà i Bizantini (19 èg., 640), isolò l'alto Egitto dal mare, 

tagliando fuori Alessandria e il suo retroterra: la resa di Alessandria era inevitabile, e avvenne 

poco dopo; il resto dell'Egitto cadde da sé in mano al conquistatore, che più tardi (21 èg., 642) 

si spinse fino alla Pentapoli (attuale Cirenaica) e a Tripoli, scacciando anche di lì le guarnigioni 

bizantine. Nel frattempo luogotenenti del califfo estendevano la conquista alla parte 

settentrionale della Siria, giungendo in breve alla catena del Tauro, le cui aspre gole, facili a 

difendersi, chiusero all'invasione la via dell'Asia minore, e segnarono, per quattro secoli 

ancora, il confine tra l'impero bizantino e il nuovo impero arabo. La facilità con la quale gli 

eserciti bizantino e persiano furono sbaragliati ha un che di prodigioso: occorre 

tuttavia tener presenti, oltre alle già menzionate condizioni di decadenza dei due imperi, la 

circostanza che parte delle loro milizie era formata di mercenarî arabi, elemento infido che 

passò agevolmente al vincitore consanguineo, e l'irruenza degli Arabi, i quali per la prima volta 

nella loro storia mossero all'assalto con grandi masse di cavalleria che presero il posto degli 
esili squadroni con i quali fino allora avevano condotto le loro incursioni. 

La tradizione che attribuisce a ‛Omar il definitivo assetto amministrativo dello stato musulmano 

ha, secondo il solito, accentrato intorno a una grande figura il risultato di un processo graduale 

e complesso; ma nell'insieme ha veduto giusto: le vastissime, fulminee conquiste 

compiute durante il califfato di ‛Omar suscitarono problemi impensati, così rispetto ai 

rapporti tra gli abitanti delle terre conquistate e i nuovi signori, come rispetto 

all'organizzazione di questi, i quali. esigevano soluzioni immediate; gli elementi 

essenziali della costituzione e l'amministrazione dell'impero dovettero esser fissati senza 

indugio. Gli Arabi si trovarono di fronte alle popolazioni della Mesopotamia, dell'‛Irāq, della 

Siria, dell'Egitto in condizioni analoghe a quelle dei Germani nell'impero romano al tempo delle 

invasioni barbariche. Il carattere militare dell'occupazione, la distinzione giuridica tra vincitori e 

vinti vennero mantenuti: gli Arabi evitarono perfino, sul principio, di stabilirsi nelle città, dove 

le condizioni di vita erano troppo diverse dalle loro, e preferirono concentrarsi in località 

adatte, generalmente non lontane dai centri urbani, in grandi accampamenti nei quali ogni 

tribù aveva il proprio quartiere e le abitudini della vita del deserto si perpetuavano senza troppi 

mutamenti, mentre l'organizzazione militare non si spezzava e consentiva il rapido allestimento 
di nuove spedizioni. Sorsero così i campi militari stabili (miṣr, plur. amṣār) di al-Kūfah 

e di al-Baṣrah nella Babilonide, quello di al-Urdunn (Giordano) in Palestina, quello di 

al-Fusṭāṭ in Egitto, come più tardi sorgerà quello di al-Qairawān in Tunisia, e molti di 

essi si trasformeranno poi in città, le future metropoli provinciali, di popolazione e 

carattere schiettamente arabi. Altrove questo processo di urbanizzamento degli Arabi si era 

già compiuto, come p. es. a Damasco. I conquistatori vivevano sul paese: ogni combattente 

(muqātil), in quanto tale e indipendentemente dalla quota parte di bottino che 

poteva spettargli in seguito a una spedizione vittoriosa, riceveva uno stipendio 

regolare (‛atā'), in corrispettivo del quale doveva provvedersi a proprie spese di armi e di 

cavallo. La necessità di tenere un elenco degli aventi diritto allo stipendio dà origine al 

"registro" (dīwān), in cui i combattenti sono suddivisi per tribù, che darà più tardi il nome 



13 

 

all'intero organismo amministrativo. Ma non tutte le rendite, ordinarie e straordinarie, sono 

divise tra i combattenti: la quinta parte di esse (la proporzione è fissata dal Corano, e la 

prescrizione continua una pratica dell'età preislamica) costituisce il "tesoro di Dio" (māl Allāh: 

Iddio è qui, come sempre nella concezione teocratica, sinonimo di "stato"), che si alimenta 

anche dell'elemosina legale (zakāh), già imposta ai fedeli dal Corano. Le rendite normali più 

cospicue provengono tuttavia dall'imposta cui sono soggetti gl'infedeli. A questi non 

sono stati tolti né la proprietà né l'uso delle loro terre ma le comunità, cristiane la 

più parte, ma anche giudaiche e, nel territorio già persiano, zoroastriche, sono tenute 

a corrispondere un tributo in danaro o in natura, del puntuale ed esatto pagamento 

del quale sono responsabili le autorità poste a capo delle circoscrizioni territoriali, 

generalmente le stesse dell'amministrazione bizantina e sāsānide; nelle città, poi, per 
lo più i vescovi.L'ammontare complessivo del tributo (chiamato gizyah o kharāǵ: i due 

termini sono in origine equivalenti e si riferiscono il primo alla Siria e all'Egitto, il 

secondo all'‛Irāq, ripetendo il nome da istituti preesistenti all'occupazione araba) è 

fissato anno per anno (esistono papiri del sec. I dell'ègira in cui tale sistema è 

documentato) dal governatore arabo, e il capo della comunità infedele è libero di 

ripartirne il carico a suo talento tra i proprî amministrati. In cambio di questo tributo 

gl'infedeli vengono presi sotto la protezione" dei musulmani (dhimmah, donde il nome 

didhimmī (v.) col quale è designato il suddito non musulmano): i loro averi, 

l'esercizio del culto e l'applicazione della loro legge nei rapporti personali sono 

garantiti dall'autorità musulmana, che assume anche la loro difesa contro attacchi stranieri 

(donde l'esenzione dei non musulmani dal servizio militare, che durerà fino ai nostri giorni). 

Nell'insieme, come si vede, condizioni non dure, e senza dubbio molto migliori di quelle che 

erano fatte alle popolazioni indigene dai governi precedenti. La dominazione araba, passato lo 

sbigottimento dell'improvvisa invasione, fu dunque accolta e tollerata di buon grado. S'intende 

che dei tributi degl'infedeli era tenuta esatta registrazione: rimasero pertanto in piedi, nei loro 

elementi essenziali, le amministrazioni precedenti, e, data l'incapacità degli Arabi di 

provvedervi direttamente, gli antichi funzionari rimasero ai loro posti; perfino le lingue greca e 

persiana continuarono a essere usate nei registri per quasi tre quarti di secolo, e la prevalenza 

dell'elemento cristiano ed ebraico nel personale amministrativo durò lunghissimo tempo. 

Tuttavia, accanto a quello antico andava formandosi tutto un nuovo organismo amministrativo, 

emanante dal califfo e destinato alle particolari necessità militari e politico-religiose degli Arabi. 

Ogni provincia ha un governatore (wā‛mil o ‛āmil), cui il califfo delega le funzioni di capo 

militare e di direttore della preghiera pubblica, assistito da un corpo di guardia (shurtah). 
Indipendente da lui, e nominato direttamente dal califfo, è il giudice (qāḍī), le cui attribuzioni, 

da principio alquanto vaghe, andarono meglio determinandosi in progresso di tempo. 

Gli enormi acquisti materiali dei primi invasori, estinguendo il loro desiderio di preda, 

avrebbero dovuto far sostare l'espansione araba: se così non fu, il motivo ne va 

cercato nell'afflusso di forze fresche richiamate dall'interno dell'Arabia dagli 

straordinarî successi di coloro che avevano iniziato le conquiste. Si apre così una 

seconda fase di spedizioni militari, le quali si dipartono dai grandi accampamenti 

fondati dai primi conquistatori (v. sopra) e s'irradiano in zone più estese: tale è il carattere 

dell'espansione araba sotto il terzo califfo, ‛Othmān (v., 23-35 èg., 644-656), e in questo 

periodo si compie la conquista dell'intera Persia (l'ultimo re sāsānide Yezdegerd III è ucciso 

mentre tenta di salvare gli avanzi del suo regno rifugiandosi nei monti dell'Irān) e gli Arabi si 

affacciano alle distese steppose dell'Asia centrale, venendo a contatto coi Turchi nomadi, 

mentre, protendendosi lungo la costa orientale del Golfo Persico, giungono ai confini 

dell'India. Dalla Siria spedizioni annuali infestano l'Asia minore e minacciano 

l'Armenia, ma senza giungere a occupazioni permanenti. In Africa, il dominio arabo 

oltrepassa i limiti dell'Egitto, della Pentapoli e della Tripolitania e s'insinua verso la 

Tunisia, risale il Nilo e si stabilisce in Nubia. Contemporaneamente, per togliere ai 

Bizantini il dominio del mare, si forma una marina da guerra araba (le ciurme dovettero 

tuttavia continuare a essere reclutate tra gl'indigeni); le isole di Cipro, Rodi e Creta sono corse 

e saccheggiate e la prima grande vittoria navale araba è riportata dal successore di ‛Amr ibn 



14 

 

al-‛Āṣ nel governo dell'Egitto, ‛Abd Allāh ibn ‛Abī Sarh, a Phoinix sulla costa della Licia (34 èg., 

654). 

Le lotte civili e l'avvento degli Omayyadi. - Come Roma vide estendersi il suo impero pur 

attraverso il divampare delle guerre civili, così il giovane impero arabo, mentre 

proseguiva nelle conquiste, era profondamente turbato da rivolgimenti interni, che 

erano a un tempo crisi di sviluppo e lontani prodromi di dissoluzione. Un intimo dissidio 

era già contenuto, come si è visto, nell'origine stessa dello stato islamico: l'elemento più 

intelligente, più energico, più civile era dato in esso da quell'aristocrazia meccana che aveva 

osteggiato Maometto all'inizio della sua predicazione, e nella quale i musulmani di vecchia 

data, e specialmente gli Anṣār medinesi vedevano con risentimento la lunga infedeltà e la 

dubbia conversione preferite alla propria antica e sicura fede. Poiché appunto dell'aristocrazia 

meccana ‛Omar aveva fatto la base della propria politica interna, a essa aveva affidato 

comandi di eserciti, governi di provincie. Finché l'energico califfo rimase in vita, il suo senno 

seppe mantenere in equilibrio i due partiti, la sua autorità seppe imporre silenzio ai 

malcontenti; ma dopo la sua morte (egli cadde pugnalato da uno schiavo cristiano, per 

vendetta privata, a quanto pare, ma non senza qualche sospetto di movente politico) 

la bilancia piegò decisamente dalla parte dei Meccani: il suo successore, designato tra i proprî 

membri da un consiglio (shūrà) composto dei Compagni più anziani, i quali erano peraltro tutti 

meccani, risultò appunto il solo di essi che fosse a un tempo musulmano della prima ora e 

membro dell'aristocrazia meccana aggiungendo a questi titoli quello di essere genero di 

Maometto: ‛Othmān, appartenente a un ramo della famiglia dei Banū Umayyah (Omayyadi, 

‛Ommiadi, [v.]), la più insigne delle grandi famiglie della Mecca. Uomo di sincera pietà 

religiosa, ma vecchio e poco energico, Othmān subì in misura larghissima l'influsso dei suoi 

parenti, i quali finirono col ridurre nelle loro mani tutti i posti di governo, dai quali a mano a 

mano vennero allontanati gli antichi Compagni e coloro stessi che erano stati i conquistatori del 

vasto Impero; questo si trasformava a poco a poco in un appannaggio esclusivo degli 

Omayyadi. Gl'interessi lesi si accomunarono in un'opposizione, nella quale alle rivalità gentilizie 

si univa la reazione del sentimento pietistico (che già andava accentuandosi in alcuni ambienti 

musulmani), e si accusavano gli Omayyadi di disprezzare e violare le prescrizioni del Corano, di 

voler riportare gli Arabi all'antico paganesimo. Le tribù che costituivano la massa dei 

combattenti, sostanzialmente indifferenti alla contesa tra Coreisciti e Anṣār, appoggiavano or 

questi or quelli; e ad accentuare la scissione dei partiti si aggiungevano, fenomeno consueto, 

interessi e passioni personali, differenze locali, circostanze fortuite. L'opposizione a ‛Othmān 

divenne sempre più intensa, specialmente nelle provincie, dove l'autorità del centro 

meno si faceva sentire: l'‛Irāq e l'Egitto furono i focolari della ribellione. Una 

spedizione di facinorosi, venuta dall'Egitto a Medina per chiedere giustizia al califfo, 

lo assediò nella sua stessa casa e, dopo un tumultuoso periodo di trattative, 
penetratavi a forza, lo uccise (35 èg., 656). 

L'opposizione a ‛Othmān aveva fatto capo, da un lato ai due Compagni Ṭalḥah e az-

Zubair, già entrambi candidati al califfato ai quali si era unita ‛Ā'ishah, l'astuta e 

ambiziosa vedova del Profeta, dall'altro ad ‛Alī (v.), primo cugino e genero di 

Maometto, il quale fin dalla morte di questo era stato oppositore sistematico dei tre 

primi califfi. Presente a Medina al momento dell'uccisione di ‛Othmān, ‛Alī fu acclamato califfo 
dagli Anṣār, appoggiati dagli Egiziani, sola forza armata che si trovasse nella capitale; i suoi 

rivali furono costretti a riconoscerlo, ma subito dopo fuggirono alla Mecca e, unitisi ad ‛Ā'ishah, 

decisero di cercare un appoggio nelle provincie, dove ormai si trovava il nerbo delle forze 
arabe, e mossero su al-Baṣrah; ‛Alī li seguì, e riuscì a trovare aderenti e alleati ad al-Kūfah: 

della quale fece il suo centro. Così il califfato lasciava l'Arabia, e questa cessava, da 

allora in poi, di aver parte significativa nello svolgimento della storia dell'Islām. 

Ormai, del resto, la porzione più numerosa e più attiva del popolo arabo si era 

riversata fuori della penisola, la quale anche dalla sua posizione eccentrica era 

tenuta estranea ai grandi avvenimenti che si svolgevano nelle provincie e, vuota di 

uomini e priva di risorse economiche, riprendeva il ritmo monotono della vita 

beduina, restando soltanto Mecca e Medina città sante dell'Islām e (con apparente 



15 

 

contrasto, in realtà col carattere tipico di metropoli gloriose che gli eventi hanno escluse 

dall'attività politica attuale) a un tempo ritrovi d'arte e di vita mondana e centri di studî 
religiosi. 

Schiacciati i ribelli nella battaglia del Cammello presso al-Baṣrah (36 èg., 656), ‛Alī si 

trovò di fronte Mu‛āwiyah (v.), il più potente dei membri della famiglia omayyade, da quasi 

vent'anni governatore della Siria, che durante l'ininterrotta guerra contro i Bizantinì aveva 

rinsaldato la disciplina delle sue milizie e se le era rese devote; uomo d'insuperata sapienza 

politica, altrettanto saldo nei propositi quanto versatile nei mezzi per attuarli. Egli, chiamato 

dalla legge dell'onore beduino a chieder vendetta del parente ucciso, non si atteggiò ad 

anticaliffo, ma pretese da ‛Alī che scindesse la propria responsabilità da quella degli 

uccisori di ‛Othmān e glieli consegnasse: proprio quello che ‛Alī, il quale aveva in essi 

i suoi maggiori sostenitori, non avrebbe mai potuto fare. Riuscito vano ogni tentativo di 

accordo, si venne a battaglia a Siffīn sull'Eufrate (37 èg., 657), e dopo un lungo succedersi di 

combattimenti incerti Mu‛āwiyah indusse l'avversario a rimettere a due arbitri il giudizio intorno 

all'uccisione di ‛Othmān, giudizio da pronunziarsi secondo i dettami del Corano. L'arbitrato 

riuscì nel fatto una commedia, e gli arbitri si separarono senza aver concluso nulla, e 

questo forse aveva appunto sperato e voluto Mu‛āwiyah; poiché la sola convocazione 

degli arbitri bastò a staccare da ‛Alī parte dei suoi seguaci, tanto quegli spiriti di esaltata 

fede religiosa, che ritenevano profanazione la nomina d'interpreti umani della parola divina, 

quanto coloro che, direttamente implicati nel delitto di Medina, temevano le conseguenze di 

un'inchiesta. I secessionisti, che assunsero il nome di Khārigiti (v.), furono disfatti da 

‛Alī in un sanguinoso combattimento presso il Tigri (an-Nahrawān, non lungi dal sito 

di Baghdād, 38 èg., 658), ma il movimento da essi suscitato, nonché cessare, 

s'intensificò e, assumendo aspetti di guerriglia, seminò il terrore e l'anarchia in tutto 

l'‛Irāq. Quasi contemporanea fu la perdita dell'Egitto, dove ‛Alī era riuscito a spedire suoi 

emissarî; esso fu riconquistato a Mu‛āwiyah da ‛Amr ibn al-‛Ās, il suo primo conquistatore e 

governatore che ‛Othmān aveva deposto, ma che aveva avuto la prudenza di non 

compromettersi nella ribellione contro il califfo. Mecca e Medina stesse furono sottratte da 

emissarî di Mu‛āwiyah all'autorità di ‛Alī, sicché questi, rimasto padrone effettivo della 

sola al-Kūfah, era virtualmente debellato quando fu assassinato da un khārigita (40 
èg., 661). I suoi più intimi partigiani proclamarono successore suo figlio al-Ḥasan 

(v. ‛alidi), ma il potere di lui rimase nominale: a Mu‛āwiyah fu facile guadagnarsi, col 

miraggio del trionfo ormai assicuratogli, gli ultimi fedeli del partito ‛alida; e i più influenti capi 

delle tribù, sanzionando ciò che era ormai stato di fatto, lo proclamarono califfo a 

Gerusalemme (41 èg., 661). Il potere supremo tornava agli Omayyadi, ma in mani ben 

altrimenti salde che quelle di ‛Othmān, e doveva rimanere nella stessa famiglia per 

quasi un secolo, durante il quale l'impero arabo allargò ancora di più i suoi confini e 

trasformò profondamente il suo assetto interno. 

 


