Il califfato ed i primi 4 califfi successori di
Maometto (I'Islamic State si richiama alle
istituzioni dell’Islam nascente, ai primi 4 califfi
ed al generale Khalid ibn al-Walid, fedelissimo
combattente di Maometto: propugna, infatti,
un ritorno letterale alle origini dell’Islam. E
importante per questo tornare a studiare le
origini dell’'Islam)

(http:/ /www.gliscritti.it/blog/entry/2797; ultima consultazione
26/08/2015)

Riprendiamo da I’Enciclopedia italiana della Treccani (edizione degli anni ’20-’30 on-line) alcune
voci sul califfato alle origini dell’Islam: non é difficile rendersi conto come i teorici dell’Islamic
State intendano riportare la fede musulmana alle sue origini ispirandosi agli eventi che hanno
dato origine all'Islam: intendono cosi cancellare le evoluzioni successive e gli adattamenti che
esso ha conosciuto con l‘origine dei diversi stati nazionali islamici e I'incontro con la modernita
che ha valorizzato la liberta e la ragione. Restiamo a disposizione per I'immediata rimozione se
la presenza sul nostro sito non fosse gradita a qualcuno degli aventi diritto. I neretti sono
nostri ed hanno I'unico scopo di facilitare la lettura on-line.

Il Centro culturale Gli scritti (1/12/2014)

Calligrafia di Abu Bakr,
primo califfo

1/ Califfo, di Carlo Alfonso Nallino (Enciclopedia
Italiana, 1930)

CALIFFO (fr. calife, khalife; sp. califa; ted. Chalif, Chalife, Kalif; ingl. caliph, khalifa). - Nome
arabo (khalifah) del sommo monarca dell'islamismo, in quanto l'insieme di tutti i
paesi abitati da musulmani sia concepito come unita politica sottomessa a unico
sovrano musulmano. L'ancor diffusissima credenza che il califfo sia per i musulmani
una somma autorita religiosa corrispondente a quello ch'é il papa per il cattolicesimo
e del tutto errata; il concetto di califfo, invece, € assai vicino a quello dell'imperatore
medievale, riguardato come sommo monarca di tutti i paesi cristiani. L'istituzione del

1


http://www.gliscritti.it/blog/entry/2797

califfato @ immediatamente consecutiva alla morte di Maometto (8 giugno 632), il
quale non aveva provveduto in alcun modo a indicare in qual modo e da chi avrebbe
dovuto esser retto dopo di lui lo stato da lui fondato, che allora non usciva dai confini
dell'Arabia e che aveva come base la comunanza di fede religiosa, in quanto che i pagani o
politeisti non vi erano tollerati, e gli ebrei e cristiani (piccolissima minoranza) erano
posti in condizione giuridica assai inferiore a quella dei musulmani ed esclusi da tutti
i pubblici uffici. Siccome per parecchi secoli, almeno per i primi quattro dopo Maometto, la
diffusione della religione musulmana fuori d'Arabia s'identifico con I'espansione
territoriale dello stato musulmano, e siccome quelli che noi diremmo diritti civili
appartennero sempre nella loro pienezza ai soli musulmani, si comprende che il
diritto pubblico dell'islamismo abbia concepito le terre d'islam come formanti
un'unica monarchia, un blocco unico contro tutti i paesi d'altra religione, e non abbia
neppure preveduto il caso di musulmani soggetti a potentati non islamici; cosa che in
quei secoli sembrava assurda.

Il vocabolo khalifah in arabo ha due significati principali: "successore” oppure anche
"vicario, luogotenente"; ¢ assai verosimile che esso sia stato scelto per il monarca
dell'islamismo nel senso di successore di Maometto nella qualita di capo dello stato. Anche altri
elementi forse contribuirono a far sorgere o a rafforzare la scelta; ma non & qui il luogo di
trattarne. L'espressione "califfo di Dio" che s'incontra non di rado, va intesa nel senso
di califfo legittimo, voluto da Dio. A ogni modo nell'uso della cancelleria e nel rivolgere la
parola al califfo il vocabolo khalifah era sostituito dall'espressione amir al-

mu'minin "il principe dei credenti" che ¢ titolo di pertinenza esclusiva del califfo e che fu
assunto forse dallo stesso primo successore di Maometto, Abd Bekr (v.).

Secondo la dottrina sunnita o ortodossa, cioé quella dell'enorme maggioranza dei
musulmani, le condizioni indispensabili per essere califfo sono il sesso maschile, la
maggiore eta, I'essere di religione musulmana sunnita e di condizione libera, la
sanita di mente, l'integrita del corpo e la discendenza dai Quraish o Coreisciti, cioe da
coloro che formavano la maggioranza della popolazione della Mecca al tempo di Maometto e ai
quali Maometto stesso apparteneva. In teoria il califfo & elettivo e i suoi elettori sono le
persone aventi autorita ufficiale o morale e residenti non troppo lontano dalla capitale; &
ammesso che il califfo in carica designi il successore, previo gradimento di coloro che
sarebbero gli elettori. Il principio elettivo fu sempre salvo anche quando, in pratica, il potere
califfale si trasmise nel seno della dinastia omayyade o della dinastia ‘abbaside per parecchie
generazioni; infatti non esistette mai un determinato ordine di successione o un
qualsiasi diritto successorio di membri della dinastia. In cio abbiamo la diretta
continuazione delle norme che valevano in Arabia ancor prima dell'islamismo per la
scelta del capo della tribu; come pure all'uso arabo preislamico si collega la solenne
cerimonia della bai'ah, cioé del riconoscimento pubblico del nuovo califfo da parte
dei personaggi piu ragguardevoli mediante la palmata o stretta di mano. Per i giuristi
I'elezione stabilisce un patto bilaterale; sicché se venisse a mancare uno dei requisiti
fondamentali per la dignita califfale (p. es. sorgesse miscredenza, alienazione
mentale, cecita, prigionia in mano degl'infedeli), il patto verrebbe sciolto e si dovrebbe
procedere a nuova elezione; invece la condotta licenziosa o tirannica non furono di solito
considerate nella pratica come causa di decadenza.

I poteri del califfo sono quelli d'un monarca assoluto, salvo per cio che riguarda la
legislazione. Infatti, concepito dai musulmani il diritto come espressione della
volonta divina, conoscibile attraverso i testi sacri e la loro interpretazione affidata ai
dottori in scienze religiose (gli ‘ulama'), ne consegue che, fuori del campo della
semplice amministrazione, il sovrano non puo legiferare se non in materie molto
ristrette, non contemplate dal diritto determinato dagli ‘u/lama'; persino in fatto di tributi i
suoi poteri sono circoscritti assai, almeno teoricamente. Il califfo, come qualsiasi sovrano
islamico, @ un defensor fidei, non in quanto egli abbia autorita religiosa, ma in quanto ha il

2



dovere di difendere la religione e I'ortodossia secondo I'opinione concorde o prevalente degli
‘ulama'.

L'enorme estensione assunta ben presto dall'Impero musulmano e la lentezza dei
mezzi di comunicazione portarono a una larga autonomia dei governatori di provincie
lontane, i quali anzi miravano alla formazione di vere dinastie locali. Casi siffatti
finirono col ricevere un aspetto legale mediante un atto d'investitura regolare, accordato dal
califfo per un determinato territorio e rinnovato volta per volta ai successori del primo
investito; la sovranita nominale del califfo era quindi sempre affermata e riconosciuta in
maniera che ricorda le investiture feudali accordate dall'imperatore della cristianita a re,
principi, marchesi, ecc. Il caso piu grave é quello della dinastia dei Buwayhidi (v.) o
Buidi, di nazionalita persiana e seguace dell'eresia sciita, per cui i califfi abbasidi
erano sovrani illegittimi; nel 334 eg., 945 d. C., essa occupo la capitale califfale
Baghdad e obbligo il califfo ad accontentarsi d'una semplice alta sovranita non solo
per le regioni persiane tenute dai Buwayhidi, ma per la stessa capitale; sicché il califfo aveva il
pieno dominio e I'amministrazione diretta soltanto di territori fuori di Baghdad: situazione
strana, durata circa un secolo.

I titoli dati di solito a questa specie di sovrani vassalli erano amir "principe, emiro" o
anche malik "re"; soltanto dopo il 1000 circa appare il titolo di su/tan "sultano”. E
indispensabile rilevare, di fronte a errati concetti largamente diffusi, che i poteri riconosciuti
dal diritto musulmano a questi principi o re o sultani sono assolutamente gli stessi
che si attribuiscono ai califfi; il divario riguarda solo I'estensione territoriale, limitata
nel caso dei principi vassalli, estesa a tutto il mondo musulmano nel caso dei califfi.

I primi quattro califfi, tutti compagni di Maometto e non legati fra loro da alcun
vincolo di parentela, furono Abu Bekr (11-13 eg., 632-634 d. C.), ‘Omar I (13-23 eg.,
634-644), ‘'Othman (23-35 e&g., 644-656) e ‘Ali (35-40 ég., 656-661); rappresentati
come i sovrani ideali procedenti sulle orme segnate da Maometto, essi sono chiamati i

califfi rashidun ossia "retti, sulla retta via". Secondo i teologi, gli altri, Omayyadi (40-
132 ég., 661-750) e ‘Abbasidi (132-656 ég., 750-1258), non meritano il titolo di
califfo per essersi scostati dall'ideale di governo islamico quale risultava dall'esempio di
Maometto e dei rashidun; essi dovrebbero essere considerati soltanto re oppure imam,
vocabolo che nell'uso giuridico designa il principe, il sovrano musulmano, sia esso califfo o no.

Con la conquista di Baghdad fatta nel 1258 dalle orde tartare o mongole di Hulagu, la
famiglia ‘abbaside fu distrutta e il califfato ebbe termine; si ebbero poi aspiranti al
califfato qua e la (p. es. i sultani Hafsidi di Tunisi, i sultani ottomani del sec. XIX e del
principio del XX, e nel 1924 I'allora re del Higiaz, Husain ibn ‘Ali), ma nessuno riusci a
ottenere I'adesione del mondo musulmano e a far risorgere un'istituzione morta da quasi
sette secoli e incompatibile con la sovranita europea su molti paesi musulmani.

Intorno al grave errore della diplomazia europea (e anche di molti studiosi), dallo scorcio del
sec. XVIII sino al 1916, di credere ai poteri spirituali del califfato e che il monarca ottomano
(fra I'altro non discendente dai Quraish e neppure di razza araba) fosse sultano in quanto capo
dell'impero turco e califfo in quanto capo della religione musulmana, si vedano gli scritti
indicati nella bibliografia. Del resto la Grande Assemblea Nazionale di Angora, cheil 1°
novembre 1922 aboliva il sultanato e il 18 eleggeva un califfo (‘Abd ul-Megid) con
immaginari poteri religiosi e senza alcun potere politico, il 3 marzo 1924 abrogo
anche questo suo fantastico califfato.

Per le vicende storiche esteriori del califfato, ossia dell'impero musulmano, v. arabi: Storia (III,
pp. 826-833); gli elenchi dei califfi ‘abbasidi e omayyadi si trovano alle rispettive voci. Per la
dottrina sciita del califfato, radicalmente diversa dalla sunnita, v. imam. La dottrina
ibadita differisce dalla sunnita essenzialmente perché ammette la legittimita anche di

3



non Quraishiti e la contemporaneita di due califfi o imam; cio si spiega col fatto storico
del frazionamento della piccola comunita ibadita in paesi senza agevole comunicazione fra loro
e dell'impossibilita di supporre un monarca ibadita universale per il mondo musulmano.

Bibl.: Th. W. Arnold, The Caliphate, Oxford 1924; W. Barthold, Chalif i sultan (in russo), in Mir
Islama, 1, Pietroburgo 1912, pp. 203-226, 345-400 (ampiamente riassunto da C. Becker,

in Der Islam, VI, Strasburgo 1915-16, pp. 350-412); D. Santillana, Istituzioni di diritto
musulmano malichita, I, Roma 1926, pp. 12-24 (ottima esposizione); C. A. Nallino, Appunti
sulla natura del califfato in genere e sul presunto califfato ottomano, Roma 1917, 22 ed., 1919,
anche in trad. francese e inglese; id., La fine del cosi detto califfato ottomano, in Oriente
Moderno, IV, Roma 1924, pp. 137-153. Per gli avvenimenti di Turchia riguardo al califfato, per
I'effimero tentativo di Husain ibn Ali succitato e per il Congresso musulmano mondiale tenuto
al Cairo nel 13-19 maggio 1926 si vedano le annate IV-VI (1924-26) dell'Oriente Moderno e i
voll. LIX (1925) e LXIV (1926; in questo ¢ la traduzione completa degli atti del congresso del
Cairo) della Revue du Monde Musulman di Parigi. Per proposte di musulmani modernisti miranti
a far risorgere il califfato sotto una veste molto diversa da quella che l'istituto ha sempre avuto
e in modo da renderlo compatibile, con il mondo moderno europeo, si veda Mohammed
Berektullah, Le Khalifat, Parigi 1924 (anche in ed. inglese; I'autore € un indiano del Bhopal,
modernista molto avanzato; cfr. Oriente Moderno, VI, 1926, pp. 125-128), e il grosso libro, di
modernismo assai piu temperato, di A. Sanhoury, Le Califat, son évolution vers une Société
des nations orientale, Parigi 1926.

La designazione di Abu Bakr
in una miniatura persiana

1.1/ Abu Bakr, di Galvano Della Volpe (Enciclopedia Italiana, 1929)

ABU BEKR (Abd Bakr, \arabo\). - Primo califfo degli Arabi, suocero di Maometto.
Membro di una frazione non molto importante della tribu dei Quraish (Coreish [v.]),
non apparteneva all'aristocrazia dominatrice della Mecca, ostile alla predicazione
dell'islamismo. Presto anzi ascolto alla parola di Maometto, e fu uno dei primi (secondo alcune
tradizioni, peraltro poco attendibili, il primo addirittura: v. Th. Noéldeke in Zeitscrift der
deutschen morgenldndischen Gesellschaft, LII, (1898) pp. 16-33) a convertirsi alla nuova fede,
e fu fedele seguace di Maometto, il quale lo prese come compagno nella sua emigrazione a
Medina (v. &gira). Per tale circostanza, e per essere sua figlia ‘A'ishah (v.) la sposa
prediletta di Maometto, egli venne a trovarsi in una condizione singolarmente elevata
tra i primi musulmani; tuttavia, durante la vita di Maometto, non godette di privilegi

4



particolari, anche perché, a quanto sembra, la sua indole era modesta e scevra di

ambizione. Soltanto alla morte di Maometto nello sbigottimento prodotto
dall'inaspettata scomparsa del profeta, Abu Bekr ebbe il sommo merito di non
disperare dell'avvenire, e fu riconosciuto, pill per generale consenso che per un atto
formale di elezione, quale capo della giovane comunita (10 égira = 632 d. C.). In tale
qualita egli, spiegando un'azione energica per mantener salda la compagine dei

musulmani, combatté gagliardamente le tribu arabe scioltesi dal vincolo di fedelta a
Maometto.

La morte avvenuta poco dopo (13 égira = 634 d. C.) gli impedi di condurre a termine
I'opera, che fu proseguita e inaspettatamente ampliata dal suo successore ‘Omar, di
mente piu vasta e di carattere piu forte, all'influenza del quale Abt Bekr si era
volontariamente sottomesso, e che aveva avuto una parte decisiva nella proclamazione del
primo califfo. La pia tradizione islamica ha circondato la figura di Abu Bekr di un nimbo di
santita leggendaria. Egli € il modello della sapienza, dell'onesta, della moderazione, della
carita, dell'ascesi. Centinaia di sentenze, relative a ogni sorta di questioni religiose e
giuridiche, vengono fatte risalire a lui, con assai scarsa verosimiglianza storica. Anche
il stfismo (v.) ravvisa in lui una delle fonti principali della dottrina e della pratica mistiche, e
fino ai nostri giorni i suoi presunti discendenti (presunzione assai poco fondata) esercitano in
quasi tutto il mondo musulmano una specie di supremazia sulle confraternite religiose. A
questa venerazione non partecipano gli Sciiti (v.); essi, o almeno quelli tra loro che
seguono tendenze estremiste, maledicono in Abu Bakr I'usurpatore del califfato, che,
secondo loro, sarebbe toccato di diritto ad ‘Ali, genero e cugino di Maometto, e alla
sua discendenza. Ad Abu Bekr é attribuita, tra I'altro, la prima raccolta del Corano,
attribuzione che la critica storica moderna tende a ritenere apocrifa.

Bibl.: Enciclopedia dell'Islam, Leida 1908 segg. (in edizione francese, tedesca, inglese), I, pp.
85-87; L. Caetani, Annali dell'Islam, Milano 1905 segg., I-1I, passim, e specialmente III, pp.
81-131; H. Lammens, Le triumvirat Aboii Bakr, ‘Omar et Abod ‘Obaida in Mélanges de la
Faculté Orientale, Beirut 1910, IV. V. inoltrecaliffato e arabi: Storia.

1.2/ Omar, di Giorgio Levi Della Vida (Enciclopedia Italiana, 1935)

‘OMAR (arabo ‘Umar). - [...] “Omar ibn al-Khattab, una delle piu potenti personalita
dell'Islam primitivo, passo all'improvviso da una vivace opposizione alla fede
predicata da Maometto a un entusiastico ardore per essa. Emigrato a Medina con
Maometto e legato intimamente con Abl Bekr (v.), esercitd una grandissima influenza come
consigliere sia del profeta sia del primo califfo, il quale lo designo a succedergli. Durante il
suo califfato (13-23 eg., 634-644 d. C.) si compirono le prodigiose conquiste

arabe (v. arabi: Storia), cui ‘Omar non partecipo direttamente, dirigendone I'andamento da
Medina. A lui & dovuta la prima organizzazione dell'impero arabo, della quale la tradizione gli
attribuisce particolari legislativi che in parte furono fissati soltanto pitu tardi, ma le cui norme
fondamentali risalgono certo a lui. Parte cospicua ebbe altresi nell'elaborazione della
legge religiosa; anche qui la tradizione gli ha assegnato piu di quanto gli spetti in
realta, ma non in misura cosi estesa come si vuole dalla critica piu radicale. Di
indomabile energia, rigoroso fino all'estremo, facile alla collera, ‘O. é tuttavia
rappresentato dalla storiografia musulmana (anche qui con sostanziale esattezza)
quale profondamente pio, modesto nel tenore di vita, modello di giustizia imparziale. [...]

Bibl.: Per ‘O. I, v. L. Caetani, Annali dell'lslam, 11I-1V, Milano 1910-1912; per ‘O. II, v. arabi:
Storia.



1.3/ Othman, di Giorgio Levi Della Vida (Enciclopedia Italiana, 1935)

‘OTHMAN (arabo ‘Uthman). - Terzo califfo dell'Islam, dal 23 al 35 égira (644-656 d.

C.). Benché membro della famiglia degli Omayyadi ostile a Maometto, fu uno dei
primi convertiti e prese parte all'égira; sposo due figlie del profeta. Scelto califfo dal
consiglio elettivo nominato da Omar in punto di morte continuo in sostanza la politica del suo
predecessore, appoggiandosi tuttavia troppo esclusivamente ai membri della propria
famiglia, il che gli procuro acerbe ostilita, anche da parte degli antichi compagni di
Maometto. Debole d'indole, non seppe né schiacciare gli avversari né mutare il sistema
seguito; va tuttavia osservato che molte misure delle quali gli fu imputata la responsabilita (tra
I'altro la costituzione di estesi territori demaniali) non erano se non la conseguenza della
politica di Omar. Assediato nella propria abitazione a Medina da un gruppo di rivoltosi
provenienti dall'Egitto, ma non senza la partecipazione, o almeno la tacita
condiscendenza, di ‘Ali e di altri tra i primi musulmani, fu massacrato. La sua morte
segno il principio delle lotte civili e religiose in seno all'Islam. I| nome ‘Othman, portato
dall'eponimo degli Ottomani e da altri sovrani e personaggi storici di quella stirpe, assume in
turco la pronuncia di ‘Osman (v.).

Bibl.: L. Caetani, Ann. dell'Islam, VII-VIII, Milano 1914-18.

1.4/ Ali, di Giorgio Levi Della Vida (Enciclopedia Italiana, 1929)

ALI (‘Ali; I'accentuazione Ali & dovuta all'influsso della pronuncia turca). - Quarto
califfo degli Arabi, l'ultimo dei cosiddetti Rashidin "i ben diretti" (v. califfato). Stretto parente
di Maometto, essendo suo padre, Abu Talib, fratello del padre di Maometto (erano
figli di ‘Abd al-Muttalib, figlio di Hashim, dal quale antenato prendeva il nome l'intera
famiglia), era pero di parecchi anni, forse una trentina, piu giovane di lui. Benché non
sia da prestar fede alla tradizione che fa di lui il secondo o il terzo seguace dell'Islam, certo &
che egli fu tra i primi ad abbracciare le idee religiose del cugino e lo segui nell'égira,
(I'emigrazione a Medina), non pero lo accompagno all'atto della partenza (la pia tradizione si &
ingegnata di giustificare questo ritardo). Il suo matrimonio con la figlia primogenita di
Maometto, Fatimah (v.), rese piu stretti i suoi vincoli di parentela col Profeta:

tuttavia, benché partecipasse valorosamente a tutte le battaglie dell'Islam nascente e
fosse mandato da Maometto in missione politica nel Yemen, non sembra aver goduto
di alcuna posizione di privilegio presso il suocero, sul quale invece esercitavano un
influsso incontestato la giovane moglie ‘A'ishah (v.), il padre di lei Abai Bekr (v.) e
‘Omar (v.). Sicché, alla morte di Maometto, Ali rimase escluso non solo dalla
successione, ma anche da qualsiasi partecipazione alla vita politica, il che non
soltanto fu sentito da lui come un grave affronto fatto alla sua condizione di stretto
parente del Profeta (questa, secondo le norme consuetudinarie dell'Arabia preislamica, non
gli conferiva un diritto specifico alla successione, ma costituiva pur sempre un titolo di
preferenza che poteva esser fatto valere accanto ad altri), ma fece di lui il centro
dell'opposizione manifestatasi in seno alla comunita musulmana contro il favore sempre
crescente che i membri della classe dirigente meccana, convertiti dell'undecima ora, godevano
presso i califfi a danno dei piu antichi e pilu fedeli compagni del Profeta, e specialmente dei
Medinesi, che lo avevano accolto profugo e assistito nei difficili inizi della sua azione politico-
religiosa (i cosiddetti Ansar "gli aiutatori"). Tale opposizione raggiunse il colmo negli ultimi anni
del califfato di ‘Othman (v.), e quando questi fu ucciso a Medina (35 égira = 656 d. C.), Alj,
nello scompiglio suscitato dall'eccidio e tra lo sbigottimento dei partigiani
dell'assassinato, fu proclamato califfo dai notabili Ansar e da altri autorevoli
compagni. E dubbio se egli sia stato responsabile dell'uccisione di ‘Othman: forse non
vi ebbe parte diretta, ma il suo prolungato atteggiamento di oppositore irreducibile e
il vantaggio che egli ne trasse dovevano facilmente dare appiglio ai peggiori sospetti,
tanto piu che proprio tra i suoi piu fanatici partigiani si trovavano i promotori della rivolta finita
nell'assassinio. Nonostante il trionfo di Medina, Ali si trovo, fin dall'inizio del suo

6



regno, impigliato nelle piu aspre difficolta; alla Mecca scoppio una rivolta facente
capo ad ‘A'ishah e ai due autorevoli compagni Talhah e az-Zubair: delle provincie,
mentre 1"Iraq e I'Egitto erano divisi tra partigiani e oppositori, la Siria, il cui governatore
Mu‘awiyah (v.), stretto congiunto di ‘Othman, disponeva di un esercito agguerrito e
disciplinato, era tutta intera contro di lui. Ali, per non lasciarsi prevenire dai ribelli della
Mecca che si erano diretti verso I''Iraq, mosse a quella volta e costitui la sua sede ad al-
Kufah, mentre quelli s'impadronivano di al-Basrah |'altro grande centro della regione. La
disfatta dei ribelli nella battaglia del Cammello (36 €g. = novembre 656) e il
prevalere dei suoi partigiani in Egitto parvero assicurare il successo ad Ali: gli
restava da sconfiggere Mu‘awiyah, pericoloso non solo per la sua forza militare, ma
altresi per il grande prestigio che la sua situazione di vendicatore del parente ucciso
gli conferiva secondo la mentalita araba, che seguitava a considerare i conflitti politici alla
stregua delle tradizionali lotte di tribu sorgenti da questioni relative alla vendetta del sangue.
Tale situazione fu abilmente sfruttata da Mu’awiyah, mentre Ali non si mostro politico
avveduto. Scontratisi i due contendenti a Siffin (localita sulla riva destra del medio
Eufrate), Mu‘awiyah, che si era accordato con I'astuto ex-governatore

dell'Egitto ‘Amr ibn al-‘As (v.), riusci a far sospendere le ostilita e a indurre Ali, che
era riluttante e consenti solo sotto la pressione di una parte dei suoi seguaci, ad
accedere a un giudizio arbitrale. Questo non ebbe invero alcun risultato, ma da una parte
fece guadagnar tempo a Mu‘awiyah e gli valse la conquista dell'Egitto, dall'altra provoco la
scissione dei seguaci di Ali, molti dei quali lo abbandonarono, costituendo quella che
divenne poi una delle principali sétte politico-religiose dell'Islam, i Kharigiti (v.). Essi,
benché Ali ne facesse strage (38 ég. = luglio 657), non furono interamente distrutti,
e andarono anzi aumentando continuamente di humero, provocando movimenti
insurrezionali nel territorio gia sottomesso ad Ali. Questi fu poi a poco a poco abbandonato da
alcuni dei piu ragguardevoli dei suoi partigiani, i quali, vedendo che la sorte gli si faceva
contraria, si lasciarono sedurre dalle lusinghe di Mu‘awiyah; e questi, sicuro ormai di un vicino
trionfo rinunziando ad ulteriori azioni guerresche in grande stile, esauri gradatamente le forze
di Ali e ne scalzo il prestigio con una serie di scorrerie, che giunsero talvolta al centro
stesso del suo territorio. Ali era senza dubbio prossimo alla rovina definitiva quando
cadde assassinato, ad al-Kifah, dal kharigita ‘Abd ar-Rahman ibn Mulgiam (40 ég. =
gennaio 661), dopo poco piu di quattro anni di regno, durante i quali la sua sovranita
non era stata effettiva che sopra una parte soltanto dell'impero arabo.

Il giudizio storico sul carattere di Ali € reso difficile dalla circostanza che il prevalere delle
tendenze favorevoli a lui, nel campo della politica e della religione, ha invaso anche la
storiografia araba, si che riesce arduo il distinguere il nucleo primitivo della tradizione dalle
alterazioni tendenziose. Tuttavia i frammenti avanzati della storiografia omayyade e le allusioni
e gli spunti polemici della stessa tradizione alida permettono alla critica di ricostruire le linee
maestre del processo storico e di farsi un concetto adeguato della personalita di Ali. Egli fu
senza dubbio uomo valoroso, ma gli mancarono le doti essenziali dell'uomo politico, prime fra
tutte l'intuizione del momento favorevole e la conoscenza degli uomini, doti che il suo
avversario possedeva invece in sommo grado. La sua morte tragica e, piu ancora,
I'antagonismo tra Siria e ‘Iraq, che, dovuto a cause complesse, s'impersono nel
contrasto tra gli Omayyadi e gli Alidi conferirono ad Ali un prestigio religioso
superiore a quello di qualunque altro compagno di Maometto. La sua leggenda, che
dovette costituirsi, nelle sue linee essenziali, a pochi anni dalla sua morte, & entrata a far
parte del corpo ufficiale delle credenze musulmane in seguito al trionfo degli
Abbasidi (v.); pertanto I'ortodossia musulmana & unanime nell'attribuire ad Ali meriti
eccezionali (che gli sono invece negati dagli eretici kharigiti) e a ravvisare in lui il maestro e il
modello di ogni virtl e dottrina religiosa, della sapienza giuridica e perfino delle scienze
profane (p. es. della grammatica). Migliaia di tradizioni religiose e giuridiche

(v. hadith, sunnah) sono fatte risalire a lui, e anche nello sviluppo delle dottrine mistiche egli
compare come uno dei sommi maestri (v. stfismo).



Ma molto piu innanzi procedono nell'ammirazione e nella venerazione per Ali le
dottrine degli Sciiti (v.), per i quali Ali non solo é il piu grande tra i discepoli di
Maometto, ma é addirittura collocato in una categoria a parte, a un'altezza
incommensurabilmente superiore; gli estremisti sciiti, come sara detto a suo luogo,
giungono perfino a porre Ali al disopra di Maometto (che ne avrebbe usurpato il posto) e a
deificarlo (v. anche ahl-i haqq).

Il nome ‘Ali, appunto in grazia della venerazione di cui il califfo & fatto segno, &
frequentissimo nell'onomastica musulmana cosi antica come moderna. In
quest'ultima esso si ritrova spesso accoppiato a quello di Maometto

(Mohammed ‘Alr). Diffuso € anche, ma solo nelle regioni orientali dell'Islam (Persia, Ihhdia),
il soprannome Haidar che fu dato ad Ali e che, benché la tradizione lo interpreti in significato
onorifico ("il leone"), & certamente un nomignolo ingiurioso affibbiatogli dai nemici (forse "il
panciuto": v. Levi Della Vida, in Riv. d. studi or., IV, p. 1075), cosi come significato
originariamente dispregiativo ha la kunyah (v.), sotto la quale Ali & spesso

designato, Abd Turab "il polveroso"” (v. Noldeke, in Zeitschr. d.deutschen Morgenl. Ges., LII,
pp. 29-30), che poi fu anch'essa interpretata in senso onorifico. La kunyah che Ali stesso
portava era, del resto, Abi'l-Hasan, dal nome del suo figlio primogenito (v. alidi).

La fama di Ali, in quanto oggetto della particolare venerazione degli Sciiti, ha fatto si
che egli sia uno dei pochissimi eroi dell'Islam primitivo di cui sia giunta notizia al
Medioevo cristiano: Dante, come € noto, lo menziona (Inf., XXVIII, 32).

Bibl.: Le fonti sono raccolte in traduzione e criticamente ordinate in L. Caetani, Ann. dell'Islam,
IX-X, Milano 1926; ricchissimo materiale anche in vari scritti del p. H. Lammens, specialmente
in Etudes sur le régne de Mo'awia 1" (Mél. de la Faculté orient., I-11I), Beirut 1906-1908, e

in Fatima et les filles de Mahomet, Roma 1913; G. Levi Della Vida, I/ califfato di Ali secondo il
kitab ansab al-ashraf, in Riv. d. studi or., VI, Roma 1913.

1.5/ Khalid ibn al-Walid, di Giorgio Levi Della Vida (Enciclopedia
Italiana, 1933)

KHALID ibn al-Walid. - Celebre capitano arabo, il principale autore delle conquiste
avvenute nei primi tempi dell'Islam. Della stirpe nobile dei Makhzum, la piu cospicua,
accanto agli Omayyadi, nell'aristocrazia della Mecca, fu dapprima ostile a Maometto,
ma si uni poi a lui e comando alcune delle spedizioni guerresche organizzate da
Maometto. Dopo la morte di costui, ebbe parte principale nel domare la ribellione scoppiata
nell'Arabia meridionale e orientale contro I'egemonia islamica. Iniziatesi nel 12 eg. (633 d. C.)
le grandi campagne di conquista, apri la via all'occupazione della Persia espugnando la citta di
al-Hirah, poi, con una marcia attraverso il deserto che é rimasta celebre nella storia
delle spedizioni militari, comparve improvvisamente in Siria, e il suo intervento
decise in favore degli Arabi la lotta gia iniziata da questi contro i Bizantini (v. arabi:
Storia). Per motivi non bene precisati, forse dovuti alla troppo grande popolarita datagli dalle
sue vittorie, il califfo ‘Omar gli tolse il comando supremo, ma egli continuo in
sott'ordine a partecipare alla guerra, dando ancora prova del suo singolare talento
strategico e del suo coraggio personale. Mori nel 21 é&g. (641-642 d. C.), e la sua memoria
€ rimasta viva nella sua tradizione, che ne ha sviluppato in maniera leggendaria le gesta in
elaborazioni di carattere epico composte probabilmente all'epoca delle crociate

(la Conquista di Siria del cosiddetto Pseudo-Wagqidi). Il soprannome "Spada di Dio" gli
sarebbe stato dato da Maometto dopo le sue prime vittorie.

N.B. de Gli scritti. A Khalid ibn al-Walid & attribuita la frase che riecheggia negli scritti di
Osama Bin laden e nei proclami di alcuni mujaheddin odierni: «Porto uomini che desiderano
la morte come voi desiderate la vita».



2/Arabi, di G. L. D. V., M. G.,, M. G,, J. R. (Enciclopedia
Italiana, 1929)

Storia

L'Islam e l'impero arabo. - Lo stato teocratico di Medina e I'unificazione politica dell'’Arabia. -
Con lo stabilirsi della comunita musulmana (per la storia religiosa v.islamismo, maometto) a
Yathrib (che d'ora innanzi assume il nome di al-Madinah, Medina) si costituisce I'embrione
di un organismo politico fino allora ignoto all'Arabia: lo stato teocratico. Maometto,
giunto a Medina con un esiguo numero di seguaci verso la fine del 622, vi esercita
opera di pacificazione fra le due tribu rivali al-Aws e al-Khazrag, le amalgama coi
suoi fedeli, distrugge e sottomette, dopo un breve periodo di convivenza pacifica, la
popolazione ebraica, e crea una comunita nella quale il vincolo di associazione & dato
non gia dalla comunanza del sangue, ma da quella della fede e del culto

(ummah "nazione", o giama‘ah "comunita"). A capo di essa sta Allah, il quale le
manifesta i suoi voleri attraverso le rivelazioni coraniche fatte al Profeta, e dal decreto divino
originano le prime rudimentali istituzioni di diritto pubblico (elemosina legale, spartizione del
bottino) e di diritto privato (matrimonio, eredita).

La comunita medinese, mentre si organizzava sotto il suo capo, si cimentava nella
guerra coi Meccani. La battaglia di Badr (2 egira, 623 d. C.), in cui i seguaci di
Maometto sorpresero e misero in rotta una carovana di Coreisciti riportando bottino
e prigionieri, non differi nel suo aspetto esterno dalle solite razzie; ma il successo cemento
['unita dei musulmani e diede loro la piena coscienza dell'irremissibile rottura col

passato. L'anno seguente i Meccani sconfissero i musulmani a Uhud presso Medina, e
nel 5 &g., 627 vennero, con l'aiuto di tribu alleate, a porre assedio alla citta stessa,
furono respinti, e il loro insuccesso valse ad accrescere il prestigio di Maometto, il quale,
continuando la sua sistematica campagna contro gli Ebrei, dopo averli massacrati o
espulsi da Medina soggiogo la loro fiorente colonia di Khaibar, e in seguito le altre,
arricchendo sé e i suoi col bottino e con I'esigere meta dei proventi delle terre. Lo
stato medinese andava cosi acquistando una maggiore estensione territoriale; si costituivano,
con la quota di terre e di bottino spettante "ad Allah e al suo profeta", un demanio e un erario
pubblico. Richiamate dalla prospera fortuna di Maometto, molte tribu dell'Arabia
centrale gl'inviarono ambascerie e strinsero patti d'amicizia con lui (la tradizione li
considera come vere e proprie conversioni all'islamismo), accettando di pagargli tributo
e di accogliere suoi rappresentanti. Gli stessi Meccani, convinti ormai di non poter debellare il
fuoruscito, si rassegnarono a trattare con lui: fu dapprima concluso un armistizio (tregua di al-
Hudaibiyah, 6 €g., 628), due anni dopo Maometto entrava come trionfatore alla Mecca (ch'egli,
con accorta politica, aveva proclamata citta santa dell'Islam) e la riuniva allo stato di

Medina; mediante un tacito compromesso con l'aristocrazia coreiscita, questa, in
cambio della sua adesione alla nuova fede e al nuovo ordine di cose, conservava
nella direzione politica dello stato musulmano quell'influenza di cui aveva goduto al
tempo del paganesimo: da essa usciranno, negli anni seguenti, i generali, i
governatori, i califfi che conquisteranno e reggeranno lo sterminato impero arabo. Il
trionfo di Maometto si risolveva pertanto, con un paradosso non infrequente nella storia, in un
aumento di prestigio per coloro che lo avevano prima combattuto, ma esso conferiva
all'egemonia dei Coreisciti sull'Arabia centrale un carattere e un'energia nuovi, costituiti dal
segnacolo della religione e dalla fede nell'assistenza divina sempre presente ed agente
attraverso il Profeta vittorioso.

Questi tuttavia mantenne la propria sede a Medina, dove il nucleo dei suoi primi compagni gli
formava una sorta di consiglio autorevole e devoto e dove le due tribu che gli avevano prestato
aiuto nei giorni delle prove piu dure, ormai unificate sotto la denominazione generale

di Ansar ("gli aiutatori"), costituivano per lui il pit valido e fedele presidio. E a Medina

9



appunto, in seno ai Compagni e agli Ansar, si formo quella salda compagine la quale,
all'inaspettata morte di Maometto (13 rabi’' I 11, 8 giugno 632), non dispero
dell’'avvenire dell'Islam, e ne affido la direzione politica e religiosa ad Abu Bekr (v.), il
fedele e saggio compagno, padre di ‘A'ishah (v.), la sposa prediletta del Profeta. Il titolo

di khalifah ("successore"), che Abu Bekr assunse o che gli fu dato, mancava, come di ogni
precedente storico nella tradizione araba, cosi di ogni precisazione teorica: con esso si volle
indicare, non gia che il carattere profetico fosse trasmissibile ad altri dopo Maometto, ma che il
nuovo reggitore della comunita I'avrebbe guidata secondo lo spirito del Profeta

scomparso; l'idea che nuovi problemi si sarebbero presentati, che decisioni d'indole
generale e fondamentale avrebbero dovuto essere prese indipendentemente da
quanto aveva fatto e detto Maometto, non poteva affacciarsi alle menti di coloro che
ne raccolsero I'eredita senza preparazione preventiva. Come in quasi tutti i grandi
rivolgimenti storici, risoluzioni d'importanza capitale per I'avvenire furono prese sotto lo
stimolo della necessita urgente, e le conseguenze remote non furono né prevedute né valutate
(v. califfato, califfo).

Abl Bekr ebbe, fin da principio, I'assistenza continua di ‘Omar (v.), la cui personalita potente si
era gia manifestata essendo ancor vivo Maometto e che fu, dopo il breve periodo del califfato
di Abd Bekr (morto nel 13 &g., 634), il suo naturale successore. I primi tempi del califfato
furono straordinariamente difficili: la maggior parte delle tribu alleate, ritenendosi
legate soltanto personalmente con Maometto, rifiutarono il tributo e rimandarono i
rappresentanti musulmani. Dalla pretesa del califfo, che i patti continuassero a esser

validi, risulto una violenta guerra (conosciuta col nome di riddah "apostasia"), in cui i
musulmani, con I'aiuto delle tribu rimaste fedeli, sgominarono i ribelli, dopo una lotta
piu aspra e piu sanguinosa di quante da gran tempo avesse conosciute I'Arabia
(battaglia della al-Yamamah 12 ég., 633). Conseguenza della vittoria fu I'unificazione della
maggior parte dell'Arabia sotto il dominio dell'Islam, il quale peraltro rispettd (né avrebbe
potuto essere altrimenti) I'assetto sociale del paese, ma in un certo senso amalgamo le tribu,
costringendole, di buona o di cattiva voglia, entro un organismo superiore, nella cornice del
quale esse vivranno e agiranno d'ora in avanti, per forte che sia e continui a essere il loro
innato particolarismo. Per tal modo I'Arabia, per la prima volta nel corso della sua storia,
conobbe l'unita nazionale; sennonché (circostanza, questa, grave di conseguenze) tale unita &
formulata in termini religiosi: arabismo e islamismo sono sinonimi, e tali rimarranno per lungo
tempo avvenire;l'Islam, anche dopo esser divenuto religione e civilta universalistica,
non riuscira mai a spogliarsi interamente della veste araba nella quale dapprima é
comparso nella storia mondiale.

Le conquiste e la formazione dell'Impero arabo. - Il fenomeno della formazione
dell'impero arabo & uno dei piti meravigliosi che la storia delle conquiste militari
ricordi: in dieci anni (13-23 é&g., 634-644) poche decine di migliaia di Beduini
sbaragliano gli eserciti di due potenti imperi e fondano uno stato unitario che si estende
dall'altipiano iranico fino alla Cirenaica, e che pochi decenni dopo si estendera dall'India
all'Atlantico. L'indagine storica, cercando di darsi ragione delle cause e degli elementi di questo
fenomeno, riesce a sceverare questi e quelle con chiarezza sufficiente; I'essenza specifica e
intima del fenomeno stesso, la causa ultima del suo essere concreto rivestono tuttavia quel
carattere di unicita, non privo di mistero, al quale & improntato ogni grande avvenimento
storico. All'affermarsi del nuovo principio unificatore dell'Arabia faceva riscontro, nei
due imperi confinanti, una profonda crisi, attraverso la quale si andava compiendo la
decadenza delle monarchie bizantina e sasanide, stremate dalla diuturna rivalita (che
era culminata tra la fine del sec. VI e l'inizio del VII con la temporanea conquista persiana della
Siria e dell'Egitto e con la loro riconquista per opera di Eraclio), profondamente scisse dalle
contese religiose (nell'Impero bizantino tra I'ortodossia imperiale e il monofisismo
prevalente nelle provincie orientali, in quello sasanide tra lo zoroastrismo ufficiale e
il cristianesimo nestoriano delle provincie di lingua aramaica), esaurite per
I'intollerabile fiscalismo, causa ed effetto a un tempo di quell'esaurimento; si aggiunga,
per Bisanzio la minaccia delle invasioni slave nei Balcani, la guerra coi Longobardi in
10



Italia; per la Persia, I'azione dissolvente del feudalesimo e della casta sacerdotale dei
magi. Attraverso le frontiere del deserto ormai sguarnite di presidi indigeni (v. sopra)
incursioni di nomadi erano avvenute con particolare intensita negli anni immediatamente
anteriori all'Islam, e specialmente lungo il confine del basso Eufrate avevano avuto luogo
scontri vittoriosi degli Arabi coi Persiani (battaglia di Dhiu Qar, 6107?). La grande invasione
araba non fu, in sostanza, se non la prosecuzione intensificata di quelle incursioni.

La tesi storica prevalente in passato, secondo la quale le conquiste arabe sarebbero
state dovute a un prorompere di fanatismo religioso e avrebbero avuto per fine
immediato la conversione degli infedeli ("I'Islam o la morte!" & la frase leggendaria
in cui si compendia questa tesi), é stata refutata definitivamente dagli argomenti del
Caetani (v. bibl.), il quale ha richiamato I'attenzione su un duplice aspetto delle conquiste
stesse: esse furono iniziate proprio da quelle tribu abitanti I'estremo Nord dell'Arabia che erano
le meno tocche dall'influsso musulmano, e inoltre, durante l'intero primo secolo
dell'impero arabo, le conversioni tra i popoli conquistati furono relativamente poche
e non sempre desiderate dai conquistatori, dei quali la religione musulmana rimase
appannaggio esclusivo. Le conquiste, secondo le deduzioni estreme del Caetani, non
avrebbero avuto né carattere né fine religiosi: il loro primo e intimo movente sarebbe anzi da
attribuirsi a cause fisiche, ossia al progressivo inaridimento del clima arabo, per cui le tribu
nomadi, prive di pascoli abbondanti, sarebbero state mosse alla ricerca di terre piu fertili.
Secondo questa costruzione storica, le conquiste arabe rappresenterebbero I'ultima fase della
plurimillenaria espansione dei Semiti (v. il principio della presente voce) e l'islamismo non
sarebbe se non I'occasione che favori e accelerd un processo autonomo e fatale. In realta il
fattore religioso ebbe un'importanza decisiva nell'imprimere al movimento di
conquista degli Arabi un carattere di unita, nel sostenere lI'entusiasmo degl'invasori,
nel dar loro la possibilita di costituirsi in stato organico nei vastissimi territori
occupati, nell'esprimere dalla massa barbarica quelle energie individuali che seppero
dirigere e governare il movimento anarchico dei Beduini. Occorre tuttavia non
equivocare sul termine religione": esso va inteso nell'accezione molteplice e ricca di gradazioni
e di sfumature che l'indole del fenomeno religioso comporta, e non significo probabilmente,
per la maggior parte di coloro che presero parte alle conquiste arabe, se non la fede
elementare nell'aiuto soprannaturale di Allah, che aveva mandato il Profeta per
procurare agli Arabi trionfi e ricchezze. Un tal genere di fede, che il successo dovette
rinsaldare a dismisura, non implica né un capovolgimento della psiche beduina né la
comprensione di astruse dottrine teologiche.

Iniziatesi sotto Abl Bekr, le conquiste presero un andamento piu organico e regolare mercé
I'energico intervento del califfo ‘Omar, il quale, pur senza muoversi da Medina, ne assunse la
direzione e nomino al comando delle milizie arabe (piu accozzaglia di tribu che esercito
regolare) generali di sua fiducia, tolti dai Compagni piu anziani o dall'aristocrazia coreiscita.
Costoro, benché impreparati al nuovo compito tanto piu vasto e complesso di quanto essi
avessero mai operato e veduto nella cerchia ristretta della politica meccana, rivelarono
capacita insospettate: Aba ‘Ubaidah ibn al-Giarrah, Sa‘d ibn Abi Waqqas, ‘Amr ibn al-
‘As, Yazid ibn Abi Sufyan e suo fratello Mu‘awiyah condussero gli Arabi alla vittoria
sopra le truppe bizantine e persiane, nonostante la secolare tradizione militare e la
superiorita di armamento di queste. Ma sopra tutti rifulse il genio guerresco di Khalid
ibn al-Walid (v.), gia vincitore della riddah, il quale, dopo aver contribuito alle vittorie sui
Persiani compiute da al-Muthanna ibn al-Harith, un capo della tribu cristiana di confine degli
Shaiban, raggiunse I'esercito di Siria con arditissima marcia attraverso il deserto,
prese di fianco I'esercito bizantino e lo sconfisse ripetutamente (battaglie di
Agnadain, di Fihl, del fiume al-Yarmiik, 13-15e&g., 634-636), costringendolo a
sgombrare la Palestina e gran parte della Siria. Anche piu fulminea e piu definitiva fu
la lotta contro i Persiani: in una serie di battaglie (al-Buwaib, al-Qadisiyyah, Gialtla, 14-16
€g., 635-637) il loro esercito fu disfatto e i suoi avanzi si salvarono a stento sull'altipiano
iranico, dove l'inseguimento per parte degli Arabi procedette pit lentamente; ma I'alta e la
bassa valle dell'Eufrate e del Tigri, comprendenti la Babilonide (al-‘Iraq) e la Mesopotamia (al-
11



Giazirah), e la stessa capitale dell'Impero, Ctesifonte-Seleucia (in arabo al-Mada'in), rimasero
in mano degl'invasori. I Bizantini resistettero piu a lungo: sconfitti in campo aperto, si
ritirarono nelle citta costiere della Siria, al riparo delle fortificazioni e sorretti dalla
flotta, né gli Arabi, ignari dell'arte dell'assedio, furono per allora in grado di
sloggiarli; anche molte delle citta dell'interno si sottrassero da principio
all'occupazione e rimasero come isole sperdute in mezzo alle campagne di cui gli
Arabi erano padroni incontrastati: situazione che ricorda quella in cui si erano trovate,
duemila anni prima, molte di quelle medesime citta, allora in potere dei Cananei o degli Hittiti,
di fronte all'invasione degli Ebrei in Palestina. Ritiratesi le guarnigioni bizantine, la sola
autorita rimasta in piedi era quella dei vescovi, e furono essi appunto a trattare la
resa delle singole citta, che capitolarono a condizioni non troppo onerose (v. oltre):
poche soltanto furono prese d'assalto. Dalla Palestina, via naturale di transito all'Egitto, la
marea araba si riverso anche in questa direzione: I'impresa fu preparata e condotta, per
iniziativa spontanea, da ‘Amr ibn al-‘As, il quale, con geniale concezione strategica, punto
direttamente sulla fortezza di Babilonia (a sud dell'attuale Cairo), chiave delle comunicazioni
tra l'alto e il basso Egitto, e, battuti cola i Bizantini (19 &g., 640), isolo |'alto Egitto dal mare,
tagliando fuori Alessandria e il suo retroterra: la resa di Alessandria era inevitabile, e avvenne
poco dopo; il resto dell'Egitto cadde da sé in mano al conquistatore, che piu tardi (21 &g., 642)
si spinse fino alla Pentapoli (attuale Cirenaica) e a Tripoli, scacciando anche di li le guarnigioni
bizantine. Nel frattempo luogotenenti del califfo estendevano la conquista alla parte
settentrionale della Siria, giungendo in breve alla catena del Tauro, le cui aspre gole, facili a
difendersi, chiusero all'invasione la via dell'Asia minore, e segnarono, per quattro secoli
ancora, il confine tra I'impero bizantino e il nuovo impero arabo. La facilita con la quale gli
eserciti bizantino e persiano furono sbaragliati ha un che di prodigioso: occorre
tuttavia tener presenti, oltre alle gia menzionate condizioni di decadenza dei due imperi, la
circostanza che parte delle loro milizie era formata di mercenari arabi, elemento infido che
passo agevolmente al vincitore consanguineo, e l'irruenza degli Arabi, i quali per la prima volta
nella loro storia mossero all'assalto con grandi masse di cavalleria che presero il posto degli
esili squadroni con i quali fino allora avevano condotto le loro incursioni.

La tradizione che attribuisce a ‘Omar il definitivo assetto amministrativo dello stato musulmano
ha, secondo il solito, accentrato intorno a una grande figura il risultato di un processo graduale
e complesso; ma nell'insieme ha veduto giusto: le vastissime, fulminee conquiste
compiute durante il califfato di ‘Omar suscitarono problemi impensati, cosi rispetto ai
rapporti tra gli abitanti delle terre conquistate e i nuovi signori, come rispetto
all'organizzazione di questi, i quali. esigevano soluzioni immediate; gli elementi
essenziali della costituzione e I'amministrazione dell'impero dovettero esser fissati senza
indugio. Gli Arabi si trovarono di fronte alle popolazioni della Mesopotamia, dell“Iraq, della
Siria, dell'Egitto in condizioni analoghe a quelle dei Germani nell'impero romano al tempo delle
invasioni barbariche. Il carattere militare dell'occupazione, la distinzione giuridica tra vincitori e
vinti vennero mantenuti: gli Arabi evitarono perfino, sul principio, di stabilirsi nelle citta, dove
le condizioni di vita erano troppo diverse dalle loro, e preferirono concentrarsi in localita
adatte, generalmente non lontane dai centri urbani, in grandi accampamenti nei quali ogni
tribu aveva il proprio quartiere e le abitudini della vita del deserto si perpetuavano senza troppi
mutamenti, mentre I'organizzazione militare non si spezzava e consentiva il rapido allestimento
di nuove spedizioni. Sorsero cosi i campi militari stabili (misr, plur. amsar) di al-Kifah
e di al-Basrah nella Babilonide, quello di al-Urdunn (Giordano) in Palestina, quello di
al-Fustat in Egitto, come piu tardi sorgera quello di al-Qairawan in Tunisia, e molti di
essi si trasformeranno poi in citta, le future metropoli provinciali, di popolazione e
carattere schiettamente arabi. Altrove questo processo di urbanizzamento degli Arabi si era
gia compiuto, come p. es. a Damasco. I conquistatori vivevano sul paese: ogni combattente
(mugqatil), in quanto tale e indipendentemente dalla quota parte di bottino che
poteva spettargli in seguito a una spedizione vittoriosa, riceveva uno stipendio
regolare (‘ata'), in corrispettivo del quale doveva provvedersi a proprie spese di armi e di
cavallo. La necessita di tenere un elenco degli aventi diritto allo stipendio da origine al
"registro" (diwan), in cui i combattenti sono suddivisi per tribu, che dara piu tardi il nome

12



all'intero organismo amministrativo. Ma non tutte le rendite, ordinarie e straordinarie, sono
divise tra i combattenti: la quinta parte di esse (la proporzione €& fissata dal Corano, e la
prescrizione continua una pratica dell'eta preislamica) costituisce il "tesoro di Dio" (mal Allah:
Iddio € qui, come sempre nella concezione teocratica, sinonimo di "stato"), che si alimenta
anche dell'elemosina legale (zakah), gia imposta ai fedeli dal Corano. Le rendite normali piu
cospicue provengono tuttavia dall'imposta cui sono soggetti gl'infedeli. A questi non
sono stati tolti né la proprieta né l'uso delle loro terre ma le comunita, cristiane la
piu parte, ma anche giudaiche e, nel territorio gia persiano, zoroastriche, sono tenute
a corrispondere un tributo in danaro o in natura, del puntuale ed esatto pagamento
del quale sono responsabili le autorita poste a capo delle circoscrizioni territoriali,
generalmente le stesse dell'amministrazione bizantina e sasanide; nelle citta, poi, per
lo piu i vescovi.L'ammontare complessivo del tributo (chiamato gizyah o kharag: i due
termini sono in origine equivalenti e si riferiscono il primo alla Siria e all'Egitto, il
secondo all'Iraq, ripetendo il nome da istituti preesistenti all'occupazione araba) é
fissato anno per anno (esistono papiri del sec. I dell'égira in cui tale sistema e
documentato) dal governatore arabo, e il capo della comunita infedele é libero di
ripartirne il carico a suo talento tra i propri amministrati. In cambio di questo tributo
gl'infedeli vengono presi sotto la protezione" dei musulmani (dhimmah, donde il nome
didhimmi (v.) col quale & designato il suddito non musulmano): i loro averi,
I'esercizio del culto e I'applicazione della loro legge nei rapporti personali sono
garantiti dall'autorita musulmana, che assume anche la loro difesa contro attacchi stranieri
(donde I'esenzione dei non musulmani dal servizio militare, che durera fino ai nostri giorni).
Nell'insieme, come si vede, condizioni non dure, e senza dubbio molto migliori di quelle che
erano fatte alle popolazioni indigene dai governi precedenti. La dominazione araba, passato lo
sbigottimento dell'improvvisa invasione, fu dunque accolta e tollerata di buon grado. S'intende
che dei tributi degl'infedeli era tenuta esatta registrazione: rimasero pertanto in piedi, nei loro
elementi essenziali, le amministrazioni precedenti, e, data l'incapacita degli Arabi di
provvedervi direttamente, gli antichi funzionari rimasero ai loro posti; perfino le lingue greca e
persiana continuarono a essere usate nei registri per quasi tre quarti di secolo, e la prevalenza
dell'elemento cristiano ed ebraico nel personale amministrativo durd lunghissimo tempo.
Tuttavia, accanto a quello antico andava formandosi tutto un nuovo organismo amministrativo,
emanante dal califfo e destinato alle particolari necessita militari e politico-religiose degli Arabi.
Ogni provincia ha un governatore (wa'mil o ‘amil), cui il califfo delega le funzioni di capo
militare e di direttore della preghiera pubblica, assistito da un corpo di guardia (shurtah).
Indipendente da lui, e nominato direttamente dal califfo, € il giudice (gagr), le cui attribuzioni,
da principio alquanto vaghe, andarono meglio determinandosi in progresso di tempo.

Gli enormi acquisti materiali dei primi invasori, estinguendo il loro desiderio di preda,
avrebbero dovuto far sostare I'espansione araba: se cosi non fu, il motivo ne va
cercato nell'afflusso di forze fresche richiamate dall'interno dell'Arabia dagli
straordinari successi di coloro che avevano iniziato le conquiste. Si apre cosi una
seconda fase di spedizioni militari, le quali si dipartono dai grandi accampamenti
fondati dai primi conquistatori (v. sopra) e s'irradiano in zone pilu estese: tale ¢€ il carattere
dell'espansione araba sotto il terzo califfo, ‘Othman (v., 23-35 &g., 644-656), e in questo
periodo si compie la conquista dell'intera Persia (I'ultimo re sasanide Yezdegerd III & ucciso
mentre tenta di salvare gli avanzi del suo regno rifugiandosi nei monti dell'Iran) e gli Arabi si
affacciano alle distese steppose dell'Asia centrale, venendo a contatto coi Turchi nomadi,
mentre, protendendosi lungo la costa orientale del Golfo Persico, giungono ai confini

dell'India. Dalla Siria spedizioni annuali infestano I'Asia minore e minacciano
I'Armenia, ma senza giungere a occupazioni permanenti. In Africa, il dominio arabo
oltrepassa i limiti dell'Egitto, della Pentapoli e della Tripolitania e s'insinua verso la
Tunisia, risale il Nilo e si stabilisce in Nubia. Contemporaneamente, per togliere ai
Bizantini il dominio del mare, si forma una marina da guerra araba (le ciurme dovettero
tuttavia continuare a essere reclutate tra gl'indigeni); le isole di Cipro, Rodi e Creta sono corse
e saccheggiate e la prima grande vittoria navale araba €& riportata dal successore di ‘Amr ibn

13



al-‘As nel governo dell'Egitto, ‘Abd Allah ibn ‘Abi Sarh, a Phoinix sulla costa della Licia (34 ég.,
654).

Le lotte civili e I'avvento degli Omayyadi. - Come Roma vide estendersi il suo impero pur
attraverso il divampare delle guerre civili, cosi il giovane impero arabo, mentre
proseguiva nelle conquiste, era profondamente turbato da rivolgimenti interni, che
erano a un tempo crisi di sviluppo e lontani prodromi di dissoluzione. Un intimo dissidio
era gia contenuto, come si € visto, nell'origine stessa dello stato islamico: I'elemento piu
intelligente, pil energico, piu civile era dato in esso da quell'aristocrazia meccana che aveva
osteggiato Maometto all'inizio della sua predicazione, e nella quale i musulmani di vecchia
data, e specialmente gli Ansar medinesi vedevano con risentimento la lunga infedelta e la
dubbia conversione preferite alla propria antica e sicura fede. Poiché appunto dell'aristocrazia
meccana ‘Omar aveva fatto la base della propria politica interna, a essa aveva affidato
comandi di eserciti, governi di provincie. Finché I'energico califfo rimase in vita, il suo senno
seppe mantenere in equilibrio i due partiti, la sua autorita seppe imporre silenzio ai
malcontenti; ma dopo la sua morte (egli cadde pugnalato da uno schiavo cristiano, per
vendetta privata, a quanto pare, ma non senza qualche sospetto di movente politico)
la bilancia piegd decisamente dalla parte dei Meccani: il suo successore, designato tra i propri
membri da un consiglio (shira) composto dei Compagni piu anziani, i quali erano peraltro tutti
meccani, risulto appunto il solo di essi che fosse a un tempo musulmano della prima ora e
membro dell'aristocrazia meccana aggiungendo a questi titoli quello di essere genero di
Maometto: ‘Othman, appartenente a un ramo della famiglia dei Banti Umayyah (Omayyadi,
‘Ommiadi, [v.]), la pit insigne delle grandi famiglie della Mecca. Uomo di sincera pieta
religiosa, ma vecchio e poco energico, Othman subi in misura larghissima I'influsso dei suoi
parenti, i quali finirono col ridurre nelle loro mani tutti i posti di governo, dai quali a mano a
mano vennero allontanati gli antichi Compagni e coloro stessi che erano stati i conquistatori del
vasto Impero; questo si trasformava a poco a poco in un appannaggio esclusivo degli
Omayyadi. Gl'interessi lesi si accomunarono in un'opposizione, nella quale alle rivalita gentilizie
si univa la reazione del sentimento pietistico (che gia andava accentuandosi in alcuni ambienti
musulmani), e si accusavano gli Omayyadi di disprezzare e violare le prescrizioni del Corano, di
voler riportare gli Arabi all'antico paganesimo. Le tribu che costituivano la massa dei
combattenti, sostanzialmente indifferenti alla contesa tra Coreisciti e Ansar, appoggiavano or
questi or quelli; e ad accentuare la scissione dei partiti si aggiungevano, fenomeno consueto,
interessi e passioni personali, differenze locali, circostanze fortuite. L'opposizione a ‘Othman
divenne sempre piu intensa, specialmente nelle provincie, dove I'autorita del centro
meno si faceva sentire: I'Iraq e I'Egitto furono i focolari della ribellione. Una
spedizione di facinorosi, venuta dall'Egitto a Medina per chiedere giustizia al califfo,
lo assedio nella sua stessa casa e, dopo un tumultuoso periodo di trattative,
penetratavi a forza, lo uccise (35 ég., 656).

L'opposizione a ‘Othman aveva fatto capo, da un lato ai due Compagni Talhah e az-
Zubair, gia entrambi candidati al califfato ai quali si era unita ‘A'ishah, I'astuta e
ambiziosa vedova del Profeta, dall'altro ad ‘Ali (v.), primo cugino e genero di
Maometto, il quale fin dalla morte di questo era stato oppositore sistematico dei tre
primi califfi. Presente a Medina al momento dell'uccisione di ‘Othman, ‘Ali fu acclamato califfo
dagli Ansar, appoggiati dagli Egiziani, sola forza armata che si trovasse nella capitale; i suoi
rivali furono costretti a riconoscerlo, ma subito dopo fuggirono alla Mecca e, unitisi ad ‘A'ishah,
decisero di cercare un appoggio nelle provincie, dove ormai si trovava il nerbo delle forze
arabe, e mossero su al-Basrah; ‘All li segui, e riusci a trovare aderenti e alleati ad al-Kifah:
della quale fece il suo centro. Cosi il califfato lasciava I'Arabia, e questa cessava, da
allora in poi, di aver parte significativa nello svolgimento della storia dell'Islam.
Ormai, del resto, la porzione piil numerosa e piu attiva del popolo arabo si era
riversata fuori della penisola, la quale anche dalla sua posizione eccentrica era
tenuta estranea ai grandi avvenimenti che si svolgevano nelle provincie e, vuota di
uomini e priva di risorse economiche, riprendeva il ritmo monotono della vita
beduina, restando soltanto Mecca e Medina citta sante dell'Islam e (con apparente

14



contrasto, in realta col carattere tipico di metropoli gloriose che gli eventi hanno escluse
dall'attivita politica attuale) a un tempo ritrovi d'arte e di vita mondana e centri di studi
religiosi.

Schiacciati i ribelli nella battaglia del Cammello presso al-Basrah (36 ég., 656), ‘Al si
trovo di fronte Mu‘awiyah (v.), il pil potente dei membri della famiglia omayyade, da quasi
vent'anni governatore della Siria, che durante l'ininterrotta guerra contro i Bizantini aveva
rinsaldato la disciplina delle sue milizie e se le era rese devote; uomo d'insuperata sapienza
politica, altrettanto saldo nei propositi quanto versatile nei mezzi per attuarli. Egli, chiamato
dalla legge dell'onore beduino a chieder vendetta del parente ucciso, non si atteggio ad
anticaliffo, ma pretese da ‘Ali che scindesse la propria responsabilita da quella degli
uccisori di ‘Othman e glieli consegnasse: proprio quello che ‘Alj, il quale aveva in essi
i suoi maggiori sostenitori, non avrebbe mai potuto fare. Riuscito vano ogni tentativo di
accordo, si venne a battaglia a Siffin sull'Eufrate (37 €g., 657), e dopo un lungo succedersi di
combattimenti incerti Mu‘awiyah indusse I'avversario a rimettere a due arbitri il giudizio intorno
all'uccisione di ‘Othman, giudizio da pronunziarsi secondo i dettami del Corano. L'arbitrato
riusci nel fatto una commedia, e gli arbitri si separarono senza aver concluso nulla, e
questo forse aveva appunto sperato e voluto Mu‘awiyah; poiché la sola convocazione
degli arbitri basto a staccare da ‘Ali parte dei suoi seguaci, tanto quegli spiriti di esaltata
fede religiosa, che ritenevano profanazione la nomina d'interpreti umani della parola divina,
quanto coloro che, direttamente implicati nel delitto di Medina, temevano le conseguenze di
un'inchiesta. I secessionisti, che assunsero il nome di Kharigiti (v.), furono disfatti da
‘All in un sanguinoso combattimento presso il Tigri (an-Nahrawan, non lungi dal sito
di Baghdad, 38 ég., 658), ma il movimento da essi suscitato, nonché cessare,
s'intensifico e, assumendo aspetti di guerriglia, semino il terrore e I'anarchia in tutto
I""Iraq. Quasi contemporanea fu la perdita dell'Egitto, dove ‘Ali era riuscito a spedire suoi
emissari; esso fu riconquistato a Mu’awiyah da ‘Amr ibn al-’As, il suo primo conquistatore e
governatore che ‘Othman aveva deposto, ma che aveva avuto la prudenza di non
compromettersi nella ribellione contro il califfo. Mecca e Medina stesse furono sottratte da
emissari di Mu’awiyah all'autorita di ‘All, sicché questi, rimasto padrone effettivo della
sola al-Kufah, era virtualmente debellato quando fu assassinato da un kharigita (40
€g., 661). I suoi piu intimi partigiani proclamarono successore suo figlio al-Hasan

(v. ‘alidi), ma il potere di lui rimase nominale: a Mu‘awiyah fu facile guadagnarsi, col
miraggio del trionfo ormai assicuratogli, gli ultimi fedeli del partito ‘alida; e i piu influenti capi
delle tribu, sanzionando cid che era ormai stato di fatto, lo proclamarono califfo a
Gerusalemme (41 ég., 661). Il potere supremo tornava agli Omayyadi, ma in mani ben
altrimenti salde che quelle di ‘Othman, e doveva rimanere nella stessa famiglia per
quasi un secolo, durante il quale I'impero arabo allargo ancora di piu i suoi confini e
trasformo profondamente il suo assetto interno.

15



