ederalismi.it

RIVISTA DI DIRITTO PUBBLICO ITALIANO, COMPARATO, EUROPEO

6 MAGGIO 2015

I Costituzionalistt europet e il
califfato nero
Dopo la sconfitta militare, un
confronto a tutto campo sulla
riespansione 1slamica

di Ciro Sbailo

Professore associato di Diritto pubblico comparato
Universita “Kore” di Enna



* X

* % %

I Costituzionalisti europet e il califfato
nero. Dopo la sconfitta militare, un
confronto a tutto campo sulla
riespansione islamica”

di Ciro Sbailo

Professore associato di Diritto pubblico comparato
Universita “Kore” di Enna

Sommario: 1. Premessa. 2. Alcune questioni di carattere metodologico. 3. Lo IS ¢ un fenomeno
islamico. 4. Lo IS ¢ uno Stato. 5. Il documento dei giuristi musulmani contro lo IS. 6. La lotta
contro la fitna. 7. 1 conflitti intorno all*‘alternativa islamica”. 8. “Polarita” islamica e

semplificazioni integralistiche 9. Conclusioni.

1. Premessa

Lo Stato Islamico (noto con la sigla IS, che sta per Islamic State) si espande in Medio Oriente e in
Nord Africa, guadagna consensi nell’Islam globale ed ¢, ormai, un brand a disposizione di gruppi e
individui appartenenti all’'Islam sunnita, in posizione antagonistica nei confronti dell’Occidente e
degli stessi musulmani esterni al sunnismo.' La sua sconfitta militare — ovvero il contenimento

controllato della sua zzs espansiva, in ragione degli equilibri che si vanno formando, in questo

* Articolo sottoposto a referaggio.

! Per una ricostruzione aggiornata, v. M. Molinari, I/ Califfato del terrore, Milano, Rizzoli, 2015. Cft., inoltre:
The Isiamic State of Iraq and the Levant: Branding, Leadership Culture and 1 ethal Attraction, Report to the Office
of University Programs, Science and Technology Directorate, U.S. Department of Homeland Security,
Novembre 2014. Cfr.: P. Mahadevan, The Neo-Caliphate of "Islamic State”, CSS Analyses in Security Poliey,
December, 2014; J. A. Turner, Religions Ideology and the Roots of the Global Jibad. Salafi Jibadism and International
Order, New York, Palgrave MacMillian, 2014; L. Napoleoni, Isis. lo Stato del terrore, Milano, Feltrinelli, 2015;
Aa. Vv., Chi ha panra del califfo. Limes. Rivista italiana di geopolitica, 3/2015. La bandiera dello IS ¢ nera, per cui
si patla di “Califfato nero”. Pur subendo alcune sconfitte militari e colpi significativi (nel marzo 2015,
“califfo nero” avrebbe dovuto lasciare la guida dello Stato Islamico a causa delle ferite riportate in un
attacco aereo a marzo: il suo posto sarebbe stato preso dal suo vice), la sua capacita espansiva e di
resistenza sembra inalterata (v. da ultimo R. Beckhusen, This Is Scary— Islamic State’s Tactics Are Really
Similar to Nazi Germany’s, in War is Borimg, 3 maggio 2015, medium.com

2 federalismi.it |n. 9/2015



x X

* % %

primo quarto di secolo, nella regione mediterranea e nel mondo islamico — difficilmente potra
produrre, di per sé, una situazione stabile e pacificata, in quanto il progetto neocaliffale, ben oltre
la lugubre ripetitivita delle efferatezze dello IS, ha radici profonde nella cultura dell’Islam
mediterraneo. Pertanto, al di 1a del’emergenza politico-militare, si pone un problema di carattere
culturale, che riguarda non solo l'inquadramento del suddetto fenomeno riespansivo, ma anche
Panalisi delle ragioni per le quali esso ha colto di sorpresa gli analisti occidentali.” Insomma, si
tratta di rivedere le categorie con cui vengono, di solito, analizzati i processi politici del mondo
islamico, a cominciare da quelli attuali, per riparare, come suole dirsi, «la nave in mare aperton.’

Per quel che riguarda la comunita dei giuspubblicisti italiani ed europei, cercheremo di capire
quale possa essere I'approccio piu utile ai mutamenti in corso nell’Islam mediterraneo, nonché di
ipotizzare qualche pista di indagine per il futuro. Cominceremo con qualche precisazione
introduttiva di carattere metodologico. Passeremo, dunque, su questa base, a un tentativo di
inquadramento dottrinale dello Stato islamico, nel contesto di una piu generale ricostruzione delle
origini e delle prospettive del progetto neocaliffale. Cio ci consentira, tra I’altro, di fare alcune
precisazione sulla “riespansione del principio ordinatore islamico”. Con questo concetto s’¢
cercato, infatti, di inquadrare il fenomeno del rafforzamento dell’Islam politico, nel contesto delle
trasformazioni costituzionali che hanno interessato i Paesi arabi del Mediterraneo a partire dalla
fine della Guerra fredda. Ora si tratta, dunque, di comprendere come si colloca Califfato nero
rispetto a quella “riespansione”. * Infine, cercheremo di azzardare qualche previsione sulle

prospettive future.

2 La questione s’¢ posta in ambito politologico gia con I'avvio della Primavera araba. Cfr.: F. Ajami, The
Arab Spring at One: A Year of Living Dangerously, in Foreign Affairs, Vol. 91, 2 (March/April 2012), 56; E.
Trager, The Unbreakable Muslim Brotherbood: Grim Prospects for a Liberal Egypt, in Foreign Affairs, 5, 2011, 114,
Aa. Vv., I/ grande tsunami. Guerra di Libia, rivoluzione d’Egitto. Tremano 1 sanditi e 'ltalia resta sola, in Limes.
Rivista di geopolitica, 1, 2011; F. G. Gause I, Why Middle East Studies Missed the Arab Spring: The Myth of
Authoritarian Stability, in www.foreignaffairs.com, agosto 2011; J. A. Goldstone, Understanding the Revolutions
of 2011. Weakness and Reilience in Middle Eastern Autocracies, in Foreign Affairs, in www.foreignaffairs.com,
maggio 2011

3 Rubiamo la citazione di Otto Neurath a Stefano Ceccanti, che fa riferimento a problemi sicuramente
meno drammatici, ma non per questo meno impegnativi. V. la sua Relagione del 15 novembre 2014 al
Convegno di Orvieto sulle riforme costituzionali in www.landino.it

4 Ctr. C. Sbailo, La riespansione del principio ordinatore islamico: riflessioni di metodo comparatistico e di dottrina
costituzionale sulla “primavera araba” in DPCE 2012 — 111. Sulla base delle ricostruzione dei principali eventi
della Primavera araba (C. Sbailo, I.’Egitto, tra mutamento di regime e transizione costituzionale, in DPCE, 2011,
341 e C. Sbailo, Nord Africa: la drammatica conclusione di un doppio ciclo politico istituzionale in Quad. Cost.,
3/2011), sim proponeva, tra le altre cose, di inquadrare le rivolte del 2011 nel contesto di due cicli
costituzionali, avviatisi, rispettivamente, dopo la fine della Guerra fredda e dopo gli attentati dell’11
settembre 2001. In merito al dato demografico, esso non viene trattato, né qui né negli scritti citati. Esso,
tuttavia, va tenuto ben presente. Secondo un recente rapporto del Pew Research Center, I'Islam, nella

3 federalismii.it |n. 9/2015


http://www.foreignaffairs.com/
http://www.foreignaffairs.com/

x X

* % %

2. Alcune questioni di carattere metodologico

I drammatici avvenimenti che hanno accompagnato e seguito lo svolgersi della Primavera araba
hanno portato in risalto, per lo studioso occidentale, sul piano metodologico, essenzialmente due
problemi, strettamente intrecciati tra loro. Il primo ¢ di natura eminentemente culturale. Si tratta
del duplice rischio di cadere nell*“orientalismo” (quando, ad esempio, si tratta 'Islam alla stregua
di un fenomeno etnico-culturale, trascurandone la dinamicita geopolitica) o, in alternativa, di
restare chiusi dentro una visione eurocentrica dello spazio pubblico (quando, ad esempio, si
stabilisce una relazione meccanica tra secolarizzazione, modernizzazione e democrazia).” Il
secondo ¢ di natura politica, in senso lato, e riguarda la consapevolezza che il paradigma della
“neutralizzazione” /”privatizzazione” dell’elemento identitario, in generale, e di quello religioso,
in particolare, si sta dimostrando alquanto inadeguato nella gestione dello spazio pubblico — a
tutti 1 livelli, da quello metropolitano a quello globale — ove ci si confronti con la comunita

islamica. ¢’ L'esempio piu clamoroso, a quest'ultimo proposito, ¢ senza dubbio quello

seconda meta del XXI secolo sara la prima religione del mondo per numero di adepti. Anche questa
proiezione, che da tempo appartiene al senso comune e che ora trova un riscontro scientific, ¢ da
prendersi in considerazione per capire le conflittualita che attraversano I'Islam contemporaneo. V. M.
Lipka and C. Hackett, Why Muslims are the world’s fastest-growing religions gromp, in Pew Research Center, April 23,
2015, www.pewresearch.org.

> Intendiamo, ovviamente, riferirci all*orientalismo” nella sua accezione meramente negativa, non alla
legittima rivendicazione degli studiosi occidentali di studiare I'Islam con categorie anche occidentali. Per i
termini della questione e i relativi riferimenti, cfr. M. Vallaro, Is/im e Occidente: considerazioni intorno a una
metafora ittica, in G. lgonetti (cur.), Isiam e Occidente, Napoli, Arte Tipografica Editrice, 2003, 93; N.
Anghelusci, Lingnaggio e cultura nella civilta araba, cur. M. Vallaro, Torino, Silvio Zamorani Editore, 1993, XI
ss.; C. De Angelo, Diritto islamico vs diritto dei Paesi islamici. La ricerca italiana in materia di diritto musubmano
all'alba del 111 millennio, in Studi Maghrebini, 2010, 117

¢ Con riferimento agli eventi di cui si discotre, v.: E. Lust — G. Soltan — |. Wichmann, Affer the Arab Spring:
Islamism, Secularism and Democracy, in Current History, December, 2012; K. Barkey, Secularism and Its
Discontents: Politics and Religion in the Modern World, in Foreign Affairs, 4, 159; C. Sbailo, Dove va I'Egitto?
Riflessioni su un “colpo di stato democratico’, in Questa rivista, 16/2013. In generale, cfr.: J. Casanova, Olire la
secolarizzazione. Le religioni alla riconguista della sfera pubblica [1994], Bologna, 11 Mulino., 2000, 21 e ss. In
merito allimpatto della presenza islamica in Europa sul dibattito intorno alla neutralita dello spazio
pubblico, sviluppatosi in particolare in collegamento alla questione dell'ingresso della Turchia in UE, v. di
recente: G. Stopler, The Challenge of Strong Religion in the Liberal State, B.U. in In#'/ L.]., 2014, 411; C.
Rautenbach, The Modern-Day Impact of Cultural and Religions Diversity: Managing Family Justice in Diverse Societzes,
in I.J. 520, 2014, 520; L. B. Berger, Religions Diversity, Edncation, and the Crisis in State Neutrality, in Can. ].L.
& Soc., 2014, 103; L. Xiaoping, French Muslim Headscarf Ban under the Context of International Law, in Peking U.
Transnat'l L. Rev., 2013, 44; A. C, Romero, The Enrogpean Court of Human Rights and Religion: Between Christian
Neutrality and the Fear of Islam, in NZJPIL., 2013, 75; A. S. Kunz, Public Exposure: Of Burgas, Secularism, and
France's Violation of Enrgpean Law, in Geo. Wash. Int'/ L. Rev. 2012, 79; A. Xanthaki, Multiculturalism and
International Law: Discussing Universal Standards, in Hum. Res. Q. 21 (2010); J. Grunert, How Do You Solve a
Problem Like Sharia: Award v. Ziriax and the Question of Sharia Law in America, in Pepp. L. Rev., 2012-2013,
0695; S. M. Rosato, Saving Oklahoma's Save Our State Amendment: Sharia Law in the West and Suggestions to Protect
Similar State Legislation from Constitutional Attack, in Seton Hall 1. Rev., 2014, 659

4 federalismii.it |n. 9/2015



* X

* % %

dell'Intelligence failure dell'll settembre 2001. Nel dibattito sviluppatosi nella Inzelligence Community,
specialmente dopo le tragiche evoluzioni della situazione irachena, ¢ emerso come la radice di
quel fallimento andasse cercata principalmente nell'errata interpretazione della questione islamica,
in quanto la lettura in termini meramente “religiosi” della lotta islamica contro le truppe
sovietiche in Afghanistan aveva portato a sostenere il nucleo originario del qaedismo, ovvero a
sottovalutare la dinamicita e I'ambizione geopolitica dell'insorgenza islamica nella regione:
nell’Islam non c’¢ né separazione “laica” né identificazione “orientale” tra il politico e il religioso,
ma una polarita che alimenta un’incomprimibile »is espansiva.’

E Difficile, dunque, non riconoscere come si ponga oggl, anche con una certa urgenza, 'esigenza
di prendere in considerazione la possibilita di un nuovo approccio alle esperienze politiche
dell’'Islam mediterraneo. In via provvisoria, potremmo patlare di un approccio concreto, nel
senso di “ermeneuticamente orientato”. Stiamo parlando di un paradigma, peraltro in fase di
definizione,” ovvero di un posizionamento originario e fondativo del lavoro di ricerca, con
riferimento particolare a una serie di fenomeni politici ancora in corso. Pertanto, Iillustrazione di
detto approccio ¢ possibile, al momento, in negativo e in una chiave eminentemente pragmatica.
Diremo, dunque, che tale approccio ¢ tanto distante dall*‘orientalismo”, che tende a ignorare la
dinamicita politica dell'Islam, quanto dall’euro-centrismo, che tende, all’opposto, a leggere le
vicende politiche islamiche esclusivamente con le lenti del diritto europeo, forse nella (errata, a

nostro avviso) preoccupazione che la revisione di queste lenti metta in discussione i fondamenti

V., da ultimo: G. Stopler, The Challenge of Strong Religion in the Liberal State, B.U. in In#'/1.]., 2014, 411; C.
Rautenbach, The Modern-Day Inmpact of Cultural and Religions Diversity: Managing Family Justice in Diverse Societies,
in L.J. 520, 2014, 520; L. B. Berger, Religious Diversity, Education, and the Crisis in State Neutrality, in Can. ].L.
& Soc., 2014, 103; L. Xiaoping, French Muslim Headscarf Ban under the Context of International Law, in Peking U.
Transnat'l L. Rev., 2013, 44; A. C, Romero, The Enropean Court of Human Rights and Religion: Between Christian
Neutrality and the Fear of Islam, in NZJPIL, 2013, 75; A. S. Kunz, Public Exposure: Of Burqgas, Secularism, and
France's Violation of Enropean Law, in Geo. Wash. In#'/ L. Rev. 2012, 79; A. Xanthaki, Multiculturalism and
International Law: Discussing Universal Standards, in Hum. Rzs. Q. 21 (2010); J. Grunert, How Do You Solve a
Problem Like Sharia: Award v. Ziriax and the Question of Sharia Law in America, in Pepp. 1. Rev., 2012-2013,
095; S. M. Rosato, Saving Oklaboma's Save Our State Amendment: Sharia Law in the West and Suggestions to Protect
Similar State Legislation from Constitutional Attack, in Seton Hall 1. Rev., 2014, 659.

8 Ctr.: C. Sbailo, La nuova sintassi del terrore, in Gnosis. Rivista italiana di Intelligence, 1, 2005, sul sito dell’AISI-
Agenzia Informazioni e Sicurezza Interna del Governo Italiano, gnosis.aisi.gov.it/; S. Atran, A Failure of
Imagination (Intelligence, WMDs, and “Virtnal Jibad”), in Studies in Conflict & Terrorism, 2006, 263; S. Harris,
Jibadist Gains in Iraq Blindside American Spies, in Foreign Policy, 12/07/2014. 11 dibattito ¢ tuttora in cotso e
ha investito anche la dottrina del Grande MedioOriente, che ha guidato la politica Usa nell'area nell'ultimo
decennio. V. www.strategicsinternational.com. Con riferimento specifico allo Stato islamico, v., da
ultimo, alcuni interessanti riferimenti nel reportage di P. Cockburn, L'ascesa dello Stato islamico, Viterbo,
Stampa alternativa, 2015, 19 e ss.

981 rimanda a C. Sbailo, La riespansione del principio ordinatore islamico. Riflessioni di metodo comparatistico ¢ di
dottrina costitugionale sulla “primavera araba” in DPCE, 2012, 801.

5 federalismii.it |n. 9/2015


http://gnosis.aisi.gov.it/
http://www.strategicsinternational.com/

* X

* % %

stessi del costituzionalismo. Allo stesso modo, questo approccio ¢ tanto lontano da quello
assiologico, tipico del “costituzionalismo globale”, quanto da quello relativistico, tipico, invece,
del “multiculturalismo” costituzionale. Volendo indicare un modello storico di riferimento per
tale orientamento di ricerca, potremmo rifarci a quello gesuitico dellinculturazione”, di recente
riproposto con successo nell’ambito degli studi asiatici. Si tratta, dunque, di un metodo basato
«sul rispetto dell*‘altro” e non piu sulla tolleranzax, grazie al quale ¢ possibile «superare i limiti dei
due approcci (particolaristico e universalistico) con cui in genere ci si confronta con la diversita
culturale», ovvero di restare in maniera consapevole dentro una visione legittimamente

eurocentrica, facendo di questa consapevolezza un punto di forza per la comprensione

dell”altro”."°

3. Lo IS é un fenomeno islamico

11 raccapriccio suscitato dalle azioni dello IS hanno dato vita, nell’opinione pubblica occidentale,
fondamentalmente, a due tipi di reazioni. Da una parte, s’¢ affermato che quelle efferatezze sono
la logica conseguenza dell’insegnamento coranico. Dall’altro, s’¢ sostenuto che «questo non ¢
Islam». Ora, nel primo caso ci troviamo di fronte ad una tesi di carattere politico e ideologico,
filologicamente arbitraria." Dall’altra parte ci troviamo di fronte al cedimento a una comoda
visione irenica dell’Islam, che non trova riscontro nella storia. Considerare lo Stato islamico come
fenomeno “extra-islamico”, espungerlo da una ricostruzione globale della storia islamica, nel
timore che esso getti ombra su una cosi grande civilta, ci pare un’operazione ermeneutica inutile,
oltre che infondata.

L approccio concreto ed ermeneuticamente orientato, di cui al paragrafo precedente, ci porta a
inquadrare la questione in maniera alternativa a entrambe le prospettive sopra evidenziate. Puo
essere, qui, d’aiuto una lieve deviazione dal nostro tema, con un riferimento alla reazione della

cultura liberale europea di fronte al fenomeno exrgpeo del nazionalsocialismo e, o generale, del

10 Cfr. F. Mazzei, V. Volpi, Asia al centro, 2a edizione, Milano, Universita Bocconi Editore, 2014, XIX. Per
un primo tentativo di utilizzo di questo approccio con le recenti espressioni politiche dell’Islam, si rimanda
a C. Sbailo. The State as an “Option” in a Multi-Ethnical Society: Ways to Address The Problem of Western Legal
Ethnocentrism without adopting Cultural Relativism, in Mediterranean Journal of Human Rights, vol. 7., special
edition, 105

11 La maggior parte di questi tentativi riprendono, spesso senza citatlo, G. Baget Bozzo, D fronte allIslam,
Casale Monferrato, Marietti, 2001, dove, peraltro, I’Autore, sulla base di accurate ricostruzioni teologiche e
storiche, denuncia soprattutto il rischio di pensare I'Islam ancora in termini di eresia cristiana e non invece,
come, a suo avviso, si dovrebbe, in termini di avversario irriducibile dell’Occidente cristiano. Peraltro,
oggetto polemico del pamphlet era soprattutto la “miopia buonista” della cultura italiana di fronte
all’Islam, il cui carattere antagonista, secondo Baget Bozzo, non va sottovalutato, ma preso in seria
considerazione, proprio al fine di disinnescare lo scontro tra le civilta

6 federalismii.it |n. 9/2015



x X

* % %

totalitarismo. Senza alcuna pretesa di dare conto di quel dibattito e a puro titolo esemplificativo,
citiamo la posizione di Benedetto Croce che, confrontandosi, nel 1946, con la “notte” della civilta
europea, avvertiva il diffondersi di un «sentimento nuovor.”” Se nel corso della storia europea,
qualsiasi trapasso storico «serbo un senso di continuita», scriveva, «ora ¢ proprio questa
continuita a sembrare in crisi». Croce non discute il fatto che con la seconda guerra mondiale si
sia parato davanti all'uomo europeo l'abisso della barbarie, ma contesta il significato ideologico che
si vuol dare alla sensazione di “fine della civilta”. La tendenza al male alberga da sempre
nell'uvomo stesso: & «l'Anticristo che & in noi»."” Essa ¢ presente oggi nel totalitarismo, ma non si
riduce a questa. Si tratta di una «“cupa bramosia” che si spiega solo con se stessa». Ogni civilta,
dunque, deve fare i conti con il suo lato notturno, il che non vuol dire mettere in discussione
quell’intera civilta: il «tesoro delle nostre anime» - la poesia, l'arte, la filosofia, la scienza - «si puo
perdere e si perde in parte o in tutto» ma «non ¢ meno percio il nostro tesoro». Non solo, ma non
bisogna confondere questo “lato notturno” di ogni civilta con la »is espansiva e la carica di
aggressivita insita in ogni processo di civilizzazione: «Che alle forze vitali dei popoli, quelle che
spinsero alle preistoriche immigrazioni e alle storiche invasioni barbariche dei primi secoli
dell'evo medio, ¢ alle conquiste islamistiche, fino alle ultime a cui si ¢ testé assistito e si assiste, sia
dalla storia riconosciuto il diritto di attuarsi seminando sangue e desolazione, ¢ cosa che non da
luogo a obiezione»."*

Sulla scorta di questa lunga citazione crociana, diciamo, dunque, che definire I'Islam una religione
“pacifica” non solo ¢ filologicamente sbagliato, ma non costituisce affatto un atto di omaggio alla
civilta islamica. I’Islam ¢ una religione con una forte zis espansiva e bellica, basata su una teologia
politica connotata da un insuperabile pessimismo antropologico. Questo non vuol dire che sia
una religione violenta. Nell'Islam esistono uno sus ad bellum e uno ius in bello,” che escludono

I'uccisione degli innocenti e le stragi indiscriminate.

12B. Croce, Filosofia e storiografia [Saggi filosofici, XIII], Bari, Laterza, 1949, 303

13 B. Croce, Filosofia e storiografia, cit., 313

14B. Croce, Filosofia e storiografia, cit., 319, 307-8

15 Sulle fonti classiche del diritto internazionale islamico, cfr.. M. Khadduri, Islamic Law of Nations:
Shaybani's "Siyar”, Baltimore, Johns Hopkins University Press, 1966; D. Santillana, Istitugioni di diritto
musulmano malichita con rignardo anche al sistema sciafiita, Volume 1, Roma, "AR.E." Anonima romana
editoriale, 1925. Uno degli aspetti “classici”, tornato d’attualita, ¢ quello del trattamento dei prigionieri.
Cftr.: F. Castro, Gibad, in Dig. Disciple. Civil., 1993; G. Hyder, Islam, Law and War, in elLaw J. 13, 140 (20006);

M. Khadduti, Foreigners in Muslim Territory: Harbis and Musta mins. War and Peace in the Law of Islam.
Baltimore, Johns Hopkins Press, 2006; N. Yakoob - Aimen Mir, A Contextual Approach to lmproving Asylum
Law and Practices in the Middle East in Y. Y. Haddad, B. F. Stowasser. Islamic Law and the Challenges of
Modernity, Walnut Creek, CA, AltaMira Press, 2004, 99; S. T. Troy, [ibad's Captives: Prisoners of War in Islam,
U.S. AF. Acad. J. Legal Stud. 12 (2002-2003), 87. In generale, sui profili gius-internazionalisti, tra i lavori

7 federalismii.it |n. 9/2015



x X

* % %

La questione ¢, evidentemente, di estrema delicatezza, perché le semplificazioni, in materia,
possono dar luogo sia a pericolose demonizzazioni, quando ad esempio si identifica zout court
I'Islam con la cosiddetta “guerra santa”, sia ad altrettanto pericolose minimizzazioni, quando ad
esempio si trascura il potenziale eversivo dellinsorgenza islamista.'® Puo rivelarsi, pertanto, utile
fare qui qualche breve richiamo, rispettivamente, ai fondamenti della geopolitica islamica e al
concetto islamico di jzhdd.

Per quel che riguarda il primo punto, va ricordato che lo spazio umano-terreno ¢ suddiviso in tre
grandi aree: dar al-Iskim (casa dell’lslam),'” dar al-harb (casa della guerra) e dar al-sulh (casa della
tregua). Il primo indica la Ummah, la comunita islamica istituita dall’Onnipotente, senza confini

spaziali né temporali.”® La Profezia viaggia, qui, insieme ai soldati dell’Islam, che hanno il compito

piu recenti, cfr.:, S. W. Al-Zuhili, Islam and International Law, in International review of the Red Cross, 81, 2005,
269 (poi in M. A. Baderin, International Law and Islamic law, Burlington, vt, ashgate, 2008); M. Khadduri,
War and peace in the law of Islam, Clark, N.J, Lawbook FExchange, 2006. Per quell che riguarda,
specificamente, il terrorismo, cfr. J. Rehman, Islamic state practices, international law and the threat from terrorism:
a critique of the ‘clash of civilizations’ in the new world order, Portland, Hart, 2005. Sul tema delle vittime civili, v.
L. Ali Khan, Theory of International Terrorism: Understanding Islamic Militancy, Leiden, Martinus Nijhoff
Publishers / Brill Academic, June 2006; D. A. Scwattz, International Terrorism and Islamic Law, 29 in Colum. ].
Transnat'/ L. 1991, 629. Sulla mutevolezza storica del diritto internazionale islamico e sul suo carattere non
dogmatico cfr.: M. G. Badr, A Survey of Islamic International Law, in Am. Soc'y Int'l L. Proc. 1982, 56; R. H.
Salmi - C. Abid Majul - G. K. Tanham, Is/am and Conflict Resolution: Theories and Practices, Lanham University
Press of America, 1998, 71 e ss. Di particolare interesse, in merito, il caso dei musulmani in territotio
cinese, considerato “casa della guerra”. Cfr. A. A. An-Na'im, Islamic Law, International Relations, and Human
Rights: Challenge and Response, in Cornell Int'l 1.]., 1987,317; A. Crisma, Islam in China, in Mediterranean Journal
of Human Rights, 8/1, 2004, 359.

16 Potrebbe risultare utile, in tal senso, una ricostruzione del dibattito in corso nell’ambito della
magistratura italiana, sul punto, a cominciare dall’articolo dell’allora pubblico ministero Dambruoso sulla
rivista dei servizi di informazione e sicurezza: S. Dambruoso, Terrorismo internazionale, verso una risposta
gindiziaria globale, in Gnosis 2/2005

17 Per quanto riguarda le traslitterazioni dei termini arabi, ci siamo attenuti al metodo classico. Le
traslitterazioni contenute nei testi citati sono state mantenute nella forma scelta dall’autore del testo
stresso. Alcune parole arabe di uso comune nella lingua italiana sono state traslitterate nella forma piu nota
e non sono state messe in corsivo. Per le citazioni coraniche, abbiamo adottato la versione di Bausani (I/
Corano, trad. e commento di A. Bausani, Milano, Rizzoli, 1999).

18 Ummah puo essere tradotto come “comunita” o “nazione” ed ha un’origine coranica (v. per es. Cor. 2,
128 e 106, 120). 1l termine indica per lo piu la “nazione islamica” (al-umma al-islamiyya), che trascende ogni
limite spazio-temporale e politico. Nel pensiero islamico classico, infatti, non esiste il principio della
territorialita dello Stato e nemmeno quello della ‘nazione’ in senso occidentale, ovvero intesa come entita
di popolo determinata, dotata di personalita politica, alla pari di altre entita dello stesso tipo. 1l termine
watan, “patria”, ¢ stato coniato nel sec. XIX e significa in realta ‘luogo dove si abita’. Quella dei Musulmani
resta «la miglior nazione mai suscitata fra gli uomini» (Cor. 3,110). Nel Corano, comunque, il termine ha
anche altri significati. Esso viene usato al plurale, per indicare anche le “comunita” di ebrei e cristiani,
protette dalla Ummab islamica. Si tratta di un concetto fondamentale del diritto islamico pubblico,
enunciato in questo senso nella “Costituzione di Medina”, il testo redatto dal Profeta intorno al 622, in
forma di accordo tra le tribu e i clan piu influenti della citta-oasi di Yathrib (poi Medina). V., anche per i
riff. bibliografici, A. Cilardo, La comunita islamica, in W. Ende — U. Steinbach (cut.), L ’Islam oggi, ed. it. cur.
A. Cilardo, Bologna, EDB, 13.

8 federalismii.it |n. 9/2015



x X

* % %

di liberare 'uomo dalla violenza e, soprattutto, di estendere lo spazio “pubblico”, nell’ambito del
quale vanno ad annientarsi 1 disordinati egoismi primordiali dei singoli. Nel dar al-Islam tutti 1

pagani sono obbligati a convertirsi, mentre ebrei e cristiani (la “gente del libro”, i monoteisti)

>
sono sotto la protezione dell’Islam, possono continuare a praticare la loro religione e osservare le
loro norme di diritto privato, ma devono rispettare ordinamento islamico per quel che riguarda
la vita pubblica (es.: evitare un’eccessiva ostentazione delle proprie pratiche religiose) e pagare,
nella stragrande maggioranza dei casi, un tributo. Nel dar al-harb, invece, c’¢ I'inevitabile conflitto
con chi si oppone all’espansione della Ummah. Mentre nel dar al-sulh — un concetto piu recente
degli altri, elaborato nella fase della massima espansione dell’Islam — sta ad indicare le aree non
conquistate, ma con le cui popolazioni ¢ possibile stabilire patti di non belligeranza.

Quanto al significato di jzhad, questo ¢ strettamente collegato alle dinamiche geopolitiche di cui
sopra. Il termine indica lo “sforzo” che il musulmano deve intraprendere per fare avanzare
I'Islam. Questo riguarda, in primo luogo, il singolo musulmano, che deve lavorare su stesso,
eliminare i comportamenti contrari alla religione e concentrare tutto il proprio essere sul pensiero
di Dio, clemente e misericordioso. Questo ¢ il jihad “interiore” o del “cuore”, il “grande jihad”.
Strettamente a unito al primo, c’¢ il jzbad “della lingua”, ovvero della predicazione. Il mujahidin (1a
radice della parola ¢, per Pappunto, jihad), in tal senso, ¢ I'uvomo pio, che converte il proprio
cammino terreno verso la volonta divina e, su questa base, converte gli altri. Poi c’¢ il jibad
“esteriore” o “della spada”, vale a dire il “piccolo jihad”. Questo consiste nella difesa dell’Islam e
nella lotta per la sua espansione. Per quanto piccolo, questo jibad, ha un’importanza decisiva
nell’Islam. L’uso della “spada” ¢ considerato non solo legittimo, ma necessario od obbligatorio
gia nel Corano (v., ad esempio, Cor. 2,190-194 e 9,29), sia pure nel rispetto dei principi di
umanita e tolleranza, specie verso ebrei e cristiani (v., ad esempio, Cor. 2,56 e 109, 1-6).
Successivamente, dopo la morte del Profeta, nello sviluppo ulteriore dell’espansione islamica, il

“piccolo jihad’ ¢ diventato, di fatto, predominante rispetto a quello “grande”. ¥ Insomma,

19 Di solito, gli storici distinguono, per quel che riguarda speicificamente atteggiamento del Profeta nei
confronti dei non musulmani, due fasi fondamentali nel Corano, quella “medinese”, orientata soprattutto
alla conversione o alla ricerca di una pacifica convivenza, e quella meccana, segnata da una forte
conflittualita di carattere geopolitico. Tra le sure (i capitoli del Corano) dei due periodi si riscontrano, a
volte, delle incongruenze. Per risolvere questo problema, 1 giuristi islamici dell’eta classica elaborarono il
metodo del naskh, che significa “abrogazione”. Esso consiste, nel caso di contraddizione tra due versetti,
nello scegliere quello piu recente, applicando, ciog, il principio della “successione delle norme nel tempo”.
Di particolare importanza geopolitica ¢ stato questo metodo nella fase espansiva dell’lslam, nei primi
secoli. Ad esempio, in un passaggio del periodo medinese si legge: «O Negatori! — Io non adoro quel che
voi adorate, - né voi adorate quel che io adoro; - ed io non venero quel che voi venerate, - né voi venerate
quel ch’io venero: - voi avete la vostra religione, io la mia» (Cor. 109, 1-6). Si tratta, probabilmente, come ¢

9 federalismii.it |n. 9/2015



x X

* Ot %

I”’azione”, nell'Islam, non ¢ una mera conseguenza della fede, come puo accadere in qualche

b

eresia cristiana, ma ¢ parte integrante della stessa conversione, nel senso che la vis espansiva ¢

componente costitutiva dell’identita islamica.

4. Lo IS ¢ uno Stato

Nel documento «l.o Stato islamico, una realta che ti vorrebbe comunicare», diffuso su internet
dallo stesso LS per il pubblico italiano, a/-Dawla al-Islamiya viene definito come «un vero e proprio
stato (...) a tutti gli effettiv. Nel documento si rifiuta ogni assimilazione delle truppe armate
dell’lS a formazioni guerrigliere e si dimostra (con il conforto, peraltro, di vari reportage
giornalistici occidentali) che, tra altre cose, lo Stato islamico: a) controlla il territorio; b) garantisce
l'ordine pubblico; ¢) amministra la giustizia; d) riscuote le tasse dei residenti; e) garantisce alla
popolazione 1 servizi pubblici e i diritti di cittadinanza, fino a quelli di nuova generazione (ad
esempio, i diritti dei consumatori). Quanto ai “confini”’, questi sono mobili, ma esiste un nucleo
territoriale stabile, all'interno del quale viene battuta moneta. In questo Stato vige un regime
religioso totalitario (come in Turkmenistan) e si fa un ampio uso della pena di morte e di brutali
metodi di punizione (come in Iran). Ma cio non toglie che, almeno se ci si pone in un’ottica
istituzionalistica, ricorrano gli elementi necessari perché si possa parlare di un ordinamento
giuridico di tipo statuale. Come il Somaliland, lo I ¢ uno Stato non riconosciuto né dalle Nazioni
unite né da altri Stati. La differenza tra i due consiste nel fatto che il primo, pur non riconosciuto,

¢ comunque, in qualche misura, legittimato dai rapporti che intrattiene con il Regno Unito e con

stato autorevolmente osservato, di una risposta negativa del Profeta a «una proposta degli idolatri meccani
(...) di adorare alternamente Allah e iloro déi» (A. Bausani, Introduzione, Traduzione e Commento a 1/ Corano,
cit.,, 733). Essa, pero, contiene un invito inequivocabile alla tolleranza reciproca tra le religioni. In un
verso del periodo meccano, leggiamo invece: «Essi vorrebbero che voi rifiutaste la Fede come loro ’han
rifiutata e che diveniste uguali. Ma non prendetevi patroni di fra loro finché non abbian lasciato le loro
case sulla via di Dio, e se poi volgon le spalle, prendeteli e uccideteli dove li trovate, ma non prendete
patroni né alleati fra loro» (Cor. 4, 89). Qui I'invito al jihad, nella sua versione piu bellicosa, non potrebbe
essere piu esplicito. Analogamente, i molti versi benevoli dedicati alla “Gente del Libro” furono
considerati abrogati dal seguente verso di epoca meccana: «Combattete coloro che non credono in Dio e
nel Giorno Estremo, e che non ritengono illecito quel che Dio e il Suo Messaggero han dichiarato illecito,
e coloro fra quelli cui fa data la Scrittura, che non s’attengono alla Religione della Verita. Combatteteli
finché non paghino il tributo uno per uno umiliati» (Cor. 9, 29). Il metodo dell*“abrogazione” ¢ tuttora in
uso nel mondo islamico, con esiti contrastanti. Alcuni pensatori progressisti islamici hanno teorizzato la
legittimita di promuovere una lettura “dinamica” del testo sacro al fine di favorire I'incontro tra I'Islam e la
civilta occidentale. Ben diversa la posizione del piu grande teorico del fondamentalismo islamico, Sayyid
Qutb, secondo cui, sul piano teoretico, 'obiettivo di espandere la Umsmab, nellinteresse dellintera
umanita, puo autorizzare una certa liberta d’interpretazione del Corano. Su questa base si ¢ ritenuto di
poter ritenere legittima I'uccisione di donne e bambini, espressamente proibita dal Corano (cfr. C. Sbailo,
Principi sciaraitici, cit., 100, ss.).

10 federalismii.it |n. 9/2015



x X

* % %

I'Unione Europea, in vista di un futuro, possibile, riconoscimento. D’altra parte, in una
prospettiva pluralistica degli ordinamenti, lo Stato islamico puo essere considerato come un
organismo politico particolare, con proprie fonti e proprie regole, in posizione autonoma rispetto
a quelle comunemente accettate dalla Comunita degli Stati, ed ¢ espressione di una Comunita
transtatuale e transnazionale, quale la Ummah islamica.

Certo, solo una minoranza della comunita islamica si ticonosce nello Stato islamico, nella sua
ideologia, nel suo progetto politico e nelle azioni che compie. Ma si tratta, in ogni caso, di una
minoranza consistente, nell’ambito di una religione in forte espansione demohtafica. Nell’agosto
del 2014, I'Osservatorio siriano per i Diritti umani stimava in 50.000 il numero dei soldati dello
Stato islamico. Ma altre stime, piu recenti e in via di accertamento, arrivano a 100.000 e oltre e c’¢
da credere che il numero sia destinato a crescere, anche in considerazione dell’annunciato
scioglimento di al-Qa‘ida, stando a quanto avtebbe dichiarato Ayman al-Zawahiri, successore di
Osama bin Laden alla guida dell’organizzazione terroristica internazionale, nell’aprile 2015.*
Ricordiamo, qui, per sommi capi, che il progetto dello Stato islamico nasce proprio da una
frattura interna al qaedismo, nello scenario della guerra in Iraq, intorno al 2004. 1l leader locale di
al-Qa‘ida, Abu Mus'ab al-Zarqawi, in dissenso con lotrganizzazione madre, radicalizza
brutalmente i metodi di lotta, indirizzando le azioni militari soprattutto contro gli sciiti, sostenuti
dalle truppe USA. Egli ¢ forte del consenso della popolazione sunnita e del contributo decisivo,
in termini di mezzi e di competenze, proveniente da molti esponenti della vecchia classe dirigente
militare e amministrativa di Saddam Hussein (¢ appena il caso di ricordare che stiamo parlando di
un paese arabo a maggioranza sciita, ma con una forte e socialmente dominante minoranza
sunnita, della quale lo stesso Saddam era espressione). Si forma, dunque, il Dawlat al-‘Iraq al-
Islamiyya, lo Stato Islamico dell’Iraq (IS]). Nel 2012, lo IST s’inserisce nella guerra civile siriana,
contro il presidente Bassar al-Asad (alawita, cio¢ appartenente a un gruppo religioso di matrice
sciita, considerato dai sunniti radicali come espressione eretica dell’Islam), conquistando una
parte del territorio e stabilendo la propria capitale in Raqqa. Nasce, cosi, a/-Dawla al-Iskamiyya fi al-
Irag wa I-Sham, lo Stato Islamico dell’Traq e della Sitia (ISLS). La forza evocativa del nome del
nuovo Stato, presso i musulmani, ¢ notevole: a/- Sham ¢ il nome della Grande Siria, che si
sviluppo nell’VII secolo sotto il Califfato omayyade, in un’area molto vasta — il territorio
comprendeva le aree corrispondenti, attualmente, a Giordania, Isracle, Territori palestinesi,

Libano, Siria, Iraq e Kuwait — la cui suddivisione in piu entita statuali, realizzata nell’epoca post-

20 V.: syriahr.com/en/, alhayat.com

11 federalismii.it |n. 9/2015


http://syriahr.com/en/

x X

* % %

coloniale, non & mai stata del tutto accettata nella cultura dell’Islam sunnita mediterraneo. Lo
stesso nazionalismo arabo degli anni Cinquanta — le cui connotazioni laiche e secolari risultano,
agli occhi di chi conosce I'Islam sunnita mediterraneo, illusioni ottiche dovute all'improprio uso
di categorie politologiche tipicamente euro-continentali — ha sviluppato la propria iniziativa
politica internazionale, tenendo presente il paradigma della Grande Siria (si pensi, solo per fare un
esempio, al progetto politico-costituzionale avviato da Gamal ‘Abd al-Naser Husayn nel 1956).”'
Nel 2014, le truppe dell’ISIS consolidano la loro presenza nell’area, anche attraverso il controllo
amministrativo, e si espandono ulteriormente nel territorio iracheno. Il 29 giugno viene
proclamato al-Dawla al-Islamiyya. 11 califfo ¢ il dr. Ibrahim ‘Awwad Ibrahim al-Badti, giovane
giurista e teologo iracheno, gia militante di @/Qd ‘ida, che prende il nome di Abu Bakr al-
Baghdadi, con un chiaro richiamo ad Abu Bakr “Abd Allah ibn Abi Quhafah, detto al-Siddiq (“il
grandemente vetitiero”), amico del Profeta Muhammad e suo primo successore. Attualmente,
come s’accennava, lo Stato Islamico ¢ in fase espansiva in tutta 'area della Grande Siria e nel
Nord Africa, attraverso [listituzione di “province” controllate dalla capitale, ma sta
incominciando a far sentire la propria presenza anche nell’Africa sub-sahariana e nella Penisola
arabica. Di sicuro, stanno crescendo gli arruolamenti nell’Islam d’Occidente. La fascinazione
esercitata dallo IS sulla Ummalh globale non deriva tanto dalla sua ideologia — di cui molti sunniti
contestano la radicalita, ad esempio, sia per quanto riguarda I'applicazione dei principi sciaraitici
sia per quanto riguarda 1 rapporti con gli sciiti — ma dai suoi successi militari e politici. La capacita
di controllare il territorio e di dar vita un”’espansione nomadica”* dello spazio pubblico islamico,
infatti, sono elementi fondamentali per la legittimazione del potere politico nell’Islam.

Insomma, si tratta di un ordinamento molto peculiare, ma niente affatto velleitario. «The ‘Islamic
State' is neither Islamic nor a State» ha affermato Barack Obama. L’evoluzione del confronto tra
gli analisiti sembrerebbe, tuttavia, andare in direzione opposta rispetto alla dichiarazione rilasciata,

per evidenti e comprensibili ragioni politiche, dal Presidente degli Stati Uniti.”

20 Ctr. C. Sbailo. Principi sciaraitici e organizzazion: dello spagio pubblico nel mondo islamico. 1/ caso egiziano, Padova,
Cedam, 2012, 13 ¢ ss.

211 suo motto ¢ Bagiya wa Tatamaddad, «Consolidamento ed espansione». Sul concetto di “espansione
nomadica dello spazio pubblico” si rimanda a C. Sbailo, Principi sciaraitici e costruzione dello spazio pubblico, ci.,
71 ss.

2 la dichiarazione del Presidente (ripresa anche da alcune autorita islamiche) si trova su
www.whitehouse.cov, Discorsi del Presidente, 10 settembre 2014. Il dibattito sulla “natura” dello Stato
islamico (sulla quale si rimanda anche ai M. Molinari, I/ Califfato del terrore, cit., e L. Napoleoni, Iss, cit.) si
sta sviluppando, al momento, soprattutto tra analisti di zzelligence, politologi, islamisti ed esperti di relazioni
internazionali. V. ISIS: Is the Islamic State Really a State? Analysis, in Israel Democracy Institute, September 14,
2014, forum con Yuval Shany, Amichai Cohen, Tal Mimran (en.idi.org.il); Q. Mecham, How much of a state

12 federalismii.it |n. 9/2015


http://www.whitehouse.gov/
http://en.idi.org.il/

x X

* % %

5. Il documento dei giuristi musulmani contro lo IS

II fatto che lo IS costituisca effettivamente uno Stato Islamico non vuol dire che esso non possa
— o, come vedremo, non debba — essere abbattuto, proprio per mano islamica. Il 24 settembre
2014, ¢ stata resa pubblica una «dettera di 126 studiosi musulmani al dottor Ibrahim Awwad al-
Badri, alias ‘Abu Bakr al-Baghad’ e ai combattenti e seguaci dell’auto-proclamato “Stato
Islamico”» firmata di piu noti e autorevoli dottori e giuristi dell’Islam Sunnita mondiale. Si tratta
di un documento di una certa importanza politica. Riportiamo di seguito, la traduzione in italiano
dell’abstract curato dagli stessi autori:

«1- E vietato, nell’Tslam, emettete Jfatwa senza tutti i necessari requisiti dottrinali. In ogni caso la
fatwa deve seguire la teoria del diritto islamico, cosi come definita nei testi classici. E inoltre
vietato citare una parte di un versetto del Corano per far derivare da essa una norma senza
guardare a quanto il Corano e la Sunna, globalmente considerati, insegnano in merito a quella
materia. In altre parole, ci sono severi requisiti soggettivi e oggettivi per una fatwa e non si
possono scegliere strumentalmente versetti del Corano per svolgere argomentazioni giuridiche
senza considerare il Corano nella sua interezza e gli Hadith. 2 - E vietato, nell’Islam, emettere
sentenze giuridiche su qualsiasi cosa, senza la padronanza della lingua araba. 3- E vietato,
nell'Islam, semplificare eccessivamente le questioni della Shari’ah e ignorare scienze islamiche
consolidate. 4- Nell'Islam ¢ consentito [agli studiosi] dissentire su qualsiasi questione, fatta
eccezione dei fondamenti della religione, che tutti i musulmani devono conoscere. 5- E vietato,
nell’Islam, ignorare la realta dei tempi moderni quando si formulano massime giurisprudenziali.
6- E vietato, nellIslam, uccidere gli innocenti. 7- E vietato, nell’Islam, uccidere emissari,
ambasciatori e diplomatici; quindi ¢ vietato uccidere giornalisti e operatori umanitari. 8- Il Jibad
nell'lslam ¢ una guerra difensiva. Esso non ¢ ammissibile senza giusta causa, un giusto scopo e
senza giuste regole di condotta. 9- E vietato, nell’Islam, dichiarare una persona non-musulmana
salvo che essa stessa non si dichiari apertamente incredula. 10- E vietato, nellIslam, nuocere o
infliggere in qualunque modo maltrattamenti a cristiani e a chiunque apparta nega alla “Gente del
Libro”. 11- E obbligatorio considerare gli Yazidi come “Gente del Libro”. 12- La reintroduzione
della schiavitu ¢ proibita nell'Islam. Essa ¢ stata abolita con consenso universale. 13- E vietato,

nell’Islam, costringere le persone a convertirsi. 14- E vietato, nell’Islam, negare alle donne 1 loro

is the Islamic State?, in Washington Post, February 5%, 2015; Islamist Politics in the Shadow of the Islamic State
Memos, in Project on Middle East Political Science, POMEPS, March 16, 2015, forum con Joas Wagemakers,
Steven Brooke, Khalil al-Anani, Stacey Philbrick Yadav, Ahmed Khanani, Sharan Grewal, Quinn
Mecham, , Richard A. Nielsen, Kristin Smith Diwan, Raphaél Lefevre, Jillian Schwedler, Peter Mandaville,
Monica Marks, Kevin Mazur, Aaron Y. Zelin, Mokhtar Award, Nathan J. Brown, Daniel Fahey.

13 federalismii.it |n. 9/2015



x X

* % %

diritti. 15- E vietato, nell’Tslam, negare ai bambini 1 loro diritti. 16- E vietato, nell'Tslam, emanate
sanzioni legali (budud) senza seguire le corrette procedure che assicurano la giustizia e la
misericordia. 17- E vietato, nell’Tslam, per torturare le persone. 18- E vietato, nellTslam,
sfigurare 1 morti. 19- E vietato, nell’Islam, attribuire atti malvagi a Dio (SWT). 20- E vietato,
nell’Islam, distruggere le tombe e i santuari di Profeti e Compagni. 21- L’insurrezione armata ¢
proibita nell'lslam per qualsiasi ragione diversa dalla palese incredulita del sovrano e dalla
negazione del permesso alle persone di pregare. 22- F vietato, nell’Tslam, proclamare un Califfato,
senza il consenso di tutti i musulmani. 23- La lealta verso la propria nazione ¢ consentita
nell'Islam. 24- Dopo la morte del Profeta (S.A4I), I'Islam non richiede a nessuno di emigrare da
nessuna parter.”*

Come si vede, il documento contiene rilievi tanto di metodo che di merito. Per quel che riguarda i
primi, lo Stato islamico viene accusato di fare uso disonesto delle fonti (1, 2, 3), di commettere
gravi scorrettezze procedurali nell’emanazione dei propri decreti (16, 22) e di arrogarsi il diritto di
libera interpretazione, al di fuori del confronto con gli altri dotti e con la situazione concreta (4, 5,
12). Per il resto, lo Stato islamico viene accusato di violare apertamente la legge islamica® 6,7,9,
10, 13, 14, 15, 17, 18, 19, 20) o di interpolare in questa norme di propria invenzione (8, 11, 21, 23,
24).

241 testi integrali, in arabo e in inglese, tanto dell’abstract quanto dell’appello, si trovano sul sito del centro
Studi Kore sul costituzionalismo Arabo Islamico, su www.unikore.it, menu “ricerca scientifica”. La lettera
ha avuto (v. L. Markoe, Muslim Scholars Release Open Letter To Islamic State Meticulously Blasting Its 1deology, in
Huff Post, 24/09/2014) e continua ad avere (v. da ultimo E. Reevs, ed., Awidst the Carnage: Islamic scholars
Sfrom around the world castigate the arguments of Dr. Ibrahim Awwad Al-Badri, aka “Abi Bakr Al-Baghdadi” and his
ISIS followers, in Sudan Research, Analysis, and Advocacy, April 2015) risonanza nel mondo islamico. Ad
essa si riferiscono, inoltre, in maniera abbastanza esplicita sia il presidente Obama, quando sottolinea la
necessita di delegittimare non solo l'islamismo radicale ma anche l'idea dello scontro di civilta («Muslim
communities, including scholars and clerics, therefore have a responsibility to push back not just on
twisted interpretations of Islam, but also on the lie that we are somechow engaged in a clash of
civilizations; that America and the West are somehow at war with Islam or seek to suppress Muslims, or
that we are the cause of every ill in the Middle East», su www.whitehousegov, Discorsi del Presidente,18
febbraio 2015), sia il presidente egiziano al Sisi, quando il 22 febbraio 2015, patlando alla Moschea di al
Azhar, invoca una riforma dell’Islam, che parta, per 'appunto, dal mondo accademico. A quest’ultimo
riguardo, € in corso tuttora un serrato confronto tra il Capo di Stato egiziano, di cui ¢ nota la profonda
fede islamica, e al-Azhar. All'interno dell’accademia sunnita, infatti, vengono espresse dichiarazioni di
netta condanna del terrorismo, ma anche considerazioni, giudicate ambigue da parte dell’esecutivo
egiziano, sull'inopportunita di dichiarare lo Stato islamico completamente estraneo all’islam. Per le fonti,
v., tra le altre, www.haaretz.com

3 April 2015.

% Ovvero, la Shari‘ah, che ¢ il “sentiero” da seguire, per non entrare in contraddizione con la volonta
divina. La Shari’ah si riferisce ai comandi, alle proibizioni, alle guide ed ai principi che Dio ha dato
all’'umanita, per la salvezza in questo mondo e nell’altro. Per questo essa riguarda tutti gli uomini.

14 federalismii.it |n. 9/2015


http://www.unikore.it/

x X

* % %

Le accuse piu insidiose non sono quelle di merito, bensi quelle di metodo. I giuristi accusano lo
IS di avere fatto uso di una liberta interpretativa che non gli compete. La questione ha un
rilevante significato politico. Essa risale ai primordi dell’Islam, quando, una volta fissato il punto
di arrivo nella dimensione ascendente del sistema delle fonti, ci si pose il problema di cosa
potesse accadere nella fase discendente. Mancava, infatti, un punto di mediagione sacerdotale tra
Rivelazione e Storia — assimilabile, in un’ottica funzionalistica, a quella posto a fondamento della
Chiesa — in forza del quale ricostruire la legittimita dello stesso ordinamento secolare, sia in
chiave diacronica (si pensi al problema della successione al Sigillo dei Profeti, di cui si dira meglio
dopo) sia in chiave sincronica (si pensi ai molti conflitti apertisi intorno alle modalita di
adattamento dei principi sciaraitici alle usanze e alle tradizioni giuridiche incontrate nel corso
dell’espansione islamica). Questa situazione di incertezza perdura, all’incirca, fino all’VIII — IX
secolo, quando si chiude la “porta” dell’z#ibad (interpretazione), e si consolidano sia le scuole
giuridiche sia il corpo del giure. Tale consolidamento va inteso in una chiave eminentemente
politica, nel senso che l'ordine e il benessere della comunita si affermano, sia pure in maniera non
del tutto esplicita, come principi “di chiusura” dell’ordinamento. Da questa fase in poi, per quel
che riguarda in particolare I'Islam sunnita, ¢ proibito (non in chiave tecnicamente teologica, ma
politica) al giurista musulmano rifarsi direttamente alle fonti sacre (il Corano, la Sunna), senza la
mediazione della dottrina, in forza della combinazione di due principi ermeneutici, quello
autoritativo e quello giurisprudenziale-consuetudinario. Si apre, cosi, la fase del Taglid (lett.
“imitazione”, nel senso di ripetizione di decisioni e criteri pubblicamente accettati).
Naturalmente, cio non ha mai fermato I'evoluzione interpretativa. Il paradigma del Taglid ¢ stato
soprattutto uno strumento nelle mani dei giuristi, intesi anche e soprattutto come giureconsulti e
docenti di diritto, contro le pretese del potere politico, da una parte, e contro le istanze
democratico-tribali, dall’altra. Se, infatti, per un verso venne sbarrata la strada a ogni
teorizzazione dell’assolutismo politico e del primato del diritto legislativo, per l'altro si garanti ai
membri della Ummah un diritto sottratto a ogni rivalita di tipo etnico, culturale e religioso (non
mancano nella Sunna episodi nei quali si sottolinea I'esigenza di non discriminare, quanto ad
amministrazione della giustizia, i cristiani e gli ebrei).”” Il principio giuridico del “consenso” ¢,
dunque, intriso di politicita: «l.a mia comunita non si trovera mai d’accordo su un errore» recita
un hadith, dove, allo stesso tempo, si formula una previsione, si suggerisce un criterio

metodologico e si detta un precetto.

20 Cfr. S. A. Aldeeb Abu- Sahlieh, I/ diritto islamico. Fondaments, fonti, istituzioni, Roma, Carocci, 2009, 40 e ss.

15 federalismii.it |n. 9/2015



x X

* % %

Questo ruolo politico, in senso lato, del giurista ¢ una caratteristica specialmente dell’Islam sunnita
mediterraneo, a dispetto dei molti mutamenti istituzionali e geopolitici che hanno interessato
questa civilta. Per fare qualche esempio in chiave di comparazione diacronica e sincronica, ¢ al
paradigma del Taglid, che ‘Abd al-Razzaq al-Sanhuri, padre del Codice civile egiziano e ispiratore
di gran parte della codificazione nell’area della Grande Siria, si richiama quando, in veste di
presidente del Consiglio di Stato rivendica il potere di estendere la propria attivita sindacale
dall’ambito amministrativo a quello legislativo-statuale, ponendo, per questa via, le premesse
storiche e culturali per I'incardinamento, negli anni Settanta e Ottanta, del judicial review nel
sistema egiziano dei pubblici poteri. Simmetricamente, la riapertura della porta
dell'interpretazione ¢ stata rivendicata, negli anni Sessanta, in Egitto, tanto dai giuristi di

. . P . . . 27
orientamento secolare sta quanto dai teorici del terrorismo islamista.

6. La lotta contro la fitna

L'accusa di riaprire la porta dell'interpretazione equivale, in questo caso, all'accusa di creare caos
nella comunita, ovvero di provocare la fitna, la “discordia interna”, la “guerra civile”. *

Per comprendere bene I'importanza di questo punto, occorre ricordare che il Califfato, come
massima espressione dell’organizzazione islamica dello spazio pubblico, ¢ un contratto (‘agd) tra
la Ummah ed il Califfo. Quest’ultimo rappresenta Dio in terra, in un senso eminentemente
notarile della rappresentanza: ¢ un “curatore di interessi”, con forte vincolo di mandato, posto al
vertice del potere esecutivo. Il Califfato puo ben acquisirsi per vie di fatto, ma il Califfo deve
innanzitutto garantire la pace nella Ummah. Questo aspetto non ¢ affatto in contraddizione con la

vis espansiva dell’Islam. Al contrario, ne ¢ una conseguenza logica. Lo Stato islamico, per stare

alla definizione classica data da Mawdudi, ¢ uno stato di tipo ideologico, ovvero né territoriale, né

27 Ctr.: E. Hill, A/~Sanburi and Islamic Law: The Place and Significance of Islamic Law in the Life and Workof "Abd
al-Razzaq Abmad al-Sanburi, Egyptian [urist and Scholar, 1895-1971 [Part 11], in Arab Law Quarterly, 1988, 182;
A. Shalakany, Sanburi, and the bistorical origins of comparative law in the Arab World (or how sometimes losing your
Asalab can be good for yon), in A. Riles (cur.), Rethinking the Masters of Comparative Law , Oxford—Portland
(Oregon), 2001, 152; C. Sbailo, Principi sciaraitici e organizzazione dello spazio pubblico, cit., 205 ss.

28] termine (che indica anche la “tentazione”, intesa come anticamera del disordine) fu reso popolare da
un fortunato libro di Gilles Kepel, “Fitna”. Guerra nel cuore dell'Islam (tr. it., Roma-Bari, Laterza, 2004), dove
si sostiene la tesi che la minaccia terroristica globale ¢ frutto di una “guerra civile” interna all’Islam. D’altra
parte, come ha notato Massimo Introvigne, «Kepel ignora proprio la tendenza probabilmente
maggioritaria, anche se si tratta in alcuni paesi — non in tutti — di una maggioranza silenziosa: i
movimenti centristi e conservatori che, sostenuti da milioni di persone», i quali «costituiscono invece
Punico antidoto reale all’ultra-fondamentalismo terroristay (Cristianita n. 325, 2004). E significativo il fatto
che il califfo Abua Bakr al-Baghdadi, nel suo discorso di insediamento del 29 giugno 2014, abbia messo,
come suol dirsi, le mani avanti, ribadendo il principio che «ogni deviazione ¢ un’innovazione e ogni
deviazione ¢ il fuoco dell'infernox (il testo € sul n. 3/2015 di Limes, 117).

16 federalismii.it |n. 9/2015



x X

* % %

etnico, né culturale: esso ¢ basato sull’universalismo della religione islamica. »H, pertanto,
fuorviante, come pure spesso si fa, ricostruire giuridicamente il carattere sciaraitico di alcuni
ordinamenti islamici a partire dalla volonta della maggioranza della popolazione che a
quell’ordinamento afferisce. Infatti, se la maggioranza della popolazione di quel determinato
Paese non fosse musulmana, per la minoranza islamica si porrebbero due alternative: tentare di
islamizzare l'intera societa e conquistare quei territori alla Ummah, oppure costruire un’enclave
islamica nell’ambito del Paese, non senza rinunciare a coltivare la prospettiva di una futura
autonomia: basti considerare, a tal proposito, la storia di un paese leader dell’Islam, quale il
Pakistan. II “popolo” al quale fa riferimento il giurista islamico, come fonte di legittimazione del
carattere islamico del regime, diventa elemento costitutivo dello Stato, solo a condizione che esso
riconosca la Sovranita di Dio per il territorio che occupa. In ultima analisi, da un punto di vista
islamico, non si puo far ricorso al giudizio della nazione per legittimare il potere politico, ma
esclusivamente a Dio e al Suo Messaggero. Insomma, Iislamizzazione, fin dalle origini della storia
islamica, non consiste nella conquista di un determinato numero di adesioni alla Rivelazione,
dentro uno spazio pubblico definito e giuridicamente presupposto, ma nell’espansione
“nomadica” dello spazio pubblico, formatosi a seguito della Rivelazione stessa. Man mano che
I'espansione avanza, con essa deve avanzare la pace.

Questo non vuol dire, ovviamente, che non ci siano conflitti interni all’Islam. Al contrario, la
storia islamica ¢ costellata di conflitti, primo tra tutti, il conflitto tra la maggioranza sunnita e la
minoranza sciita. Ma queste contrapposizioni non hanno mai intaccato il concetto della Ummah,
che ¢ restato, nei secoli, 'ambito di legittimazione di ogni leadership.

A proposito del conflitto tra sciiti e sunniti, ¢ opportuno richiamare alcuni aspetti essenziali della
storia islamica, universalmente noti,” ma che ora vanno riletti in correlazione agli aspetti di
dottrina costituzionale islamica in rilievo nella vicenda del Califfato nero. Come accennato, con la
morte del Profeta, nel 632, la Ummah entrd gravemente in crisi e, secondo alcuni, fu addirittura
sul punto di frantumarsi in una miriade di comunita, tra loro conflittuali, o di implodere sotto il
peso delle rivalita interne. La capacita di tenere insieme la Comunita divenne, dunque, da subito,

elemento fondante la leadership politica. La scelta cadde, come s’¢ detto, su Aba Bakr, uomo

2 Cfr.: Abu al-A'la al-Mawdudi, Po/itical Theory of Islam, Lahote, Islamic Publications, 1976; J. L. Esposito
— J. Piscatory, Democratization and Islam in M. E. ]., 1991, 434

30 La letteratura, infatti, ¢ sterminati, per gli aspetti qui direttamente toccati si rimanda, anche per ulteriori
riferimenti bibliografici, a: A. Bausani, L'Is/am, Milano, Garzanti,1980, 101, ss.; M. Campanini, Ideologia e
politica nell'Islam. Fra utopia e prassi, Bologna, 11 Mulino, 2008, 81 ss.; A. Ventura, Confessioni scismatiche,
eterodosse e nuove religioni sorte nell’islam, in G. Filoramo, Islan, Roma-Bari, Laterza, 2008, 309.

17 federalismii.it |n. 9/2015



x X

* Ot %

notoriamente pio, che aveva goduto di speciale fiducia da parte del Profeta. Abu Bakr fu “eletto”
dalla Comunita, in quanto appartenente alla tribu del Profeta, di cui, appunto, veniva dichiarato
“successore”. Alla carica di successore aspirava segretamente anche il giovanissimo cugino del
Profeta, ‘Ali ibn Abi Talib, tra i primi convertiti all’Islam e marito di Fatima, figlia di Muhammad
e della sua prima moglie Khadija, la prima a raccogliere la rivelazione dell’arcangelo Gabriele al
Profeta e a dare fiducia a quest’ultimo. Dopo la morte di Abu Bakr, nel 634, venne eletto Omar
ibn al-Khattab (634-644), che puo essere considerato il vero iniziatore della costruzione dello
Stato islamico e dell’espansione della Umah, che in questo periodo sconfigge 'impero sassanide,
da cui eredita, tra le altre cose, il simbolo della “mezzaluna”. Tra le battaglie pit importanti di
questo periodo, va ricordata, per il suo grande valore simbolico, quella di Qadisiyya (citta storica
dell'Iraq centro-meridionale, all’aprile 2015 controllata dal governo iracheno, ma minacciata da
vicino dalle truppe dell’lS), nel 6306, per la conquista dell’attuale territorio iracheno. Uno tra i
principali annalisti islamici (da molti ritenuto il pit grande e affidabile), il persiano Tabati, vissuto
nel IX secolo, ’ha tramandata ai posteri in tutta la sua virulenza e drammaticita («sembriamo
draghi in sella ai destrieri»): era I'inizio dell’espansione islamica oltre la Penisola araba. Ad Omar,
nel 644, successe Othman, anch’egli compagno del Profeta. Dopo la morte, a seguito di
assassinio, di Othman, Ali avanzo la propria candidatura al Califfato. Il genero e cugino del
Profeta divenne, dunque, per “acclamazione”, il quarto e ultimo dei califfi “ben guidati”. Al si
fece apprezzare per coraggio, carisma, generosita e pieta. Ma non dimostro, a giudizio quasi
unanime degli storici, particolare scaltrezza politica. Rimase, alla fine, vittima delle rivalita e degli
intrighi, tra i suoi stessi sostenitori. Mori assassinato nel 661. Qui si verifica la aifitna al-kubra, 1a
“grande sedizione”, dove fitna sta anche per “tentazione” o “frattura”. Intorno alla memoria di
Alf si raccolsero vari gruppi dissidenti, che non condividevano la concentrazione del potere nella
comunita, quale fonte ultima di legittimazione della leadership politica, e ritenevano che la guida
della Ummah dovesse avere una connotazione nettamente carismatica e spirituale, con forti tratti
individualistici, in netto contrasto con il paradigma democratico-consultivo che aveva governato
le prime tre successioni del Profeta. Insomma, si tratta, in primo luogo, di un dissenso, di una
frattura (shi'a significa, per Pappunto, “partito”, ovvero il partito di Ali, ma anche, in generale, il
partito di quanti non accettano il dominio della fazione maggioritaria) di natura politica.

Intorno a questa frattura politica, poi, crescono anche alcune divergenze dottrinali, la piu
importante delle quali riguarda la possibilita di una mediazione di tipo sacrale, a opera di
dell’zmanm, tra 'uvomo e Dio. Ma da quella frattura nasce anche il mito negativo della fitzna, ovvero

della guerra civile come male assoluto dell’Islam, da evitare a qualsiasi costo. Sicché, le suddette

18 federalismii.it |n. 9/2015



x X

* % %

divergenze non hanno impedito, in passato, a sciiti e sunniti di condividere spazi politici, come
ad esempio accade nel corso del Califfato di "Ubayd Allah ibn al-Husayn, nell’VIII secolo,
fondatore della dinastia fatimide, nell’area nordafricana. LLa divisione tra sunniti e sciiti, solo in
alcune frange radicali viene considerata irreversibile e teologicamente cristallizzata e solo in
determinati contesti geopolitici, come nell’arra mesopotamica e nella Penisola arabica, viene vista
come un elemento di instabilita interna alla Umzah. Per lo piu, essa viene vissuta come una forma
di rivalita interna e spesso viene persino ignorata o trattata alla stregua di una mera tradizione

culturale, che poco o nulla incide sul legame intercorrente tra tutti i musulmani.

7. I conflitti intorno all’*“alternativa islamica”

I documento dei giuristi musulmani, dunque, ben si presta a funzionare da base per una
“risoluzione” in nome della Ummah che autorizzi le forze militari di Paesi islamici interessati a
intervenire contro lo Stato islamico. L’autoproclamazione califfale, infatti, se accompagnata da
controllo effettivo del territorio e da espansione territoriale, considerata di per sé, ¢ legittima nel
diritto islamico pubblico. L’illegittimita di un’esperienza califfale va, in ultimo, sancita per via
politica e militare.

Nessuna azione politico-militare, tuttavia, potra portare all’estinzione dell’ideale califfale. Si tratta,
semmai, di comprendere quali forme possa avere oggi tale idealem che rappresenta un elemento
essenziale dell’identita islamica, al di 1a delle evoluzioni politiche e culturali dell’Islam. '
L’universalita della Ummah, infatti, va sempre intesa non solo in senso spaziale, ma anche in
senso temporale. Qui puo cogliersi un’apparente analogia con 'escatologia cristiana. La differenza
consiste nel fatto che nell’lslam non c’¢ “mediazione” tra questo tempo e il tempo del

compimento. C’¢ un’unica, radicale tensione verso il compimento, che tutto sublima in sé, ogni

31 Naturalmente, non ci riferiamo alla pattuglia di intellettuali occidentali di origine islamica che
sostengono la possibilita di un Islam laico e secolatizzato, bensi all’Islam “popolare”, conservatore ma non
estremista, nel quale si riconosce la maggior parte dei musulmani dei paesi islamici e una percentuale
grande e crescente dell’Islam d’Occidente. Sul punto cft.: M. Introvigne, I cingue volti dell'Lslan ¢ la chiave per
il futuro dell'Eigitto, in La Bussola Quotidiana, febbraio 2011, www.cesnut.otrg. V. anche M. A. Muqtedar Khan
(a cura di), Debating Moderate Islam: The Geopolitics of Islam and the West, University of Utah Press, 2007, (v. in
particolare gli interventi di Khan 3 e ss. e Abid Ullah lan pp. 42 e ss.); A. Bayat, Making Islam democratic:
social movements and the post-Islamist turn, Stanford University Press, 2007, 7 e ss.; B. Tibi, Islam's predicament
with modernity: religious reform and cultural change, Routledge, 2009, pp. 271 e ss.; N. Soguk, Globalization and
Islamism: Beyond Fundamentalism, Rowman & Littlefield Publishers, 2010, pp. 6 e 148; Y. Y. Haddad e T.
Golson, Owerbanling Istam: Representation, Construction, and Cooption of Moderate Islam in Western Europe, in
Journal of Church and State, Vol. 49, Issue 3 (Summer 2007), 487.

19 federalismii.it |n. 9/2015


http://www.cesnur.org/

x X

* % %

singolo episodio della storia e ogni singolo aspetto della vita: le differenze tra lo storico, il poeta e
Partista diventano minime, e a volte scompaiono.”

Non solo l'ideale califfale non s’¢ spento, ma l'universalismo islamico conosce oggi una stagione
di straordinario successo geopolitico e culturale. Di fatto, puo parlarsi di un costituzionalismo
globale di stampo islamico che si pone come alternativa a quello occidentale, considerato in
declino inarrestabile.”” Pitt che a una specifica tesi, ci riferiamo qui a un paradigma, ovvero a una
serie di presupposti teorici che guidano, sempre di piu, nel mondo islamico, la ricerca scientifica,
la vita politica e l'attivita economica, specialmente tra i giovani e i ceti medio-alti. Al successo
crescente di questo paradigma, nel mondo islamico, certamente ha contribuito il tragico epilogo
delle varie politiche di esportazione della democrazie realizzate dopo la fine della guerra fredda, in
Medio Oriente e specialmente in Iraq e in Afghanistan. Peraltro, nel mondo islamico, con la fine
della Guerra fredda, s’¢ andata rinvigorendo la tendenza al costituzionalismo islamico globale,
come risposta all’asserita irreversibile “crisi” della modellistica costituzionale occidentale.™ I piu
significativi maitre a penser del mondo islamico — sia nei paesi islamici, sia nelle Universita

occidentali — lanciano la sfida della «risposta» islamica al «tramonto» del principio ordinatore

32 Si tratta di una differenza teologicamente incolmabile (cfr. G. Baget Bozzo, Davanti all'Islam, cit.,), che
riguarda anche il rapporto dell’Islam con 'Ebraismo (F. Rosenzweig, La stella della redenzione (1921), a cura
di G. Bonola, Casale Monferrato, Marietti, 1985, 501 ss.), che tuttavia non impedisce il dialogo e la
collaborazione tra le tre religioni, ma che viene utilizzata dai fondamentalisti come giustificazione delle
stragi ai danni delle comunita cristiane in Medio Oriente e per gli attacchi agli ebrei ovunque si trovino (si
rimanda, nel merito, alla ricca documentazione reperibile su www.asianews.it)

3 Ci discostiamo un po’, sul punto, dall’approcci di Larry Cata Backer, ai cui lavori, peraltro, siamo
debitori. A nostro avviso, la questione riguarda in primo luogo I'Islam come fenomeno costitutivamente
politico globale e non come espressione, sia pur numericamente maggioritaria, di un nascente
costituzionalismo teocratico mondiale. Cfr. L. Cata Backer, Theocratic constitutionalism: An Introduction to a
New Global 1egal Ordering, in Global Legal Stud, 2009, 85. Per una panoramica sull’alternative islamica”, con
le varie posizioni emerse nel corso dell'Islam contemporaneo, v. J. L. Esposito, Guerra santa? 1/ terrore nel
nome dell'Islam, Introduzione di V. E. Parsi, Milano, VP Universita, 2005 ¢ M. Campanini, I alternativa
islamica. Aperture e chiusure del radicalismo, Milano, Bruno Mondadori, 2012.

3411 dibattito, tra i politologi e 1 giuspubblicisti vicini ai Fratelli musulmani, ruota intorno alla crisi del
cosiddetto “modello vestfaliano”. Tra i punti di riferimento principali, in tal senso, va ricordato un volume
uscito 1 principio degli anni Novanta, a cura di un giovane studioso, diventato, poi, ministro degli Esteri
della Turchia e premier, con la presidenza di Erdogan: V. A. Davutoglu, Alfernative Paradigms: The Inmpact of
Islamic and Western Weltanschanungs on Political Theory, Lanham, University Press of America, 1993. Cfr.: A.
G. E. Sabet, Isiam and the Political Theory, Governance and International Relations, London, Pluto Press, 2008; S.
A. Ahmed — H. Donnan, Islam, Globalization and Postmodernity, London, Routledge, 1994. Sullo sviluppo
recente degli studi comparatistici nei Paesi islamici, v. C. Mallat, Comparative law and the Isiamic (Middle
Eastern) Legal Culture, in M. Reimann e R. Zimmermann (cur.), The Oxford Handbook of Comparative Law, cit,
609 ss. Da ultimo, stanno avendo un certo successo le tesi post-islamiste. Cfr. A. Bayat (a cura di), Posz—
Islamism. The Changing Faces of Political Islam, Oxford, Oxford University Press, 2013. La questione non puo
essere affrontata in questa sede. Rimandiamo a C. Sbailo, Islamismo e costituzionalismo. La problematica (ma non
impossibile) compatibilita in Percorsi costituzionali, 1, 2013, 399

20 federalismii.it |n. 9/2015



x X

* % %

occidentale, laico e individualistico. Per il giuspubblicista musulmano, infatti, prima e sopra ogni
specifico ordinamento politico, va riconosciuta l'esistenza di una “Costituzione originaria ed
eterna”, destinata a fare da fondamento non a un singolo Paese, ma all'umanita intera, in quanto
essa disciplina non solo i rapporti tra gli uomini, ma il rapporto dell'uomo con Dio. In termini di
diritto positivo, possiamo rintracciare le linee essenziali di questa Costituzione nella Carta
fondamentale egiziana del 2012, scritta da una Assemblea Costituente a maggioranza islamico-
popolare, promulgata da un Presidente esponente di primo piano dei Fratelli Musulmani e
approvata a larga maggioranza dall’elettorato egiziano, in un referendum popolare tenutosi nel
marzo 2011 (poi abrogata dalla giunta militare che ha preso il potere nel luglio 2013), dove si
propone una ricostruzione su base coranica delle liberta fondamentali e un’interpretazione in
chiave comunitaristica dei diritti sociali (la liberta, ad esempio, prima che come diritto, ¢
presentata come «un principio divino stabilito dal Creatore», in quanto «Dio ha creato 'uomo
libero e dotato con il piu alto grado di raffinatezza, intelligenza e saggezza» come si legge nel
Preambolo, § 4).”

Siamo di fronte a un progetto geopolitico e culturale non conciliabile con la tradizionale —
ancorché discussa — visione occidentale secolarizzata dello spazio pubblico, ma che non per
questo ¢ da considerarsi alla stregua di un progetto aggressivo. Stiamo patlando di equilibri
politico-economici, di politiche culturali e sociali (da attuarsi, ad esempio, attraverso la
riproposizione di un approccio “comunitaristico” e non piu statal-individualistico alle questioni
sociali). Le politiche neo-ottomane della Turchia vanno, per 'appunto, in questa direzione e
s’incontrano con la strategia dei Fratelli musulmani. Un tale progetto dovrebbe, anzi, comportare
una de-radicalizzazione dell’antagonismo islamico nei confronti del’Occidente, che non
rappresenta piu un nemico da abbattere, ma, semmai, una cultura da superare. Ma ci sono altre
anime dell’Islam, che non condividono questa prospettiva e, anzi, la avversano profondamente,
vuoi perché vedono la realizzazione dellideale islamico nell’aggressione totale al’Occidente e
nell’eliminazione di ogni pluralismo culturale interno all’Islam, vuoi perché intendono difendere
la “cittadella” dei regimi islamici consolidati da ogni possibile stravolgimento geopolitico. Su
questo punto, sono state avanzate le piu disparate ipotesi, in merito ai possibili collegamenti tra il
wahabismo saudita e le truppe del Califfato nero. Ma, al di la del dato geopolitico, sta di fatto che

¢ in corso una guerra interna all’Islam.

3 Per una prima analisi del testo si rimanda a C. Sbailo, Diritto pubblico dell’Islam mediterraneo, cit., 111 ss.

21 federalismii.it |n. 9/2015



x X

* % %

In questa chiave vanno lette le recrudescenze dei conflitti tra sunniti e sciiti in Medio Oriente e gli
attacchi di tipo terroristico contro gli esperimenti di integrazione costituzionale dell’Islam
nell’area nordafricana. In particolare, ¢ stato da piu parti fatto I'esempio del “caso tunisino”, dopo
gli attentati di matrice IS verificatisi in questo Paese.” Si ¢ trattato di azioni condotte in stile
terroristico, ma di natura militare, volte a suscitare un revival islamico-radicale in tutta Parea del
Grande Maghreb e dell’Africa sub-sahariana, con il coinvolgimento degli estremisti islamici
somali e nigeriani, in collegamento con I'espansione neocaliffale nell’area del Vicino Oriente. La
Tunisia, infatti, si presenta agli occhi dei sostenitori del Califfato nero come un pericoloso
laboratorio politico. Qui ¢ stata sperimentata, con successo, la piena integrazione dell’Islam
popolare nel sistema costituzionale. Il partito dei Fratelli musulmani, Ennabda, ha rinunciato a
battersi per I'inserimento dei principi sciaraitici nella Costituzione, anche in considerazione del
fatto che, un tale inserimento, in presenza di una vera Corte costituzionale, quale quella prevista
dall’attuale Costituzione in sostituzione del precedente Consiglio costituzionale, avrebbe lasciato
ai giudici secolari il controllo sulla sciaraiticita delle norme, come, per 'appunto, ¢ accaduto in
Egitto, dopo le due riforme costituzionali di Muhammad Anwar al-Sadat, nel 1971 e nel 1980.
Realisticamente, il partito islamico-popolare s’¢ battuto, con successo, per un ridimensionamento
del ruolo del vertice del’Esecutivo e per una valorizzazione del Parlamento, della societa civile e
delle autonomie. L’obiettivo dell’Islam popolare tunisino, infatti, ¢ quello di far crescere il proprio
peso in ambito sociale ed economico, in coerenza con la prospettiva neocaliffale moderata.

Volendo fare una sintesi in chiave politica, la questione si potrebbe porre in questi termini: i
processi di globalizzazione e il declino della governance occidentale nel pianeta creano le
condizioni per una riespansione del principio ordinatore islamico, per cui nell’Islam c’¢ conflitto

su quale corso tale riespansione debba avere e chi la debba, eventualmente, guidare.

8. “Polarita” islamica e semplificazioni integralistiche

La comprensione di questo conflitto richiede, evidentemente, da parte dello studioso occidentale,
un certo sforzo per il superamento di antichi e ben radicati pregiudizi, a cominciare da quello
secondo cui «nelle societa musulmane, contrariamente alle societa occidentali in particolare, non
si & sviluppata una sfera pubblica o una societa civile forte e autonomar. E un’idea di stampo

“orientalistico”, discendente a propria volta dall’idea «che i regimi politici che si sono sviluppati al

36 Ci si riferisce in particolare all’attentato al museo nazionale del Bardo, da parte di un commando armato,
il 18 marzo 2015, nel corso del quale sono state uccise 24 persone, tra cui 21 turisti. No si tratta di un fatto
isolato, in quanto preceduto da una serie di altri episodi minori, verificatisi nelle province e nelle periferie,
in danno di strutture pubbliche e delle forze dell’ordine.

22 federalismii.it |n. 9/2015



x X

* % %

loro interno fossero un compendio del dispotismo orientale di societa musulmane (cosi come la
Cina e anche i regni indiani) governate da despoti orientali, in cui si considerava tutto il potere
concentrato nelle mani dei governanti e ai vari settori della societa non era garantita alcuna
autonomia al di la delle questioni puramente locali, le quali spesso erano anch'esse fortemente
regolate dal Grande Despota».”” Ancora si continua a leggere il din wa dawlah — la connessione tra
religione e societa (dawlah, tradotto anche come “Stato”, indica lo “spazio pubblico”, inteso anche
come il precipitato geopolitico di un determinato zuperium, tanto che in alcuni testi inglesi del
secolo scorso lo troviamo a volte reso con ezpire) — in termini meramente “teocratici”, mentre la
costruzione islamica dello spazio pubblico, almeno per quel che riguarda I'Islam sunnita
mediterraneo, ¢ irriducibile a una fondazione su basi univocamente religiose del potere politico.
In questi preconcetti, peraltro, va cercata in parte la spiegazione del fallimento dei tentativi
occidentali di esportare il modello democratico costituzionale euro americano in ambito islamico:
quando si pensa di avere “neutralizzato” I'elemento religioso, riducendolo entro la sfera privata,
questo si riaffaccia prepotentemente nella sfera politica, attraverso partiti e movimenti che
s’ispirano ai principi sciaraitici; quando si pensa di avere disinnescato il conflitto politico (ad
esempio, le proteste contro i regimi coloniali, nella prima meta del secolo XX), dando ampio
spazio alle autorita religiose “conservatrici”, allora cresce I'Islam popolare, anticonformista e anti-
autoritario, socialmente dinamico e politicamente pragmatico, che si allea con 1 ceti piccolo e
medi-imprenditoriali e con i gruppi laico-progressisti.

L’approccio semplificatore sopra stigmatizzato trova, curiosamente, una corrispondenza nel
radicalismo islamico. Uno degli argomenti principali utilizzati dai giuristi dello Stato Islamico ¢
che la Shari‘a, nei paesi islamici, ¢ stata “snaturata” dai processi di statalizzazione sviluppatisi
nell’eta contemporanea. E una vecchia tesi salafita, che oggi ¢ diventata una base teorica per
giustificare, in ultima analisi, il terrorismo di matrice islamista negli stessi Paest islamici. Secondo i
suoi sostenitori, i vari tentativi, condotti nel corso del XX secolo, di “statalizzare” la Shari ab,
avrebbero portato a uno “snaturamento” dell’esperienza giuridica islamica, che, nel corso dei
processi di colonizzazione, si sarebbe cristallizzata e irrigidita, per un verso, oppure illanguidita e
diventata quasi impalpabile, per I’altro.” Il problema ¢ dato dal fatto che una tale tesi ¢ diventata
un luogo comune, che orienta inconsapevolmente la ricerca e persino le decisioni politiche. Si
tratta di una posizione di carattere marcatamente ideologico, che non tiene sufficientemente

conto del dato storico. La statalizzazione del diritto, nelle societa islamiche dell’area mediterranea,

57 S. Eisentstadt, Sulla nodernita, Soveria Mannelli, Ruberttino, 2006, 403
38 Cfr. B. Hallaq, Introduzione al diritto islamico, Bologna, 11 Mulino, 2013, 115 e ss.

23 federalismii.it |n. 9/2015



x X

* % %

comincia, infatti, solo alla fine dell’Ottocento, spesso su iniziativa delle classi dirigenti locali e per
esigenze di razionalizzazione interna. Inoltre, la prevalenza del diritto di origine statuale veniva,
per lo piu, giuridicamente costruita con categorie islamiche classiche, di carattere
giuspubblicistico, a partire da quello dell’interesse pubblico/comunitatio. Oltre a cio, il legislatore
statale si sforzava, il piu delle volte, di mantenersi nei limiti del diritto islamico classico.” In
generale, nel processo di secolarizzazione degli ordinamenti islamici contemporanei, il diritto
islamico interagisce con 1 modelli occidentali, mantenendosi vitale e in una posizione di
ordinamento residuale rispetto all’ordine statuale. Sono frequenti 1 casi nei quali, nei sistemi delle
fonti delineati nei primi articoli dei codici civili del periodo a ridosso dei processi di
decolonizzazione, i principi sciaraitici sono collocati in posizione strategica rispetto alle altre
fonti, in forma di “chiusura” dell’ordinamento. Puo dirsi, per certi versi, che il processo di
recezione dei modelli occidentali, nel corso del XIX secolo, si sviluppi con il paradigma della
polarita tra tradizione islamica e statualita. Se ¢ vero, infatti, che nel corso della colonizzazione, la
norma sciaraitica dimostra una «scarsa capacita di resistenza»*’ di fronte al diritto occidentale, nel
senso che la normazione positiva finisce con il provocare la dissoluzione del potere dei fugaha, ¢
anche vero che, nella fase post-coloniale, i processi di codificazione si svolgono in gran parte
all'insegna di un recupero della tradizione islamica, come dimostra il citato lavoro di al-Sanhuri, la
cul lezione, infatti, ¢ ben presente nel documento anti-Stato islamico di cui sopra: la principale
fonte di legittimazione del radicalismo ¢, infatti, nella semplificazione dell’approccio alle fonti. 11
suddetto processo di interazione tra principi sciaraitici, interpretazioni consolidate ed esigenze
politiche contingenti s'¢ svolto e continua a svolgersi con la partecipazione dell'opinione pubblica
islamica, sia nei paesi islamici sia nell'Islam d'Occidente. Ed ¢ sprattutto ¢ a questa opinione
pubblica che si rivolgono sia lo IS sia i vari attori che compongono il fronte dei suoi avversari, a

cominciare dalla comunita dei giuristi sunniti.

9. Conclusioni

La “riespansione del principio ordinatore islamico” appare, ormai, come un fenomeno non
contrastabile. Si tratta solo di capire se esso assumera connotazioni eversive e violente, o,
viceversa, si sviluppera nell’ambito della formazione di nuovi equilibri globali. Dalla comunita
islamica dei dotti sono gia venute significative risposte al Califfato nero. La virulenza settaria dello

Stato islamico rappresenta una minaccia per tutta la Ummah. In un certo senso, il destino di

3 Cfr. V. Castro, I/ modello islamico, Totino, Giappichelli, 2007, 102-115
40 B, Castro, I/ modello islamico, cit., 112.

24 federalismii.it |n. 9/2015



x X

* % %

questa esperienza sembra gia segnato. Finché lo IS controlla e “amministra” il territorio," pur tra
alti bassi, il suo fascino su una parte della comunita islamica, minoritaria ma non irrilevante, resta
alto. Come s’¢ ricordato nelle pagine precedenti, la legittimazione del potere califfale ha anche (e,
per molti versi, soprattutto), una base concreta, nel senso che il califfo deve essere capace di
controllare il territorio, difendere la comunita e mobilitare i musulmani. Per cui nessuna
contestazione dottrinale, di per sé, ¢ sufficiente a delegittimare un’esperienza califfale. Perché la
delegittimazione dottrinale sia efficace, essa deve essere accompagnata dalla sconfitta politico-
militare dello IS, o quanto meno da uno stabile controllo sulla sua espansione. Ed ¢ bene, a tale
riguardo, ricordare quanto sopra s’¢ evidenziato in merito alla geopolitica islamica e alle sue radici
teologiche, poiché, in casi del genere, ove le operazioni militari, nella fase det Boots on the Ground,
fosse condotta da truppe non qualificabili come islamiche, le conseguenze potrebbero rivelarsi
estremamente drammatiche, non solo per il mondo islamico, all'interno del quale la conflittualita
potrebbe arrivare a livelli parossistici, ma anche per I’Occidente, dove potrebbe concretarsi il
rischio di una rapida e incontrollata evoluzione del fenomeno del terrorismo islamista
rnetropolitano.42 Insomma, la questione ¢ e restera nelle mani delle grandi potenze dell’Islam

. 3
mediterraneo.”

MV, da ultimo L. Declich, Stato islamico. 1. architettura del terrore, in Limes. Rivista italiana di geopolitica, 3/2015,
107 e B. E. Selwan el Khourti, Ragga, /IS tra $ari‘a e affari, ivi, 121. Si veda, in generale, I'editoriale del
direttore, Lucio Caracciolo. V. anche J. Carvelli, J. Foresi, I/ califfato nero, Roma, Nutrimenti, 2015, 27, ss.

42 ] questione ¢ stata ampiamente dibattuta nell’Amministrazione USA e nell’Intelligence Community. Ma
alla fine sembra essere prevalsa la strategia fondata su Iwtel, Advisers and No Boots on the Ground
(www.stratfor.com, 11 settembre 2014). Di particolare interesse, una serie di articoli comparsi su Foreign
Alffairs, dedicati, per appunto, a dimostrare che la minaccia IS non ¢ assimilabile ad altre minacce
terroristiche (v. in particolare A. K. Cronin, ISIS Is Not a Terrorist Group. Why Counterterrorism Won't Stop the
Latest Jibadist Threat, FA, March/April 2015, su www.foreignaffairs.com). Con riferimento alla questione
libica e alle sue ripercussioni sul problema dei flussi migratori, questa ¢ la posizione sostenuta dal
Presidente del Consiglio Matteo Renzi (v. dichiarazione del 20 aprile 2015; cfr. G. Gaiani, Come ¢
(im)possibile sharcare di nunovo sulla quarta sponda, in Limes, 3/2015, 37).

43 ]] riferimento va soprattutto a Egitto e Turchia. Rimandiamo sul punto alle argomentazioni Romano
Prodi, fatte in un’intervista rilasciata all’Avvenire, il 13 gennaio 2015 e ad altre considerazioni di medesimo
tenore recuperabili su www.romanoprodi.it. L.e due potenze hanno strategie geopolitiche conflittuali. La
Turchia, infatti, appoggia il governo di Tripoli, sostenuto dalla Fratellanza musulmana, in
contrapposizione al governo, riconosciuto sul piano internazionale, di Tobruk, fortemente segnato dal
ruolo leader di una elite militare molto legata all’Egitto. Un ruolo importante svolge I’Arabia Saudita, che
formalmente ¢ contro il Califfato, ma viene da varie parti accusata di favorirne I’espansione, anche in
chiave anti-sciita (cfr.: a. Accorsi e G. Piazzese, in Egitto califfato fa rima con Fratelli, in Limes. Rivista italiana
di geopolitical, 3/2015, 71; M. Ansaldo, La Turchia ainta il ‘califfo’ e intanto si prende un simbolico pexzo di Siria, ivi,
147, A. Hammond, Per Ryad la vera minaccia ¢ Teberan, non !'ls, ivi, 169). Tuttavia, si registrano, nell’'ultima
settimana dell’aprile 2015, segnali che possono definirsi incoraggianti: viene data notizia che il re Salman,
avvalendosi delle proprie prerogative, ha scelto come proprio erede il principe reale Mohammed Bin
Nayef, il campione della lotta al terrorismo islamista; per vie non ufficiali, si apprende che la casa reale ha

25 federalismii.it |n. 9/2015


http://www.stratfor.com/
http://www.foreignaffairs.com/
http://www.romanoprodi.it/

* X

* Ot %

Una volta conseguito l'obiettivo dell’abbattimento o del ridimensionamento stabile dello IS,
restera il problema della riespansione islamica, con cui bisognera confrontarsi. La questione
chiama in causa le comunita scientifiche dell’area mediterranea. Non ¢é da escludersi — e, anzi, a
noi pare probabile, oltre che auspicabile — che si avvii, nel mondo islamico, con il contributo degli
studiosi della sponda nord, una stagione di riformismo politico e religioso, come gia avvenuto,
nel X secolo, con la fondazione dell’Universita di al-Azhar, a pochi anni dalla stessa fondazione
della citta del Cairo, ad opera di un califfo sciita, che inauguro, in territorio sunnita, un periodo di

fioritura culturale e di progresso civile.

avviato un’offensiva diplomatica per la riconciliazione tra i governi di Ankara e del Cairo (fonte:

english.ahram.org.eg/).

26 federalismii.it |n. 9/2015


http://english.ahram.org.eg/

