
 
  

 

di Ciro Sbailò 
Professore associato di Diritto pubblico comparato 

Università “Kore” di Enna 
 

I Costituzionalisti europei e il 
califfato nero 

Dopo la sconfitta militare, un 
confronto a tutto campo sulla 

riespansione islamica 

6  M A G G I O  2 0 1 5   
 



 
 

 
 
2 federalismi.it |n. 9/2015 

 

 

 

  

I Costituzionalisti europei e il califfato 
nero. Dopo la sconfitta militare, un 

confronto a tutto campo sulla 
riespansione islamica* 

 
di Ciro Sbailò 

Professore associato di Diritto pubblico comparato 
Università “Kore” di Enna 

 

Sommario: 1. Premessa. 2. Alcune questioni di carattere metodologico. 3. Lo IS è un fenomeno 

islamico. 4. Lo IS è uno Stato. 5. Il documento dei giuristi musulmani contro lo IS. 6. La lotta 

contro la fitna. 7. I conflitti intorno all’“alternativa islamica”. 8. “Polarità” islamica e 

semplificazioni integralistiche 9. Conclusioni. 

 

 1. Premessa 

Lo Stato Islamico (noto con la sigla IS, che sta per Islamic State) si espande in Medio Oriente e in 

Nord Africa, guadagna consensi nell’Islam globale ed è, ormai, un brand a disposizione di gruppi e 

individui appartenenti all’Islam sunnita, in posizione antagonistica nei confronti dell’Occidente e 

degli stessi musulmani esterni al sunnismo.1 La sua sconfitta militare – ovvero il contenimento 

controllato della sua vis espansiva, in ragione degli equilibri che si vanno formando, in questo 

                                                        
* Articolo sottoposto a referaggio. 
1 Per una ricostruzione aggiornata, v. M. Molinari, Il Califfato del terrore, Milano, Rizzoli, 2015. Cfr., inoltre: 
The Islamic State of Iraq and the Levant: Branding, Leadership Culture and Lethal Attraction, Report to the Office 
of University Programs, Science and Technology Directorate, U.S. Department of Homeland Security, 
Novembre 2014. Cfr.: P. Mahadevan, The Neo-Caliphate of "Islamic State", CSS Analyses in Security Policy, 
December, 2014; J. A. Turner, Religious Ideology and the Roots of the Global Jihad. Salafi Jihadism and International 
Order, New York, Palgrave MacMillian, 2014; L. Napoleoni, Isis. lo Stato del terrore, Milano, Feltrinelli, 2015; 
Aa. Vv., Chi ha paura del califfo. Limes. Rivista italiana di geopolitica, 3/2015. La bandiera dello IS è nera, per cui 
si parla di “Califfato nero”. Pur subendo alcune sconfitte militari e colpi significativi (nel marzo 2015, 
“califfo nero” avrebbe dovuto lasciare la guida dello Stato Islamico a causa delle ferite riportate in un 
attacco aereo a marzo: il suo posto sarebbe stato preso dal suo vice), la sua capacità espansiva e di 

resistenza sembra inalterata (v. da ultimo R. Beckhusen, This Is Scary — Islamic State’s Tactics Are Really 
Similar to Nazi Germany’s, in War is Borimg, 3 maggio 2015,  medium.com  



 
 

 
 
3 federalismi.it |n. 9/2015 

 

 

 

  

primo quarto di secolo, nella regione mediterranea e nel mondo islamico – difficilmente potrà 

produrre, di per sé, una situazione stabile e pacificata, in quanto il progetto neocaliffale, ben oltre 

la lugubre ripetitività delle efferatezze dello IS, ha radici profonde nella cultura dell’Islam 

mediterraneo. Pertanto, al di là dell’emergenza politico-militare, si pone un problema di carattere 

culturale, che riguarda non solo l'inquadramento del suddetto fenomeno riespansivo, ma anche 

l’analisi delle ragioni per le quali esso ha colto di sorpresa gli analisti occidentali.2 Insomma, si 

tratta di rivedere le categorie con cui vengono, di solito, analizzati i processi politici del mondo 

islamico, a cominciare da quelli attuali, per riparare, come suole dirsi, «la nave in mare aperto».3  

Per quel che riguarda la comunità dei giuspubblicisti italiani ed europei, cercheremo di capire 

quale possa essere l’approccio più utile ai mutamenti in corso nell’Islam mediterraneo, nonché di 

ipotizzare qualche pista di indagine per il futuro. Cominceremo con qualche precisazione 

introduttiva di carattere metodologico. Passeremo, dunque, su questa base, a un tentativo di 

inquadramento dottrinale dello Stato islamico, nel contesto di una più generale ricostruzione delle 

origini e delle prospettive del progetto neocaliffale. Ciò ci consentirà, tra l’altro, di fare alcune 

precisazione sulla “riespansione del principio ordinatore islamico”. Con questo concetto s’è 

cercato, infatti, di inquadrare il fenomeno del rafforzamento dell’Islam politico, nel contesto delle 

trasformazioni costituzionali che hanno interessato i Paesi arabi del Mediterraneo a partire dalla 

fine della Guerra fredda. Ora si tratta, dunque, di comprendere come si colloca Califfato nero 

rispetto a quella “riespansione”. 4  Infine, cercheremo di azzardare qualche previsione sulle 

prospettive future. 

                                                        
2 La questione s’è posta in ambito politologico già con l’avvio della Primavera araba. Cfr.: F. Ajami, The 
Arab Spring at One: A Year of Living Dangerously, in Foreign Affairs, Vol. 91, 2 (March/April 2012), 56; E. 
Trager, The Unbreakable Muslim Brotherhood: Grim Prospects for a Liberal Egypt, in Foreign Affairs, 5, 2011, 114; 
Aa. Vv., Il grande tsunami. Guerra di Libia, rivoluzione d’Egitto. Tremano I sauditi e l’Italia resta sola, in Limes. 
Rivista di geopolitica, 1, 2011; F. G. Gause III,  Why Middle East Studies Missed the Arab Spring: The Myth of 
Authoritarian Stability, in www.foreignaffairs.com, agosto 2011; J. A. Goldstone, Understanding the Revolutions 
of 2011. Weakness and Reilience in Middle Eastern Autocracies, in Foreign Affairs, in www.foreignaffairs.com, 
maggio 2011 
3 Rubiamo la citazione di Otto Neurath a Stefano Ceccanti, che fa riferimento a problemi sicuramente 
meno drammatici, ma non per questo meno impegnativi. V. la sua Relazione del 15 novembre 2014 al 
Convegno di Orvieto sulle riforme costituzionali in www.landino.it 
4  Cfr. C. Sbailò, La riespansione del principio ordinatore islamico: riflessioni di metodo comparatistico e di dottrina 
costituzionale sulla “primavera araba” in DPCE 2012 – III. Sulla base delle ricostruzione dei principali eventi 
della Primavera araba (C. Sbailò, L’Egitto, tra mutamento di regime e transizione costituzionale, in DPCE, 2011, 
341 e C. Sbailò, Nord Africa: la drammatica conclusione di un doppio ciclo politico istituzionale in Quad. Cost., 
3/2011), sim proponeva, tra le altre cose, di inquadrare le rivolte del 2011 nel contesto di due cicli 
costituzionali, avviatisi, rispettivamente, dopo la fine della Guerra fredda e dopo gli attentati dell’11 
settembre 2001. In merito al dato demografico, esso non viene trattato, né qui né negli scritti citati. Esso, 
tuttavia, va tenuto ben presente. Secondo un recente rapporto del Pew Research Center, l’Islam, nella 

http://www.foreignaffairs.com/
http://www.foreignaffairs.com/


 
 

 
 
4 federalismi.it |n. 9/2015 

 

 

 

  

2. Alcune questioni di carattere metodologico 

I drammatici avvenimenti che hanno accompagnato e seguito lo svolgersi della Primavera araba 

hanno portato in risalto, per lo studioso occidentale, sul piano metodologico, essenzialmente due 

problemi, strettamente intrecciati tra loro. Il primo è di natura eminentemente culturale. Si tratta 

del duplice rischio di cadere nell’“orientalismo” (quando, ad esempio, si tratta l’Islam alla stregua 

di un fenomeno etnico-culturale, trascurandone la dinamicità geopolitica) o, in alternativa, di 

restare chiusi dentro una visione eurocentrica dello spazio pubblico (quando, ad esempio, si 

stabilisce una relazione meccanica tra secolarizzazione, modernizzazione e democrazia). 5  Il 

secondo è di natura politica, in senso lato, e riguarda la consapevolezza che il paradigma della 

“neutralizzazione”/”privatizzazione” dell’elemento identitario, in generale, e di quello religioso, 

in particolare, si sta dimostrando alquanto inadeguato nella gestione dello spazio pubblico –  a 

tutti i livelli, da quello metropolitano a quello globale –   ove ci si confronti con la comunità 

islamica. 6 7  L'esempio più clamoroso, a quest'ultimo proposito, è senza dubbio quello 

                                                                                                                                                                             
seconda metà del XXI secolo sarà la prima religione del mondo per numero di adepti. Anche questa 
proiezione, che da tempo appartiene al senso comune e che ora trova un riscontro scientific, è da 
prendersi in considerazione per capire le conflittualità che attraversano l’Islam contemporaneo. V. M. 
Lipka and C. Hackett, Why Muslims are the world’s fastest-growing religious group, in Pew Research Center, April 23, 
2015, www.pewresearch.org. 
5 Intendiamo, ovviamente, riferirci all’“orientalismo” nella sua accezione meramente negativa, non alla 
legittima rivendicazione degli studiosi occidentali di studiare l’Islam con categorie anche occidentali. Per i 
termini della questione e i relativi riferimenti, cfr. M. Vallaro, Islàm e Occidente: considerazioni intorno a una 
metafora ittica, in G. Igonetti (cur.), Islàm e Occidente, Napoli, Arte Tipografica Editrice, 2003, 93; N. 
Anghelusci, Linguaggio e cultura nella civiltà araba, cur. M. Vallaro, Torino, Silvio Zamorani Editore, 1993, XI 
ss.; C. De Angelo, Diritto islamico vs diritto dei Paesi islamici. La ricerca italiana in materia di diritto musulmano 
all'alba del III millennio, in Studi Maghrebini, 2010, 117 
6 Con riferimento agli eventi di cui si discorre, v.: E. Lust – G. Soltan – J. Wichmann, After the Arab Spring: 
Islamism, Secularism and Democracy, in Current History, December, 2012; K. Barkey, Secularism and Its 
Discontents: Politics and Religion in the Modern World, in Foreign Affairs, 4, 159; C. Sbailò, Dove va l’Egitto? 
Riflessioni su un “colpo di stato democratico', in Questa rivista, 16/2013. In generale, cfr.: J. Casanova, Oltre la 
secolarizzazione. Le religioni alla riconquista della sfera pubblica [1994], Bologna, Il Mulino., 2000,  21 e ss. In 
merito all’impatto della presenza islamica in Europa sul dibattito intorno alla neutralità dello spazio 
pubblico, sviluppatosi in particolare in collegamento alla questione dell’ingresso della Turchia in UE, v. di 
recente: G. Stopler, The Challenge of Strong Religion in the Liberal State, B.U. in Int'l L.J., 2014, 411; C. 
Rautenbach, The Modern-Day Impact of Cultural and Religious Diversity: Managing Family Justice in Diverse Societies, 
in L.J. 520,  2014, 520; L. B. Berger, Religious Diversity, Education, and the Crisis in State Neutrality, in Can. J.L. 
& Soc., 2014, 103; L. Xiaoping, French Muslim Headscarf Ban under the Context of International Law, in Peking U. 
Transnat'l L. Rev., 2013, 44; A. C, Romero, The European Court of Human Rights and Religion: Between Christian 
Neutrality and the Fear of Islam, in NZJPIL, 2013, 75; A. S. Kunz,  Public Exposure: Of  Burqas, Secularism, and 
France's Violation of European Law, in Geo. Wash. Int'l L. Rev. 2012, 79; A. Xanthaki, Multiculturalism and 
International Law: Discussing Universal Standards, in Hum. Rts. Q. 21 (2010); J. Grunert, How Do You Solve a 
Problem Like Sharia: Award v. Ziriax and the Question of Sharia Law in America, in Pepp. L. Rev., 2012-2013,  
695; S. M. Rosato, Saving Oklahoma's Save Our State Amendment: Sharia Law in the West and Suggestions to Protect 
Similar State Legislation from Constitutional Attack, in Seton Hall L. Rev., 2014, 659 



 
 

 
 
5 federalismi.it |n. 9/2015 

 

 

 

  

dell'Intelligence failure dell'11 settembre 2001. Nel dibattito sviluppatosi nella Intelligence Community, 

specialmente dopo le tragiche evoluzioni della situazione irachena, è emerso come la radice di 

quel fallimento andasse cercata principalmente nell'errata interpretazione della questione islamica, 

in quanto la lettura in termini meramente “religiosi” della lotta islamica contro le truppe 

sovietiche in Afghanistan aveva portato a sostenere il nucleo originario del qaedismo, ovvero a 

sottovalutare la dinamicità e l’ambizione geopolitica dell’insorgenza islamica nella regione: 

nell’Islam non c’è né separazione “laica” né identificazione “orientale” tra il politico e il religioso, 

ma una polarità che alimenta un’incomprimibile vis espansiva.8  

È Difficile, dunque, non riconoscere come si ponga oggi, anche con una certa urgenza, l’esigenza 

di prendere in considerazione la possibilità di un nuovo approccio alle esperienze politiche 

dell’Islam mediterraneo. In via provvisoria, potremmo parlare di un approccio concreto, nel 

senso di “ermeneuticamente orientato”. Stiamo parlando di un paradigma, peraltro in fase di 

definizione, 9  ovvero di un posizionamento originario e fondativo del lavoro di ricerca, con 

riferimento particolare a una serie di fenomeni politici ancora in corso. Pertanto, l’illustrazione di 

detto approccio è possibile, al momento, in negativo e in una chiave eminentemente pragmatica. 

Diremo, dunque, che tale approccio è tanto distante dall’“orientalismo”, che tende a ignorare la 

dinamicità politica dell’Islam, quanto dall’euro-centrismo, che tende, all’opposto, a leggere le 

vicende politiche islamiche esclusivamente con le lenti del diritto europeo, forse nella (errata, a 

nostro avviso) preoccupazione che la revisione di queste lenti metta in discussione i fondamenti 

                                                                                                                                                                             
7 V., da ultimo: G. Stopler, The Challenge of Strong Religion in the Liberal State, B.U. in Int'l L.J., 2014, 411; C. 
Rautenbach, The Modern-Day Impact of Cultural and Religious Diversity: Managing Family Justice in Diverse Societies, 
in L.J. 520,  2014, 520; L. B. Berger, Religious Diversity, Education, and the Crisis in State Neutrality, in Can. J.L. 
& Soc., 2014, 103; L. Xiaoping, French Muslim Headscarf Ban under the Context of International Law, in Peking U. 
Transnat'l L. Rev., 2013, 44; A. C, Romero, The European Court of Human Rights and Religion: Between Christian 
Neutrality and the Fear of Islam, in NZJPIL, 2013, 75; A. S. Kunz,  Public Exposure: Of  Burqas, Secularism, and 
France's Violation of European Law, in Geo. Wash. Int'l L. Rev. 2012, 79; A. Xanthaki, Multiculturalism and 
International Law: Discussing Universal Standards, in Hum. Rts. Q. 21 (2010); J. Grunert, How Do You Solve a 
Problem Like Sharia: Award v. Ziriax and the Question of Sharia Law in America, in Pepp. L. Rev., 2012-2013,  
695; S. M. Rosato, Saving Oklahoma's Save Our State Amendment: Sharia Law in the West and Suggestions to Protect 
Similar State Legislation from Constitutional Attack, in Seton Hall L. Rev., 2014, 659. 
8 Cfr.: C. Sbailò, La nuova sintassi del terrore, in Gnosis. Rivista italiana di Intelligence, 1, 2005, sul sito dell’AISI- 
Agenzia Informazioni e Sicurezza Interna del Governo Italiano, gnosis.aisi.gov.it/; S. Atran, A Failure of 
Imagination (Intelligence, WMDs, and “Virtual Jihad”), in Studies in Conflict & Terrorism, 2006, 263; S. Harris, 
Jihadist Gains in Iraq Blindside American Spies, in Foreign Policy, 12/07/2014.  Il dibattito è tuttora in corso e 
ha investito anche la dottrina del Grande MedioOriente, che ha guidato la politica Usa nell'area nell'ultimo 
decennio.  V.  www.strategicsinternational.com. Con riferimento specifico allo Stato islamico, v., da 
ultimo, alcuni interessanti riferimenti nel reportage di P. Cockburn, L’ascesa dello Stato islamico, Viterbo, 
Stampa alternativa, 2015, 19 e ss.  
9Si rimanda a C. Sbailò, La riespansione del principio ordinatore islamico. Riflessioni di metodo comparatistico e di 
dottrina costituzionale sulla “primavera araba” in DPCE, 2012, 801.   

http://gnosis.aisi.gov.it/
http://www.strategicsinternational.com/


 
 

 
 
6 federalismi.it |n. 9/2015 

 

 

 

  

stessi del costituzionalismo. Allo stesso modo, questo approccio è tanto lontano da quello 

assiologico, tipico del “costituzionalismo globale”, quanto da quello relativistico, tipico, invece, 

del “multiculturalismo” costituzionale. Volendo indicare un modello storico di riferimento per 

tale orientamento di ricerca, potremmo rifarci a quello gesuitico dell’“inculturazione”, di recente 

riproposto con successo nell’ambito degli studi asiatici. Si tratta, dunque, di un metodo basato 

«sul rispetto dell’“altro” e non più sulla tolleranza», grazie al quale è possibile «superare i limiti dei 

due approcci (particolaristico e universalistico) con cui in genere ci si confronta con la diversità 

culturale», ovvero di restare in maniera consapevole dentro una visione legittimamente 

eurocentrica, facendo di questa consapevolezza un punto di forza per la comprensione 

dell’”altro”.10 

 

3. Lo IS è un fenomeno islamico 

Il raccapriccio suscitato dalle azioni dello IS hanno dato vita, nell’opinione pubblica occidentale, 

fondamentalmente, a due tipi di reazioni. Da una parte, s’è affermato che quelle efferatezze sono 

la logica conseguenza dell’insegnamento coranico. Dall’altro, s’è sostenuto che «questo non è 

Islam». Ora, nel primo caso ci troviamo di fronte ad una tesi di carattere politico e ideologico, 

filologicamente arbitraria.11 Dall’altra parte ci troviamo di fronte al cedimento a una comoda 

visione irenica dell’Islam, che non trova riscontro nella storia. Considerare lo Stato islamico come 

fenomeno “extra-islamico”, espungerlo da una ricostruzione globale della storia islamica, nel 

timore che esso getti ombra su una così grande civiltà, ci pare un’operazione ermeneutica inutile, 

oltre che infondata.  

L’approccio concreto ed ermeneuticamente orientato, di cui al paragrafo precedente, ci porta a 

inquadrare la questione in maniera alternativa a entrambe le prospettive sopra evidenziate. Può 

essere, qui, d’aiuto una lieve deviazione dal nostro tema, con un riferimento alla reazione della 

cultura liberale europea di fronte al fenomeno europeo del nazionalsocialismo e, o generale, del 

                                                        
10 Cfr. F. Mazzei, V. Volpi, Asia al centro, 2a edizione, Milano, Università Bocconi Editore, 2014, XIX. Per 
un primo tentativo di utilizzo di questo approccio con le recenti espressioni politiche dell’Islam, si rimanda 
a C. Sbailò. The State as an “Option” in a Multi-Ethnical Society: Ways to Address The Problem of Western Legal 
Ethnocentrism without adopting Cultural Relativism, in Mediterranean Journal of Human Rights, vol. 7., special 
edition, 105  
11 La maggior parte di questi tentativi riprendono, spesso senza citarlo, G. Baget Bozzo, Di fronte all’Islam, 
Casale Monferrato, Marietti, 2001, dove, peraltro, l’Autore, sulla base di accurate ricostruzioni teologiche e 
storiche, denuncia soprattutto il rischio di pensare l’Islam ancora in termini di eresia cristiana e non invece, 
come, a suo avviso, si dovrebbe, in termini di avversario irriducibile dell’Occidente cristiano. Peraltro, 
oggetto polemico del pamphlet era soprattutto la “miopia buonista” della cultura italiana di fronte 
all’Islam, il cui carattere antagonista, secondo Baget Bozzo, non va sottovalutato, ma preso in seria 
considerazione, proprio al fine di disinnescare lo scontro tra le civiltà 



 
 

 
 
7 federalismi.it |n. 9/2015 

 

 

 

  

totalitarismo. Senza alcuna pretesa di dare conto di quel dibattito e a puro titolo esemplificativo, 

citiamo la posizione di Benedetto Croce che, confrontandosi, nel 1946, con la “notte” della civiltà 

europea, avvertiva il diffondersi di un «sentimento nuovo».12 Se nel corso della storia europea, 

qualsiasi trapasso storico «serbò un senso di continuità», scriveva, «ora è proprio questa 

continuità a sembrare in crisi». Croce non discute il fatto che con la seconda guerra mondiale si 

sia parato davanti all'uomo europeo l'abisso della barbarie, ma contesta il significato ideologico che 

si vuol dare alla sensazione di “fine della civiltà”. La tendenza al male alberga da sempre 

nell'uomo stesso: è «l'Anticristo che è in noi».13 Essa è presente oggi nel totalitarismo, ma non si 

riduce a questa. Si tratta di una «“cupa bramosia” che si spiega solo con se stessa». Ogni civiltà, 

dunque, deve fare i conti con il suo lato notturno, il che non vuol dire mettere in discussione 

quell’intera civiltà: il «tesoro delle nostre anime» - la poesia, l'arte, la filosofia, la scienza - «si può 

perdere e si perde in parte o in tutto» ma «non è meno perciò il nostro tesoro». Non solo, ma non 

bisogna confondere questo “lato notturno” di ogni civiltà con la vis espansiva e la carica di 

aggressività insita in ogni processo di civilizzazione: «Che alle forze vitali dei popoli, quelle che 

spinsero alle preistoriche immigrazioni e alle storiche invasioni barbariche dei primi secoli 

dell'evo medio, e alle conquiste islamistiche, fino alle ultime a cui si è testé assistito e si assiste, sia 

dalla storia riconosciuto il diritto di attuarsi seminando sangue e desolazione, è cosa che non dà 

luogo a obiezione».14 

Sulla scorta di questa lunga citazione crociana, diciamo, dunque, che definire l’Islam una religione 

“pacifica” non solo è filologicamente sbagliato, ma non costituisce affatto un atto di omaggio alla 

civiltà islamica. L’Islam è una religione con una forte vis espansiva e bellica, basata su una teologia 

politica connotata da un insuperabile pessimismo antropologico. Questo non vuol dire che sia 

una religione violenta. Nell’Islam esistono uno ius ad bellum e uno ius in bello,15 che escludono 

l’uccisione degli innocenti e le stragi indiscriminate. 

                                                        
12B. Croce, Filosofia e storiografia [Saggi filosofici, XIII], Bari, Laterza, 1949,  303 
13 B. Croce, Filosofia e storiografia, cit., 313 
14B. Croce, Filosofia e storiografia, cit., 319, 307-8 
15  Sulle fonti classiche del diritto internazionale islamico, cfr.: M. Khadduri,  Islamic Law of Nations: 
Shaybani's "Siyar", Baltimore, Johns Hopkins University Press, 1966; D. Santillana, Istituzioni di diritto 
musulmano malichita con riguardo anche al sistema sciafiita, Volume 1, Roma, "A.R.E." Anonima romana 
editoriale, 1925. Uno degli aspetti “classici”, tornato d’attualità, è quello del trattamento dei prigionieri. 
Cfr.: F. Castro, Gihad, in Dig. Disciple. Civil., 1993; G. Hyder, Islam, Law and War, in eLaw J. 13, 140 (2006); 

M. Khadduri, Foreigners in Muslim Territory: Ḥarbīs and Mustaʼmīns. War and Peace in the Law of Islam. 
Baltimore, Johns Hopkins Press, 2006; N. Yakoob - Aimen Mir, A Contextual Approach to Improving Asylum 
Law and Practices in the Middle East in Y. Y. Haddad, B. F. Stowasser. Islamic Law and the Challenges of 
Modernity, Walnut Creek, CA, AltaMira Press, 2004, 99; S. T. Troy,  Jihād's Captives: Prisoners of War in Islam, 
U.S. A.F. Acad. J. Legal Stud. 12 (2002-2003), 87. In generale, sui profili gius-internazionalisti, tra i lavori 



 
 

 
 
8 federalismi.it |n. 9/2015 

 

 

 

  

La questione è, evidentemente, di estrema delicatezza, perché le semplificazioni, in materia, 

possono dar luogo sia a pericolose demonizzazioni, quando ad esempio si identifica tout court 

l’Islam con la cosiddetta “guerra santa”, sia ad altrettanto pericolose minimizzazioni, quando ad 

esempio si trascura il potenziale eversivo dell’insorgenza islamista.16 Può rivelarsi, pertanto, utile 

fare qui qualche breve richiamo, rispettivamente, ai fondamenti della geopolitica islamica e al 

concetto islamico di jihād. 

Per quel che riguarda il primo punto, va ricordato che lo spazio umano-terreno è suddiviso in tre 

grandi aree: dār al-Islām (casa dell’Islam),17 dār al-ḥarb (casa della guerra) e dār al-ṣulḥ (casa della 

tregua). Il primo indica la Ummah, la comunità islamica istituita dall’Onnipotente, senza confini 

spaziali né temporali.18 La Profezia viaggia, qui, insieme ai soldati dell’Islam, che hanno il compito 

                                                                                                                                                                             
più recenti, cfr.:, S. W. Al-Zuhili, Islam and International Law, in International review of the Red Cross, 81, 2005,  
269 (poi in M. A. Baderin, International Law and Islamic law, Burlington, vt, ashgate, 2008); M. Khadduri, 
War and peace in the law of Islam, Clark, N.J, Lawbook Exchange, 2006. Per quell che riguarda, 
specificamente, il terrorismo, cfr. J. Rehman, Islamic state practices, international law and the threat from terrorism: 
a critique of the ‘clash of civilizations’ in the new world order, Portland, Hart, 2005. Sul tema delle vittime civili, v. 
L. Ali Khan, Theory of International Terrorism: Understanding Islamic Militancy, Leiden, Martinus Nijhoff 
Publishers / Brill Academic, June 2006; D. A. Scwartz, International Terrorism and Islamic Law, 29 in Colum. J. 
Transnat'l L. 1991, 629. Sulla mutevolezza storica del diritto internazionale islamico e sul suo carattere non 
dogmatico cfr.: M. G. Badr, A Survey of Islamic International Law, in Am. Soc'y Int’l L. Proc. 1982, 56; R. H. 
Salmi - C. Abid Majul - G. K. Tanham, Islam and Conflict Resolution: Theories and Practices, Lanham University 
Press of America, 1998, 71 e ss. Di particolare interesse, in merito, il caso dei musulmani in territorio 
cinese, considerato “casa della guerra”. Cfr. A. A. An-Na'im, Islamic Law, International Relations, and Human 
Rights: Challenge and Response, in Cornell Int'l L.J., 1987,317; A. Crisma, Islam in China, in Mediterranean Journal 
of Human Rights, 8/1, 2004, 359.  
16  Potrebbe risultare utile, in tal senso, una ricostruzione del dibattito in corso nell’ambito della 
magistratura italiana, sul punto, a cominciare dall’articolo dell’allora pubblico ministero Dambruoso sulla 
rivista dei servizi di informazione e sicurezza: S. Dambruoso, Terrorismo internazionale, verso una risposta 
giudiziaria globale, in Gnosis 2/2005 
17  Per quanto riguarda le traslitterazioni dei termini arabi, ci siamo attenuti al metodo classico. Le 
traslitterazioni contenute nei testi citati sono state mantenute nella forma scelta dall’autore del testo 
stresso. Alcune parole arabe di uso comune nella lingua italiana sono state traslitterate nella forma più nota 
e non sono state messe in corsivo. Per le citazioni coraniche, abbiamo adottato la versione di Bausani (Il 
Corano, trad. e commento di A. Bausani, Milano, Rizzoli, 1999). 
18 Ummah può essere tradotto come  “comunità” o “nazione” ed ha un’origine coranica (v. per es. Cor. 2, 
128 e 16, 120). Il termine indica per lo più la “nazione islamica” (al-umma al-islamiyya), che trascende ogni 
limite spazio-temporale e politico. Nel pensiero islamico classico, infatti, non esiste il principio della 
territorialità dello Stato e nemmeno quello della ‘nazione’ in senso occidentale, ovvero intesa come entità 
di popolo determinata, dotata di personalità politica, alla pari di altre entità dello stesso tipo.  Il termine 
watan, “patria”, è stato coniato nel sec. XIX e significa in realtà ‘luogo dove si abita’. Quella dei Musulmani 
resta «la miglior nazione mai suscitata fra gli uomini» (Cor. 3,110). Nel Corano, comunque, il termine ha 
anche altri significati. Esso viene usato al plurale, per indicare anche le “comunità” di ebrei e cristiani, 
protette dalla Ummah islamica. Si tratta di un concetto fondamentale del diritto islamico pubblico, 
enunciato in questo senso nella “Costituzione di Medina”, il testo redatto dal Profeta intorno al 622, in 
forma di accordo tra le tribù e i clan più influenti della città-oasi di Yathrib (poi Medina). V., anche per i 
riff. bibliografici, A. Cilardo, La comunità islamica, in W. Ende – U. Steinbach (cur.), L’Islam oggi, ed. it. cur. 
A. Cilardo, Bologna, EDB, 13. 



 
 

 
 
9 federalismi.it |n. 9/2015 

 

 

 

  

di liberare l’uomo dalla violenza e, soprattutto, di estendere lo spazio “pubblico”, nell’ambito del 

quale vanno ad annientarsi i disordinati egoismi primordiali dei singoli. Nel dār al-Islām tutti i 

pagani sono obbligati a convertirsi, mentre ebrei e cristiani (la “gente del libro”, i monoteisti) 

sono sotto la protezione dell’Islam, possono continuare a praticare la loro religione e osservare le 

loro norme di diritto privato, ma devono rispettare l’ordinamento islamico per quel che riguarda 

la vita pubblica (es.: evitare un’eccessiva ostentazione delle proprie pratiche religiose) e pagare, 

nella stragrande maggioranza dei casi, un tributo. Nel dār al-ḥarb, invece, c’è l’inevitabile conflitto 

con chi si oppone all’espansione della Ummah. Mentre nel dār al-ṣulḥ – un concetto più recente 

degli altri, elaborato nella fase della massima espansione dell’Islam – sta ad indicare le aree non 

conquistate, ma con le cui popolazioni è possibile stabilire patti di non belligeranza.  

Quanto al significato di jihād, questo è strettamente collegato alle dinamiche geopolitiche di cui 

sopra. Il termine indica lo “sforzo” che il musulmano deve intraprendere per fare avanzare 

l’Islam. Questo riguarda, in primo luogo, il singolo musulmano, che deve lavorare su stesso, 

eliminare i comportamenti contrari alla religione e concentrare tutto il proprio essere sul pensiero 

di Dio, clemente e misericordioso. Questo è il jihād “interiore” o del “cuore”, il “grande jihād”. 

Strettamente a unito al primo, c’è il jihād “della lingua”, ovvero della predicazione. Il mujāhidīn (la 

radice della parola è, per l’appunto, jihād), in tal senso, è l’uomo pio, che converte il proprio 

cammino terreno verso la volontà divina e, su questa base, converte gli altri. Poi c’è il jihād 

“esteriore” o “della spada”, vale a dire il “piccolo jihād”. Questo consiste nella difesa dell’Islam e 

nella lotta per la sua espansione. Per quanto piccolo, questo jihād, ha un’importanza decisiva 

nell’Islam. L’uso della “spada” è considerato non solo legittimo, ma necessario od obbligatorio 

già nel Corano (v., ad esempio, Cor. 2,190-194 e 9,29), sia pure nel rispetto dei principi di 

umanità e tolleranza, specie verso ebrei e cristiani (v., ad esempio, Cor. 2,56 e 109, 1-6). 

Successivamente, dopo la morte del Profeta, nello sviluppo ulteriore dell’espansione islamica, il 

“piccolo jihād” è diventato, di fatto, predominante rispetto a quello “grande”. 19  Insomma, 

                                                        
19 Di solito, gli storici distinguono, per quel che riguarda speicificamente l’atteggiamento del Profeta nei 
confronti dei non musulmani, due fasi fondamentali nel Corano, quella “medinese”, orientata soprattutto 
alla conversione o alla ricerca di una pacifica convivenza, e quella meccana, segnata da una forte 
conflittualità di carattere geopolitico. Tra le sure (i capitoli del Corano) dei due periodi si riscontrano, a 
volte, delle incongruenze. Per risolvere questo problema, i giuristi islamici dell’età classica elaborarono il 
metodo del naskh, che significa “abrogazione”. Esso consiste, nel caso di contraddizione tra due versetti, 
nello scegliere quello più recente, applicando, cioè, il principio della “successione delle norme nel tempo”. 
Di particolare importanza geopolitica è stato questo metodo nella fase espansiva dell’Islam, nei primi 
secoli. Ad esempio, in un passaggio del periodo medinese si legge: «O Negatori! – Io non adoro quel che 
voi adorate, - né voi adorate quel che io adoro; - ed io non venero quel che voi venerate, - né voi venerate 
quel ch’io venero: - voi avete la vostra religione, io la mia» (Cor. 109, 1-6). Si tratta, probabilmente, come è 



 
 

 
 
10 federalismi.it |n. 9/2015 

 

 

 

  

l’”azione”, nell’Islam, non è una mera conseguenza della fede, come può accadere in qualche 

eresia cristiana, ma è parte integrante della stessa conversione, nel senso che la vis espansiva è 

componente costitutiva dell’identità islamica.  

 

4. Lo IS è uno Stato 

Nel documento «Lo Stato islamico, una realtà che ti vorrebbe comunicare», diffuso su internet 

dallo stesso IS per il pubblico italiano, al-Dawla al-Islamiya viene definito come «un vero e proprio 

stato (…) a tutti gli effetti». Nel documento si rifiuta ogni assimilazione delle truppe armate 

dell’IS a formazioni guerrigliere e si dimostra (con il conforto, peraltro, di vari reportage 

giornalistici occidentali) che, tra altre cose, lo Stato islamico: a) controlla il territorio; b) garantisce 

l’ordine pubblico; c) amministra la giustizia; d) riscuote le tasse dei residenti; e) garantisce alla 

popolazione i servizi pubblici e i diritti di cittadinanza, fino a quelli di nuova generazione (ad 

esempio, i diritti dei consumatori). Quanto ai “confini”, questi sono mobili, ma esiste un nucleo 

territoriale stabile, all’interno del quale viene battuta moneta. In questo Stato vige un regime 

religioso totalitario (come in Turkmenistan) e si fa un ampio uso della pena di morte e di brutali 

metodi di punizione (come in Iran). Ma ciò non toglie che, almeno se ci si pone in un’ottica 

istituzionalistica, ricorrano gli elementi necessari perché si possa parlare di un ordinamento 

giuridico di tipo statuale. Come il Somaliland, lo IS è uno Stato non riconosciuto né dalle Nazioni 

unite né da altri Stati. La differenza tra i due consiste nel fatto che il primo, pur non riconosciuto, 

è comunque, in qualche misura, legittimato dai rapporti che intrattiene con il Regno Unito e con 

                                                                                                                                                                             
stato autorevolmente osservato, di una risposta negativa del Profeta a «una proposta degli idolatri meccani 
(…) di adorare alternamente Allah e i loro déi» (A. Bausani,  Introduzione, Traduzione e Commento a Il Corano, 
cit., 733).  Essa, però, contiene un invito inequivocabile alla tolleranza reciproca tra le religioni. In un 
verso del periodo meccano, leggiamo invece: «Essi vorrebbero che voi rifiutaste la Fede come loro l’han 
rifiutata e che diveniste uguali. Ma non prendetevi patroni di fra loro finché non abbian lasciato le loro 
case sulla via di Dio, e se poi volgon le spalle, prendeteli e uccideteli dove li trovate, ma non prendete 
patroni né alleati fra loro» (Cor. 4, 89). Qui l’invito al jihād, nella sua versione più bellicosa, non potrebbe 
essere più esplicito. Analogamente, i molti versi benevoli dedicati alla “Gente del Libro” furono 
considerati abrogati dal seguente verso di epoca meccana: «Combattete coloro che non credono in Dio e 
nel Giorno Estremo, e che non ritengono illecito quel che Dio e il Suo Messaggero han dichiarato illecito, 
e coloro fra quelli cui fa data la Scrittura, che non s’attengono alla Religione della Verità. Combatteteli 
finché non paghino il tributo uno per uno umiliati» (Cor. 9, 29). Il metodo dell’“abrogazione” è tuttora in 
uso nel mondo islamico, con esiti contrastanti. Alcuni pensatori progressisti islamici hanno teorizzato la 
legittimità di promuovere una lettura “dinamica” del testo sacro al fine di favorire l’incontro tra l’Islam e la 
civiltà occidentale. Ben diversa la posizione del più grande teorico del fondamentalismo islamico, Sayyid 
Qutb, secondo cui, sul piano teoretico, l’obiettivo di espandere la Ummah, nell’interesse dell’intera 
umanità, può autorizzare una certa libertà d’interpretazione del Corano. Su questa base si è ritenuto di 
poter ritenere legittima l’uccisione di donne e bambini, espressamente proibita dal Corano (cfr. C. Sbailò, 
Principi sciaraitici, cit., 100, ss.).  
 



 
 

 
 
11 federalismi.it |n. 9/2015 

 

 

 

  

l’Unione Europea, in vista di un futuro, possibile, riconoscimento. D’altra parte, in una 

prospettiva pluralistica degli ordinamenti, lo Stato islamico può essere considerato come un 

organismo politico particolare, con proprie fonti e proprie regole, in posizione autonoma rispetto 

a quelle comunemente accettate dalla Comunità degli Stati, ed è espressione di una Comunità 

transtatuale e transnazionale, quale la Ummah islamica.  

Certo, solo una minoranza della comunità islamica si riconosce nello Stato islamico, nella sua 

ideologia, nel suo progetto politico e nelle azioni che compie. Ma si tratta, in ogni caso, di una 

minoranza consistente, nell’ambito di una religione in forte espansione demohtafica. Nell’agosto 

del 2014, l’Osservatorio siriano per i Diritti umani stimava in 50.000 il numero dei soldati dello 

Stato islamico. Ma altre stime, più recenti e in via di accertamento, arrivano a 100.000 e oltre e c’è 

da credere che il numero sia destinato a crescere, anche in considerazione dell’annunciato 

scioglimento di al-Qāʿida, stando a quanto avrebbe dichiarato Ayman al-Zawahiri, successore di 

Osama bin Laden alla guida dell’organizzazione terroristica internazionale, nell’aprile 2015.20  

Ricordiamo, qui, per sommi capi, che il progetto dello Stato islamico nasce proprio da una 

frattura interna al qaedismo, nello scenario della guerra in Iraq, intorno al 2004. Il leader locale di 

al-Qāʿida, Abū Mus'ab al-Zarqawi, in dissenso con l’organizzazione madre, radicalizza 

brutalmente i metodi di lotta, indirizzando le azioni militari soprattutto contro gli sciiti, sostenuti 

dalle truppe USA. Egli è forte del consenso della popolazione sunnita e del contributo decisivo, 

in termini di mezzi e di competenze, proveniente da molti esponenti della vecchia classe dirigente 

militare e amministrativa di Saddam Hussein (è appena il caso di ricordare che stiamo parlando di 

un paese arabo a maggioranza sciita, ma con una forte e socialmente dominante minoranza 

sunnita, della quale lo stesso Saddam era espressione). Si forma, dunque, il Dawlat al-ʿIrāq al-

Islāmiyya, lo Stato Islamico dell’Iraq (ISI). Nel 2012, lo ISI s’inserisce nella guerra civile siriana, 

contro il presidente Baššār al-Asad (alawita, cioè appartenente a un gruppo religioso di matrice 

sciita, considerato dai sunniti radicali come espressione eretica dell’Islam), conquistando una 

parte del territorio e stabilendo la propria capitale in Raqqa.  Nasce, così, al-Dawla al-Islāmiyya fī al-

ʿIrāq wa l-Shām, lo Stato Islamico dell’Iraq e della Siria (ISIS). La forza evocativa del nome del 

nuovo Stato, presso i musulmani, è notevole: al- Shām è il nome della Grande Siria, che si 

sviluppò nell’VII secolo sotto il Califfato omayyade, in un’area molto vasta – il territorio 

comprendeva le aree corrispondenti, attualmente, a Giordania, Israele, Territori palestinesi, 

Libano, Siria, Iraq e Kuwait – la cui suddivisione in più entità statuali, realizzata nell’epoca post-

                                                        
20 V.: syriahr.com/en/, alhayat.com/ 

http://syriahr.com/en/


 
 

 
 
12 federalismi.it |n. 9/2015 

 

 

 

  

coloniale, non è mai stata del tutto accettata nella cultura dell’Islam sunnita mediterraneo. Lo 

stesso nazionalismo arabo degli anni Cinquanta – le cui connotazioni laiche e secolari risultano, 

agli occhi di chi conosce l’Islam sunnita mediterraneo, illusioni ottiche dovute all’improprio uso 

di categorie politologiche tipicamente euro-continentali – ha sviluppato la propria iniziativa 

politica internazionale, tenendo presente il paradigma della Grande Siria (si pensi, solo per fare un 

esempio, al progetto politico-costituzionale avviato da Gamāl ʿAbd al-Nāṣer Ḥusayn  nel 1956).21 

Nel 2014, le truppe dell’ISIS consolidano la loro presenza nell’area, anche attraverso il controllo 

amministrativo, e si espandono ulteriormente nel territorio iracheno. Il 29 giugno viene 

proclamato al-Dawla al-Islāmiyya. Il califfo è il dr. Ibrāhīm ʿAwwād Ibrāhīm al-Badrī, giovane 

giurista e teologo iracheno, già militante di al-Qāʿida, che prende il nome di Abū Bakr al-

Baghdādī, con un chiaro richiamo ad Abū Bakr ʿAbd Allāh ibn Abī Quhāfah, detto al-Ṣiddīq (“il 

grandemente veritiero”), amico del Profeta Muḥammad e suo primo successore. Attualmente, 

come s’accennava, lo Stato Islamico è in fase espansiva in tutta l’area della Grande Siria e nel 

Nord Africa, attraverso l’istituzione di “province” controllate dalla capitale, ma sta 

incominciando a far sentire la propria presenza anche nell’Africa sub-sahariana e nella Penisola 

arabica. Di sicuro, stanno crescendo gli arruolamenti nell’Islam d’Occidente. La fascinazione 

esercitata dallo IS sulla Ummah globale non deriva tanto dalla sua ideologia – di cui molti sunniti 

contestano la radicalità, ad esempio, sia per quanto riguarda l’applicazione dei principi sciaraitici 

sia per quanto riguarda i rapporti con gli sciiti – ma dai suoi successi militari e politici. La capacità 

di controllare il territorio e di dar vita un’”espansione nomadica”22 dello spazio pubblico islamico, 

infatti, sono elementi fondamentali per la legittimazione del potere politico nell’Islam.  

Insomma, si tratta di un ordinamento molto peculiare, ma niente affatto velleitario. «The ‘Islamic 

State' is neither Islamic nor a State» ha affermato Barack Obama. L’evoluzione del confronto tra 

gli analisiti sembrerebbe, tuttavia, andare in direzione opposta rispetto alla dichiarazione rilasciata, 

per evidenti e comprensibili ragioni politiche, dal Presidente degli Stati Uniti.23 

                                                        
21 Cfr. C. Sbailò. Principi sciaraitici e organizzazioni dello spazio pubblico nel mondo islamico. Il caso egiziano, Padova, 
Cedam, 2012, 13 e ss. 
22 Il suo motto è Bāqiya wa Tatamaddad, «Consolidamento ed espansione». Sul concetto di “espansione 
nomadica dello spazio pubblico” si rimanda a C. Sbailò, Principi sciaraitici e costruzione dello spazio pubblico, ci.,  
71 ss. 
23  La dichiarazione del Presidente (ripresa anche da alcune autorità islamiche) si trova su 
www.whitehouse.gov, Discorsi del Presidente, 10 settembre 2014. Il dibattito sulla “natura” dello Stato 
islamico (sulla quale si rimanda anche ai M. Molinari, Il Califfato del terrore, cit., e L. Napoleoni, Isis, cit.) si 
sta sviluppando, al momento, soprattutto tra analisti di intelligence, politologi, islamisti ed esperti di relazioni 
internazionali. V. ISIS: Is the Islamic State Really a State? Analysis, in Israel Democracy Institute, September 14, 
2014, forum con Yuval Shany, Amichai Cohen, Tal Mimran (en.idi.org.il); Q. Mecham, How much of a state 

http://www.whitehouse.gov/
http://en.idi.org.il/


 
 

 
 
13 federalismi.it |n. 9/2015 

 

 

 

  

5. Il documento dei giuristi musulmani contro lo IS 

Il fatto che lo IS costituisca effettivamente uno Stato Islamico non vuol dire che esso non possa 

– o, come vedremo, non debba – essere abbattuto, proprio per mano islamica. Il 24 settembre 

2014, è stata resa pubblica una «lettera di 126 studiosi musulmani al dottor Ibrahim Awwad al-

Badri, alias ‘Abū Bakr al-Baghad’ e ai combattenti e seguaci dell’auto-proclamato “Stato 

Islamico”» firmata di più noti e autorevoli dottori e giuristi dell’Islam Sunnita mondiale. Si tratta 

di un documento di una certa importanza politica. Riportiamo di seguito, la traduzione in italiano 

dell’abstract curato dagli stessi autori: 

«1- È vietato, nell’Islam, emettere fatwa senza tutti i necessari requisiti dottrinali. In ogni caso la 

fatwa deve seguire la teoria del diritto islamico, così come definita nei testi classici. È inoltre 

vietato citare una parte di un versetto del Corano per far derivare da essa una norma senza 

guardare a quanto il Corano e la Sunna, globalmente considerati, insegnano in merito a quella 

materia. In altre parole, ci sono severi requisiti soggettivi e oggettivi per una fatwa e non si 

possono scegliere strumentalmente versetti del Corano per svolgere argomentazioni giuridiche 

senza considerare il Corano nella sua interezza e gli Hadith.   2 - È vietato, nell’Islam, emettere 

sentenze giuridiche su qualsiasi cosa, senza la padronanza della lingua araba. 3- È vietato, 

nell'Islam, semplificare eccessivamente le questioni della Sharī’ah e ignorare scienze islamiche 

consolidate. 4- Nell’Islam è consentito [agli studiosi] dissentire su qualsiasi questione, fatta 

eccezione dei fondamenti della religione, che tutti i musulmani devono conoscere. 5- È vietato, 

nell’Islam, ignorare la realtà dei tempi moderni quando si formulano massime giurisprudenziali. 

6- È vietato, nell’Islam, uccidere gli innocenti. 7- È vietato, nell’Islam, uccidere emissari, 

ambasciatori e diplomatici; quindi è vietato uccidere giornalisti e operatori umanitari. 8- Il Jihad 

nell'Islam è una guerra difensiva. Esso non è ammissibile senza giusta causa, un giusto scopo e 

senza giuste regole di condotta. 9- È vietato, nell’Islam, dichiarare una persona non-musulmana 

salvo che essa stessa non si dichiari apertamente incredula. 10- È vietato, nell’Islam, nuocere o 

infliggere in qualunque modo maltrattamenti a cristiani e a chiunque apparta nega alla “Gente del 

Libro”. 11- È obbligatorio considerare gli Yazidi come “Gente del Libro”. 12- La reintroduzione 

della schiavitù è proibita nell'Islam. Essa è stata abolita con consenso universale. 13- È vietato, 

nell’Islam, costringere le persone a convertirsi. 14- È vietato, nell’Islam, negare alle donne i loro 

                                                                                                                                                                             
is the Islamic State?, in Washington Post, February 5th, 2015; Islamist Politics in the Shadow of the Islamic State 
Memos, in Project on Middle East Political Science, POMEPS, March 16, 2015, forum con Joas Wagemakers, 
Steven Brooke, Khalil al-Anani, Stacey Philbrick Yadav, Ahmed Khanani, Sharan Grewal, Quinn 
Mecham, , Richard A. Nielsen, Kristin Smith Diwan, Raphaël Lefèvre, Jillian Schwedler, Peter Mandaville, 
Monica Marks, Kevin Mazur, Aaron Y. Zelin, Mokhtar Award, Nathan J. Brown, Daniel Fahey. 



 
 

 
 
14 federalismi.it |n. 9/2015 

 

 

 

  

diritti. 15- È vietato, nell’Islam, negare ai bambini i loro diritti. 16- È vietato, nell’Islam, emanare 

sanzioni legali (hudud) senza seguire le corrette procedure che assicurano la giustizia e la 

misericordia.  17-  È vietato, nell’Islam, per torturare le persone. 18- È vietato, nell’Islam, 

sfigurare i morti. 19- È vietato, nell’Islam, attribuire atti malvagi a Dio (SWT). 20- È vietato, 

nell’Islam, distruggere le tombe e i santuari di Profeti e Compagni. 21- L’insurrezione armata è 

proibita nell'Islam per qualsiasi ragione diversa dalla palese incredulità del sovrano e dalla 

negazione del permesso alle persone di pregare. 22- È vietato, nell’Islam, proclamare un Califfato, 

senza il consenso di tutti i musulmani. 23- La lealtà verso la propria nazione è consentita 

nell'Islam. 24- Dopo la morte del Profeta (SAW), l'Islam non richiede a nessuno di emigrare da 

nessuna parte».24 

Come si vede, il documento contiene rilievi tanto di metodo che di merito. Per quel che riguarda i 

primi, lo Stato islamico viene accusato di fare uso disonesto delle fonti (1, 2, 3), di commettere 

gravi scorrettezze procedurali nell’emanazione dei propri decreti (16, 22) e di arrogarsi il diritto di 

libera interpretazione, al di fuori del confronto con gli altri dotti e con la situazione concreta (4, 5, 

12). Per il resto, lo Stato islamico viene accusato di violare apertamente la legge islamica25 (6, 7, 9, 

10, 13, 14, 15, 17, 18, 19, 20) o di interpolare in questa norme di propria invenzione (8, 11, 21, 23, 

24).  

                                                        
24 I testi integrali, in arabo e in inglese, tanto dell’abstract quanto dell’appello, si trovano sul sito del centro 
Studi Kore sul costituzionalismo Arabo Islamico, su www.unikore.it, menù “ricerca scientifica”. La lettera 
ha avuto (v. L. Markoe, Muslim Scholars Release Open Letter To Islamic State Meticulously Blasting Its Ideology, in 
Huff Post, 24/09/2014) e continua ad avere (v. da ultimo E. Reevs, ed., Amidst the Carnage: Islamic scholars 
from around the world castigate the arguments of Dr. Ibrahim Awwad Al-Badri, aka “Abū Bakr Al-Baghdadi” and his 
ISIS followers, in Sudan Research, Analysis, and Advocacy, April 2015) risonanza nel mondo islamico. Ad 
essa si riferiscono, inoltre, in maniera abbastanza esplicita sia il presidente Obama, quando sottolinea la 
necessità di delegittimare non solo l’islamismo radicale ma anche l’idea dello scontro di civiltà  («Muslim 
communities, including scholars and clerics, therefore have a responsibility to push back not just on 
twisted interpretations of Islam, but also on the lie that we are somehow engaged in a clash of 
civilizations; that America and the West are somehow at war with Islam or seek to suppress Muslims, or 
that we are the cause of every ill in the Middle East», su www.whitehouse.gov, Discorsi del Presidente,18 
febbraio 2015), sia il presidente egiziano al Sisi, quando il 22 febbraio 2015, parlando alla Moschea di al 
Azhar, invoca una riforma dell’Islam, che parta, per l’appunto, dal mondo accademico. A quest’ultimo 
riguardo, è in corso tuttora un serrato confronto tra il Capo di Stato egiziano, di cui è nota la profonda 
fede islamica, e al-Azhar. All’interno dell’accademia sunnita, infatti, vengono espresse dichiarazioni di 
netta condanna del terrorismo, ma anche considerazioni, giudicate ambigue da parte dell’esecutivo 
egiziano, sull’inopportunità di dichiarare lo Stato islamico completamente estraneo all’islam. Per le fonti, 
v., tra le altre, www.haaretz.com  
3 April 2015. 
25 Ovvero, la Sharī’ah, che è il “sentiero” da seguire, per non entrare in contraddizione con la volontà 
divina. La Sharī’ah si riferisce ai comandi, alle proibizioni, alle guide ed ai principi che Dio ha dato 
all’umanità, per la salvezza in questo mondo e nell’altro. Per questo essa riguarda tutti gli uomini.  

http://www.unikore.it/


 
 

 
 
15 federalismi.it |n. 9/2015 

 

 

 

  

Le accuse più insidiose non sono quelle di merito, bensì quelle di metodo. I giuristi accusano lo 

IS di avere fatto uso di una libertà interpretativa che non gli compete.  La questione ha un 

rilevante significato politico. Essa risale ai primordi dell’Islam, quando, una volta fissato il punto 

di arrivo nella dimensione ascendente del sistema delle fonti, ci si pose il problema di cosa 

potesse accadere nella fase discendente. Mancava, infatti, un punto di mediazione sacerdotale tra 

Rivelazione e Storia – assimilabile, in un’ottica funzionalistica, a quella posto a fondamento della 

Chiesa –  in forza del quale ricostruire la legittimità dello stesso ordinamento secolare, sia in 

chiave diacronica (si pensi al problema della successione al Sigillo dei Profeti, di cui si dirà meglio 

dopo) sia in chiave sincronica (si pensi ai molti conflitti apertisi intorno alle modalità di 

adattamento dei principi sciaraitici alle usanze e alle tradizioni giuridiche incontrate nel corso 

dell’espansione islamica).  Questa situazione di incertezza perdura, all’incirca, fino all’VIII – IX 

secolo, quando si chiude la “porta” dell’ijtihad (interpretazione), e si consolidano sia le scuole 

giuridiche sia il corpo del giure. Tale consolidamento va inteso in una chiave eminentemente 

politica, nel senso che l’ordine e il benessere della comunità si affermano, sia pure in maniera non 

del tutto esplicita, come principi “di chiusura” dell’ordinamento. Da questa fase in poi, per quel 

che riguarda in particolare l’Islam sunnita, è proibito (non in chiave tecnicamente teologica, ma 

politica) al giurista musulmano rifarsi direttamente alle fonti sacre (il Corano, la Sunna), senza la 

mediazione della dottrina, in forza della combinazione di due principi ermeneutici, quello 

autoritativo e quello giurisprudenziale-consuetudinario. Si apre, così, la fase del Taqlīd (lett. 

“imitazione”, nel senso di ripetizione di decisioni e criteri pubblicamente accettati). 

Naturalmente, ciò non ha mai fermato l’evoluzione interpretativa. Il paradigma del Taqlīd è stato 

soprattutto uno strumento nelle mani dei giuristi, intesi anche e soprattutto come giureconsulti e 

docenti di diritto, contro le pretese del potere politico, da una parte, e contro le istanze 

democratico-tribali, dall’altra. Se, infatti, per un verso venne sbarrata la strada a ogni 

teorizzazione dell’assolutismo politico e del primato del diritto legislativo, per l’altro si garantì ai 

membri della Ummah un diritto sottratto a ogni rivalità di tipo etnico, culturale e religioso (non 

mancano nella Sunna episodi nei quali si sottolinea l’esigenza di non discriminare, quanto ad 

amministrazione della giustizia, i cristiani e gli ebrei).26 Il principio giuridico del “consenso” è, 

dunque, intriso di politicità: «La mia comunità non si troverà mai d’accordo su un errore» recita 

un hadith, dove, allo stesso tempo, si formula una previsione, si suggerisce un criterio 

metodologico e si detta un precetto.  

                                                        
26 Cfr. S. A. Aldeeb Abū- Sahlieh, Il diritto islamico. Fondamenti, fonti, istituzioni, Roma, Carocci, 2009, 40 e ss. 



 
 

 
 
16 federalismi.it |n. 9/2015 

 

 

 

  

Questo ruolo politico, in senso lato, del giurista è una caratteristica specialmente dell’Islam sunnita 

mediterraneo, a dispetto dei molti mutamenti istituzionali e geopolitici che hanno interessato 

questa civiltà. Per fare qualche esempio in chiave di comparazione diacronica e sincronica, è al 

paradigma del Taqlid, che ‘Abd al-Razzāq al-Sanhūrī, padre del Codice civile egiziano e ispiratore 

di gran parte della codificazione nell’area della Grande Siria, si richiama quando, in veste di 

presidente del Consiglio di Stato rivendica il potere di estendere la propria attività sindacale 

dall’ambito amministrativo a quello legislativo-statuale, ponendo, per questa via, le premesse 

storiche e culturali per l’incardinamento, negli anni Settanta e Ottanta, del judicial review nel 

sistema egiziano dei pubblici poteri. Simmetricamente, la riapertura della porta 

dell'interpretazione è stata rivendicata, negli anni Sessanta, in Egitto, tanto dai giuristi di 

orientamento secolare sta quanto dai teorici del terrorismo islamista. 27   

 

6. La lotta contro la fitna 

L'accusa di riaprire la porta dell'interpretazione equivale, in questo caso, all'accusa di creare caos 

nella comunità, ovvero di provocare la fitna, la “discordia interna”, la “guerra civile”. 28   

Per comprendere bene l’importanza di questo punto, occorre ricordare che il Califfato, come 

massima espressione dell’organizzazione islamica dello spazio pubblico, è un contratto (‘aqd) tra 

la Ummah ed il Califfo. Quest’ultimo rappresenta Dio in terra, in un senso eminentemente 

notarile  della rappresentanza: è un “curatore di interessi”, con forte vincolo di mandato, posto al 

vertice del potere esecutivo. Il Califfato può ben acquisirsi per vie di fatto, ma il Califfo deve 

innanzitutto garantire la pace nella Ummah. Questo aspetto non è affatto in contraddizione con la 

vis espansiva dell’Islam. Al contrario, ne è una conseguenza logica. Lo Stato islamico, per stare 

alla definizione classica data da Mawdudi, è uno stato di tipo ideologico, ovvero né territoriale, né 

                                                        
27 Cfr.: E. Hill, Al-Sanhuri and Islamic Law: The Place and Significance of Islamic Law in the Life and Workof 'Abd 
al-Razzaq Ahmad al-Sanhuri, Egyptian Jurist and Scholar, 1895-1971 [Part II], in Arab Law Quarterly, 1988,  182; 
A. Shalakany,  Sanhuri, and the historical origins of comparative law in the Arab World (or how sometimes losing your 
Asalah can be good for you), in  A. Riles (cur.), Rethinking the Masters of Comparative Law , Oxford—Portland 
(Oregon), 2001, 152; C. Sbailò, Principi sciaraitici e organizzazione dello spazio pubblico, cit., 205 ss. 
28 Il termine (che indica anche la “tentazione”, intesa come anticamera del disordine) fu reso popolare da 
un fortunato libro di Gilles Kepel, “Fitna”. Guerra nel cuore dell’Islam (tr. it., Roma-Bari, Laterza, 2004), dove 
si sostiene la tesi che la minaccia terroristica globale è frutto di una “guerra civile” interna all’Islam. D’altra 
parte, come ha notato Massimo Introvigne, «Kepel ignora proprio la tendenza probabilmente 
maggioritaria, anche se si tratta in alcuni paesi — non in tutti — di una maggioranza silenziosa: i 
movimenti centristi e conservatori che, sostenuti da milioni di persone», i quali «costituiscono invece 
l’unico antidoto reale all’ultra-fondamentalismo terrorista» (Cristianità n. 325, 2004). È significativo il fatto 
che il califfo Abū Bakr al-Baghdādī, nel suo discorso di insediamento del 29 giugno 2014, abbia messo, 
come suol dirsi, le mani avanti, ribadendo il principio che «ogni deviazione è un’innovazione e ogni 
deviazione è il fuoco dell’inferno» (il testo è sul n. 3/2015 di Limes, 117). 



 
 

 
 
17 federalismi.it |n. 9/2015 

 

 

 

  

etnico, né culturale: esso è basato sull’universalismo della religione islamica. 29  È, pertanto, 

fuorviante, come pure spesso si fa, ricostruire giuridicamente il carattere sciaraitico di alcuni 

ordinamenti islamici a partire dalla volontà della maggioranza della popolazione che a 

quell’ordinamento afferisce. Infatti, se la maggioranza della popolazione di quel determinato 

Paese non fosse musulmana, per la minoranza islamica si porrebbero due alternative: tentare di 

islamizzare l’intera società e conquistare quei territori alla Ummah, oppure costruire un’enclave 

islamica nell’ambito del Paese, non senza rinunciare a coltivare la prospettiva di una futura 

autonomia: basti considerare, a tal proposito, la storia di un paese leader dell’Islam, quale il 

Pakistan. Il “popolo” al quale fa riferimento il giurista islamico, come fonte di legittimazione del 

carattere islamico del regime, diventa elemento costitutivo dello Stato, solo a condizione che esso 

riconosca la Sovranità di Dio per il territorio che occupa. In ultima analisi, da un punto di vista 

islamico, non si può far ricorso al giudizio della nazione per legittimare il potere politico, ma 

esclusivamente a Dio e al Suo Messaggero. Insomma, l’islamizzazione, fin dalle origini della storia 

islamica, non consiste nella conquista di un determinato numero di adesioni alla Rivelazione, 

dentro uno spazio pubblico definito e giuridicamente presupposto, ma nell’espansione 

“nomadica” dello spazio pubblico, formatosi a seguito della Rivelazione stessa. Man mano che 

l’espansione avanza, con essa deve avanzare la pace.   

Questo non vuol dire, ovviamente, che non ci siano conflitti interni all’Islam. Al contrario, la 

storia islamica è costellata di conflitti, primo tra tutti, il conflitto tra la maggioranza sunnita e la 

minoranza sciita. Ma queste contrapposizioni non hanno mai intaccato il concetto della Ummah, 

che è restato, nei secoli, l’ambito di legittimazione di ogni leadership.  

A proposito del conflitto tra sciiti e sunniti, è opportuno richiamare alcuni aspetti essenziali della 

storia islamica, universalmente noti, 30  ma che ora vanno riletti in correlazione agli aspetti di 

dottrina costituzionale islamica in rilievo nella vicenda del Califfato nero. Come accennato, con la 

morte del Profeta, nel 632, la Ummah entrò gravemente in crisi e, secondo alcuni, fu addirittura 

sul punto di frantumarsi in una miriade di comunità, tra loro conflittuali, o di implodere sotto il 

peso delle rivalità interne. La capacità di tenere insieme la Comunità divenne, dunque, da subito, 

elemento fondante la leadership politica. La scelta cadde, come s’è detto, su Abū Bakr, uomo 

                                                        
29 Cfr.: Abū al-A'la al-Mawdudi, Political Theory of Islam, Lahore, Islamic Publications, 1976;  J. L. Esposito 
– J. Piscatory, Democratization and Islam in  M. E. J., 1991, 434 
30 La letteratura, infatti, è sterminati, per gli aspetti qui direttamente toccati si rimanda, anche per ulteriori 
riferimenti bibliografici, a: A. Bausani, L'Islam, Milano, Garzanti,1980, 101, ss.; M. Campanini, Ideologia e 
politica nell’Islam. Fra utopia e prassi, Bologna, Il Mulino, 2008, 81 ss.; A. Ventura, Confessioni scismatiche, 
eterodosse e nuove religioni sorte nell’islām, in G. Filoramo, Islam, Roma-Bari, Laterza, 2008, 309.  



 
 

 
 
18 federalismi.it |n. 9/2015 

 

 

 

  

notoriamente pio, che aveva goduto di speciale fiducia da parte del Profeta. Abū Bakr fu “eletto” 

dalla Comunità, in quanto appartenente alla tribù del Profeta, di cui, appunto, veniva dichiarato 

“successore”. Alla carica di successore aspirava segretamente anche il giovanissimo cugino del 

Profeta, ‘Alī ibn Abī Tālib, tra i primi convertiti all’Islam e marito di Fatima, figlia di Muḥammad 

e della sua prima moglie Khadīja, la prima a raccogliere la rivelazione dell’arcangelo Gabriele al 

Profeta e a dare fiducia a quest’ultimo. Dopo la morte di Abū Bakr, nel 634, venne eletto Omar 

ibn al-Khattab (634-644), che può essere considerato il vero iniziatore della costruzione dello 

Stato islamico e dell’espansione della Ummah, che in questo periodo sconfigge l’impero sassanide, 

da cui eredita, tra le altre cose, il simbolo della “mezzaluna”. Tra le battaglie più importanti di 

questo periodo, va ricordata, per il suo grande valore simbolico, quella di Qadisiyya (città storica 

dell’Iraq centro-meridionale, all’aprile 2015 controllata dal governo iracheno, ma minacciata da 

vicino dalle truppe dell’IS), nel 636, per la conquista dell’attuale territorio iracheno. Uno tra i 

principali annalisti islamici (da molti ritenuto il più grande e affidabile), il persiano Ṭabarī, vissuto 

nel IX secolo, l’ha tramandata ai posteri in tutta la sua virulenza e drammaticità («sembriamo 

draghi in sella ai destrieri»): era l’inizio dell’espansione islamica oltre la Penisola araba. Ad Omar, 

nel 644, successe Othmān, anch’egli compagno del Profeta. Dopo la morte, a seguito di 

assassinio, di Othmān, Alī avanzò la propria candidatura al Califfato. Il genero e cugino del 

Profeta divenne, dunque, per “acclamazione”, il quarto e ultimo dei califfi “ben guidati”. Alī si 

fece apprezzare per coraggio, carisma, generosità e pietà. Ma non dimostrò, a giudizio quasi 

unanime degli storici, particolare scaltrezza politica. Rimase, alla fine, vittima delle rivalità e degli 

intrighi, tra i suoi stessi sostenitori. Morì assassinato nel 661. Qui si verifica la al-fitna al-kubrā, la 

“grande sedizione”, dove fitna sta anche per “tentazione” o “frattura”. Intorno alla memoria di 

Alī si raccolsero vari gruppi dissidenti, che non condividevano la concentrazione del potere nella 

comunità, quale fonte ultima di legittimazione della leadership politica, e ritenevano che la guida 

della Ummah dovesse avere una connotazione nettamente carismatica e spirituale, con forti tratti 

individualistici, in netto contrasto con il paradigma democratico-consultivo che aveva governato 

le prime tre successioni del Profeta. Insomma, si tratta, in primo luogo, di un dissenso, di una 

frattura (shī‘a significa, per l’appunto, “partito”, ovvero il partito di Ali, ma anche, in generale, il 

partito di quanti non accettano il dominio della fazione maggioritaria) di natura politica.  

Intorno a questa frattura politica, poi, crescono anche alcune divergenze dottrinali, la più 

importante delle quali riguarda la possibilità di una mediazione di tipo sacrale, a opera di 

dell’imām, tra l’uomo e Dio. Ma da quella frattura nasce anche il mito negativo della fitna, ovvero 

della guerra civile come male assoluto dell’Islam, da evitare a qualsiasi costo.  Sicché, le suddette 



 
 

 
 
19 federalismi.it |n. 9/2015 

 

 

 

  

divergenze non hanno impedito, in passato,  a sciiti e sunniti di condividere spazi politici, come 

ad esempio accade nel corso del Califfato di ʿUbayd Allāh ibn al-Ḥusayn, nell’VIII secolo, 

fondatore della dinastia fatimide, nell’area nordafricana. La divisione tra sunniti e sciiti, solo in 

alcune frange radicali viene considerata irreversibile e teologicamente cristallizzata e solo in 

determinati contesti geopolitici, come nell’arra mesopotamica e nella Penisola arabica, viene vista 

come un elemento di instabilità interna alla Ummah. Per lo più, essa viene vissuta come una forma 

di rivalità interna e spesso viene persino ignorata o trattata alla stregua di una mera tradizione 

culturale, che poco o nulla incide sul legame intercorrente tra tutti i musulmani.   

 

7. I conflitti intorno all’“alternativa islamica” 

Il documento dei giuristi musulmani, dunque, ben si presta a funzionare da base per una 

“risoluzione” in nome della Ummah che autorizzi le forze militari  di Paesi islamici interessati a 

intervenire contro lo Stato islamico. L’autoproclamazione califfale, infatti, se accompagnata da 

controllo effettivo del territorio e da espansione territoriale, considerata di per sé, è legittima nel 

diritto islamico pubblico. L’illegittimità di un’esperienza califfale va, in ultimo, sancita per via 

politica e militare.   

Nessuna azione politico-militare, tuttavia, potrà portare all’estinzione dell’ideale califfale. Si tratta, 

semmai, di comprendere quali forme possa avere oggi tale idealem che rappresenta un elemento 

essenziale dell’identità islamica, al di là delle evoluzioni politiche e culturali dell’Islam. 31 

L’universalità della Ummah, infatti,  va sempre intesa non solo in senso spaziale, ma anche in 

senso temporale. Qui può cogliersi un’apparente analogia con l’escatologia cristiana. La differenza 

consiste nel fatto che nell’Islam non c’è “mediazione” tra questo tempo e il tempo del 

compimento. C’è un’unica, radicale tensione verso il compimento, che tutto sublima in sé, ogni 

                                                        
31  Naturalmente, non ci riferiamo alla pattuglia di intellettuali occidentali di origine islamica che 
sostengono la possibilità di un Islam laico e secolarizzato, bensì all’Islam “popolare”, conservatore ma non 
estremista, nel quale si riconosce la maggior parte dei musulmani dei paesi islamici e una percentuale 
grande e crescente dell’Islam d’Occidente. Sul punto cfr.: M. Introvigne, I cinque volti dell'Islam e la chiave per 
il futuro dell'Egitto, in La Bussola Quotidiana, febbraio 2011, www.cesnur.org. V. anche M. A. Muqtedar Khan 
(a cura di), Debating Moderate Islam: The Geopolitics of Islam and the West, University of Utah Press, 2007, (v. in 
particolare gli interventi di Khan 3 e ss. e Abid Ullah Ian pp. 42 e ss.); A. Bayat, Making Islam democratic: 
social movements and the post-Islamist turn, Stanford University Press, 2007, 7 e ss.; B. Tibi, Islam's predicament 
with modernity: religious reform and cultural change, Routledge, 2009, pp. 271 e ss.; N. Soguk, Globalization and 
Islamism: Beyond Fundamentalism,  Rowman & Littlefield Publishers, 2010, pp. 6 e 148;  Y. Y. Haddad e T. 
Golson, Overhauling Islam: Representation, Construction, and Cooption of Moderate Islam in Western Europe, in 
Journal of Church and State, Vol. 49, Issue 3 (Summer 2007), 487. 

http://www.cesnur.org/


 
 

 
 
20 federalismi.it |n. 9/2015 

 

 

 

  

singolo episodio della storia e ogni singolo aspetto della vita: le differenze tra lo storico, il poeta e 

l’artista diventano minime, e a volte scompaiono.32  

Non solo l'ideale califfale non s’è spento, ma l’universalismo islamico conosce oggi una stagione 

di straordinario successo geopolitico e culturale. Di fatto, può parlarsi di un costituzionalismo 

globale di stampo islamico che si pone come alternativa a quello occidentale, considerato in 

declino inarrestabile.33 Più che a una specifica tesi, ci riferiamo qui a un paradigma, ovvero a una 

serie di presupposti teorici che guidano, sempre di più, nel mondo islamico, la ricerca scientifica, 

la vita politica e l’attività economica, specialmente tra i giovani e i ceti medio-alti. Al successo 

crescente di questo paradigma, nel mondo islamico, certamente ha contribuito il tragico epilogo 

delle varie politiche di esportazione della democrazie realizzate dopo la fine della guerra fredda, in 

Medio Oriente e specialmente in Iraq e in Afghanistan. Peraltro, nel mondo islamico, con la fine 

della Guerra fredda, s’è andata rinvigorendo la tendenza al costituzionalismo islamico globale, 

come risposta all’asserita irreversibile “crisi” della modellistica costituzionale occidentale.34 I più 

significativi maītre à penser del mondo islamico – sia nei paesi islamici, sia nelle Università 

occidentali – lanciano la sfida della «risposta» islamica al «tramonto» del principio ordinatore 

                                                        
32 Si tratta di una differenza teologicamente incolmabile (cfr. G. Baget Bozzo, Davanti all’Islam, cit.,), che 
riguarda anche il rapporto dell’Islam con l’Ebraismo (F. Rosenzweig, La stella della redenzione (1921), a cura 
di G. Bonola, Casale Monferrato, Marietti, 1985, 501 ss.), che tuttavia non impedisce il dialogo e la 
collaborazione tra le tre religioni, ma che viene utilizzata dai fondamentalisti come giustificazione delle 
stragi ai danni delle comunità cristiane in Medio Oriente e per gli attacchi agli ebrei ovunque si trovino (si 
rimanda, nel merito, alla ricca documentazione reperibile su www.asianews.it)  
33 Ci discostiamo un po’, sul punto, dall’approcci  di Larry Cata Backer, ai cui lavori, peraltro, siamo 
debitori. A nostro avviso, la questione riguarda in primo luogo l’Islam come fenomeno costitutivamente 
politico globale e non come espressione, sia pur numericamente maggioritaria, di un nascente 
costituzionalismo teocratico mondiale. Cfr. L. Catà Backer, Theocratic constitutionalism: An Introduction to a 
New Global Legal Ordering, in Global Legal Stud, 2009, 85. Per una panoramica sull’”alternative islamica”, con 
le varie posizioni emerse nel corso dell’Islam contemporaneo, v. J. L. Esposito, Guerra santa? Il terrore nel 
nome dell'Islam, Introduzione di V. E. Parsi, Milano, VP Università, 2005 e M. Campanini, L’alternativa 
islamica. Aperture e chiusure del radicalismo, Milano, Bruno Mondadori, 2012. 
34 Il dibattito, tra i politologi e i giuspubblicisti vicini ai Fratelli musulmani, ruota intorno alla crisi del 
cosiddetto “modello vestfaliano”. Tra i punti di riferimento principali, in tal senso, va ricordato un volume 
uscito l principio degli anni Novanta, a cura di un giovane studioso, diventato, poi, ministro degli Esteri 
della Turchia e premier, con la presidenza di Erdogan: V. A. Davutoglu, Alternative Paradigms: The Impact of 
Islamic and Western Weltanschauungs on Political Theory, Lanham, University Press of America, 1993. Cfr.: A. 
G. E. Sabet, Islam and the Political Theory, Governance and International Relations, London, Pluto Press, 2008; S. 
A. Ahmed – H. Donnan, Islam, Globalization and Postmodernity, London, Routledge, 1994. Sullo sviluppo 
recente degli studi comparatistici nei Paesi islamici, v. C. Mallat, Comparative law and the Islamic (Middle 
Eastern) Legal Culture, in M. Reimann e R. Zimmermann (cur.), The Oxford Handbook of Comparative Law, cit, 
609 ss. Da ultimo, stanno avendo un certo successo le tesi post-islamiste. Cfr. A. Bayat (a cura di), Post – 
Islamism. The Changing Faces of Political Islam, Oxford, Oxford University Press, 2013. La questione non può 
essere affrontata in questa sede. Rimandiamo a C. Sbailò, Islamismo e costituzionalismo. La problematica (ma non 
impossibile) compatibilità in Percorsi costituzionali, I, 2013, 399 



 
 

 
 
21 federalismi.it |n. 9/2015 

 

 

 

  

occidentale, laico e individualistico. Per il giuspubblicista musulmano, infatti, prima e sopra ogni 

specifico ordinamento politico, va riconosciuta l’esistenza di una “Costituzione originaria ed 

eterna”, destinata a fare da fondamento non a un singolo Paese, ma all’umanità intera, in quanto 

essa disciplina non solo i rapporti tra gli uomini, ma il rapporto dell’uomo con Dio. In termini di 

diritto positivo, possiamo rintracciare le linee essenziali di questa Costituzione nella Carta 

fondamentale egiziana del 2012, scritta da una Assemblea Costituente a maggioranza islamico-

popolare, promulgata da un Presidente esponente di primo piano dei Fratelli Musulmani e 

approvata a larga maggioranza dall’elettorato egiziano, in un referendum popolare tenutosi nel 

marzo 2011 (poi abrogata dalla giunta militare che ha preso il potere nel luglio 2013), dove si 

propone una ricostruzione su base coranica delle libertà fondamentali e un’interpretazione in 

chiave comunitaristica dei diritti sociali (la libertà, ad esempio, prima che come diritto, è 

presentata come «un principio divino stabilito dal Creatore», in quanto «Dio ha creato l’uomo 

libero e dotato con il più alto grado di raffinatezza, intelligenza e saggezza» come si legge nel 

Preambolo, § 4).35 

Siamo di fronte a un progetto geopolitico e culturale non conciliabile con la tradizionale – 

ancorché discussa –  visione occidentale secolarizzata dello spazio pubblico, ma che non per 

questo è da considerarsi alla stregua di un progetto aggressivo.  Stiamo parlando di equilibri 

politico-economici, di politiche culturali e sociali (da attuarsi, ad esempio, attraverso la 

riproposizione di un approccio “comunitaristico” e non più statal-individualistico alle questioni 

sociali). Le politiche neo-ottomane della Turchia vanno, per l’appunto, in questa direzione e 

s’incontrano con la strategia dei Fratelli musulmani. Un tale progetto dovrebbe, anzi, comportare 

una de-radicalizzazione dell’antagonismo islamico nei confronti dell’Occidente, che non 

rappresenta più un nemico da abbattere, ma, semmai, una cultura da superare. Ma ci sono altre 

anime dell’Islam, che non condividono questa prospettiva e, anzi, la avversano profondamente, 

vuoi perché  vedono la realizzazione dell’ideale islamico nell’aggressione totale all’Occidente e 

nell’eliminazione di ogni pluralismo culturale interno all’Islam, vuoi perché intendono difendere 

la “cittadella” dei regimi islamici consolidati da ogni possibile stravolgimento geopolitico. Su 

questo punto, sono state avanzate le più disparate ipotesi, in merito ai possibili collegamenti tra il 

wahabismo saudita e le truppe del Califfato nero. Ma, al di là del dato geopolitico, sta di fatto che  

è in corso una guerra interna all’Islam.  

                                                        
35 Per una prima analisi del testo si rimanda a C. Sbailò, Diritto pubblico dell’Islam mediterraneo, cit., 111 ss. 



 
 

 
 
22 federalismi.it |n. 9/2015 

 

 

 

  

In questa chiave vanno lette le recrudescenze dei conflitti tra sunniti e sciiti in Medio Oriente e gli 

attacchi di tipo terroristico contro gli esperimenti di integrazione costituzionale dell’Islam 

nell’area nordafricana. In particolare, è stato da più parti fatto l’esempio del “caso tunisino”, dopo 

gli attentati di matrice IS verificatisi in questo Paese.36 Si è trattato di azioni condotte in stile 

terroristico, ma di natura militare, volte a suscitare un revival islamico-radicale in tutta l’area del 

Grande Maghreb e dell’Africa sub-sahariana, con il coinvolgimento degli estremisti islamici 

somali e nigeriani, in collegamento con l’espansione neocaliffale nell’area del Vicino Oriente. La 

Tunisia, infatti, si presenta agli occhi dei sostenitori del Califfato nero come un pericoloso 

laboratorio politico. Qui è stata sperimentata, con successo, la piena integrazione dell’Islam 

popolare nel sistema costituzionale. Il partito dei Fratelli musulmani, Ennahda, ha rinunciato a 

battersi per l’inserimento dei principi sciaraitici nella Costituzione, anche in considerazione del 

fatto che, un tale inserimento, in presenza di una vera Corte costituzionale, quale quella prevista 

dall’attuale Costituzione in sostituzione del precedente Consiglio costituzionale, avrebbe lasciato 

ai giudici secolari il controllo sulla sciaraiticità delle norme, come, per l’appunto, è accaduto in 

Egitto, dopo le due riforme costituzionali di Muḥammad Anwar al-Sādāt, nel 1971 e nel 1980. 

Realisticamente, il partito islamico-popolare s’è battuto, con successo, per un ridimensionamento 

del ruolo del vertice dell’Esecutivo e per una valorizzazione del Parlamento, della società civile e 

delle autonomie. L’obiettivo dell’Islam popolare tunisino, infatti, è quello di far crescere il proprio 

peso in ambito sociale ed economico, in coerenza con la prospettiva neocaliffale moderata.  

Volendo fare una sintesi in chiave politica, la questione si potrebbe porre in questi termini: i 

processi di globalizzazione e il declino della governance occidentale nel pianeta creano le 

condizioni per una riespansione del principio ordinatore islamico, per cui nell’Islam c’è conflitto 

su quale corso tale riespansione debba avere e chi la debba, eventualmente, guidare.  

 

8. “Polarità” islamica e semplificazioni integralistiche  

La comprensione di questo conflitto richiede, evidentemente, da parte dello studioso occidentale, 

un certo sforzo per il superamento di antichi e ben radicati pregiudizi, a cominciare da quello 

secondo cui «nelle società musulmane, contrariamente alle società occidentali in particolare, non 

si è sviluppata una sfera pubblica o una società civile forte e autonoma». È un’idea di stampo 

“orientalistico”, discendente a propria volta dall’idea «che i regimi politici che si sono sviluppati al 

                                                        
36 Ci si riferisce in particolare all’attentato al museo nazionale del Bardo, da parte di un commando armato, 
il 18 marzo 2015, nel corso del quale sono state uccise 24 persone, tra cui 21 turisti. No si tratta di un fatto 
isolato, in quanto preceduto da una serie di altri episodi minori, verificatisi nelle province e nelle periferie, 
in danno di strutture pubbliche e delle forze dell’ordine. 



 
 

 
 
23 federalismi.it |n. 9/2015 

 

 

 

  

loro interno fossero un compendio del dispotismo orientale di società musulmane (così come la 

Cina e anche i regni indiani) governate da despoti orientali, in cui si considerava tutto il potere 

concentrato nelle mani dei governanti e ai vari settori della società non era garantita alcuna 

autonomia al di là delle questioni puramente locali, le quali spesso erano anch'esse fortemente 

regolate dal Grande Despota».37 Ancora si continua a leggere il dīn wa dawlah – la connessione tra 

religione e società (dawlah, tradotto anche come “Stato”, indica lo “spazio pubblico”, inteso anche 

come il precipitato geopolitico di un determinato imperium, tanto che in alcuni testi inglesi del 

secolo scorso lo troviamo a volte reso con empire) – in termini meramente “teocratici”, mentre la 

costruzione islamica dello spazio pubblico, almeno per quel che riguarda l’Islam sunnita 

mediterraneo,  è irriducibile a una fondazione su basi univocamente religiose del potere politico. 

In questi preconcetti, peraltro, va cercata in parte la spiegazione del fallimento dei tentativi 

occidentali di esportare il modello democratico costituzionale euro americano in ambito islamico: 

quando si pensa di avere “neutralizzato” l’elemento religioso, riducendolo entro la sfera privata, 

questo si riaffaccia prepotentemente nella sfera politica, attraverso partiti e movimenti che 

s’ispirano ai principi sciaraitici; quando si pensa di avere disinnescato il conflitto politico (ad 

esempio, le proteste contro i regimi coloniali, nella prima metà del secolo XX), dando ampio 

spazio alle autorità religiose “conservatrici”, allora cresce l’Islam popolare, anticonformista e anti-

autoritario, socialmente dinamico e politicamente pragmatico, che si allea con i ceti piccolo e 

medi-imprenditoriali e con i gruppi laico-progressisti.  

L’approccio semplificatore sopra stigmatizzato trova, curiosamente, una corrispondenza nel 

radicalismo islamico. Uno degli argomenti principali utilizzati dai giuristi dello Stato Islamico  è 

che la Sharī‘a, nei paesi islamici, è stata “snaturata” dai processi di statalizzazione sviluppatisi 

nell’età contemporanea. È una vecchia tesi salafita, che oggi è diventata una base teorica per 

giustificare, in ultima analisi, il terrorismo di matrice islamista negli stessi Paesi islamici. Secondo i 

suoi sostenitori, i vari tentativi, condotti nel corso del XX secolo, di “statalizzare” la Sharīʿah, 

avrebbero portato a uno “snaturamento” dell’esperienza giuridica islamica, che, nel corso dei 

processi di colonizzazione, si sarebbe cristallizzata e irrigidita, per un verso, oppure illanguidita e 

diventata quasi impalpabile, per l’altro.38 Il problema è dato dal fatto che una tale tesi è diventata 

un luogo comune, che orienta inconsapevolmente la ricerca e persino le decisioni politiche.  Si 

tratta di una posizione di carattere marcatamente ideologico, che non tiene sufficientemente 

conto del dato storico. La statalizzazione del diritto, nelle società islamiche dell’area mediterranea, 

                                                        
37 S. Eisentstadt, Sulla modernità, Soveria Mannelli, Ruberttino, 2006, 403 
38 Cfr. B. Hallaq, Introduzione al diritto islamico, Bologna, Il Mulino, 2013, 115 e ss. 



 
 

 
 
24 federalismi.it |n. 9/2015 

 

 

 

  

comincia, infatti, solo alla fine dell’Ottocento, spesso su iniziativa delle classi dirigenti locali e per 

esigenze di razionalizzazione interna. Inoltre, la prevalenza del diritto di origine statuale veniva, 

per lo più, giuridicamente costruita con categorie islamiche classiche, di carattere 

giuspubblicistico, a partire da quello dell’interesse pubblico/comunitario. Oltre a ciò, il legislatore 

statale si sforzava, il più delle volte, di mantenersi nei limiti del diritto islamico classico.39 In 

generale, nel processo di secolarizzazione degli ordinamenti islamici contemporanei, il diritto 

islamico interagisce con i modelli occidentali, mantenendosi vitale e in una posizione di 

ordinamento residuale rispetto all’ordine statuale. Sono frequenti i casi nei quali, nei sistemi delle 

fonti delineati nei primi articoli dei codici civili del periodo a ridosso dei processi di 

decolonizzazione, i principi sciaraitici sono collocati in posizione strategica rispetto alle altre 

fonti, in forma di “chiusura” dell’ordinamento. Può dirsi, per certi versi, che il processo di 

recezione dei modelli occidentali, nel corso del XIX secolo, si sviluppi con il paradigma della 

polarità tra tradizione islamica e statualità. Se è vero, infatti, che nel corso della colonizzazione, la 

norma sciaraitica dimostra una «scarsa capacità di resistenza»40 di fronte al diritto occidentale, nel 

senso che la normazione positiva finisce con il provocare la dissoluzione del potere dei fuqahà, è 

anche vero che, nella fase post-coloniale, i processi di codificazione  si svolgono in gran parte 

all’insegna di un recupero della tradizione islamica, come dimostra il citato lavoro di al-Sanhuri, la 

cui lezione, infatti, è ben presente nel documento anti-Stato islamico di cui sopra: la principale 

fonte di legittimazione del radicalismo è, infatti, nella semplificazione dell’approccio alle fonti. Il 

suddetto processo di interazione tra  principi sciaraitici, interpretazioni consolidate ed esigenze 

politiche contingenti s'è svolto e continua a svolgersi con la partecipazione dell'opinione pubblica 

islamica, sia nei paesi islamici sia nell'Islam d'Occidente. Ed è sprattutto è a questa opinione 

pubblica che si rivolgono sia lo IS sia i vari attori che compongono il fronte dei suoi avversari, a 

cominciare dalla comunità dei giuristi sunniti.  

 

9. Conclusioni 

La “riespansione del principio ordinatore islamico” appare, ormai, come un fenomeno non 

contrastabile. Si tratta solo di capire se esso assumerà connotazioni eversive e violente, o, 

viceversa, si svilupperà nell’ambito della formazione di nuovi equilibri globali. Dalla comunità 

islamica dei dotti sono già venute significative risposte al Califfato nero. La virulenza settaria dello 

Stato islamico rappresenta una minaccia per tutta la Ummah. In un certo senso, il destino di 

                                                        
39 Cfr. F. Castro, Il modello islamico, Torino, Giappichelli, 2007, 102-115 
40 F. Castro, Il modello islamico, cit., 112.  



 
 

 
 
25 federalismi.it |n. 9/2015 

 

 

 

  

questa esperienza sembra già segnato. Finché lo IS controlla e “amministra” il territorio,41 pur tra 

alti bassi, il suo fascino su una parte della comunità islamica, minoritaria ma non irrilevante, resta 

alto. Come s’è ricordato nelle pagine precedenti, la legittimazione del potere califfale ha anche (e, 

per molti versi, soprattutto), una base concreta, nel senso che il califfo deve essere capace di 

controllare il territorio, difendere la comunità e mobilitare i musulmani. Per cui nessuna 

contestazione dottrinale, di per sé, è sufficiente a delegittimare un’esperienza califfale. Perché la 

delegittimazione dottrinale sia efficace, essa deve essere accompagnata dalla sconfitta politico-

militare dello IS, o quanto meno da uno stabile controllo sulla sua espansione. Ed è bene, a tale 

riguardo, ricordare quanto sopra s’è evidenziato in merito alla geopolitica islamica e alle sue radici 

teologiche, poiché, in casi del genere, ove le operazioni militari, nella fase dei Boots on the Ground, 

fosse condotta da truppe non qualificabili come islamiche, le conseguenze potrebbero rivelarsi 

estremamente drammatiche, non solo per il mondo islamico, all’interno del quale la conflittualità 

potrebbe arrivare a livelli parossistici, ma anche per l’Occidente, dove potrebbe concretarsi il 

rischio di una rapida e incontrollata evoluzione del fenomeno del terrorismo islamista 

metropolitano.42  Insomma, la questione è e resterà nelle mani delle grandi potenze dell’Islam 

mediterraneo.43  

                                                        
41 V. da ultimo L. Declich, Stato islamico. L’architettura del terrore, in Limes. Rivista italiana di geopolitica, 3/2015, 
107 e B. E. Selwan el Khouri, Raqqa, l’IS tra šarī‘a e affari, ivi, 121. Si veda, in generale, l’editoriale del 
direttore, Lucio Caracciolo.  V. anche J. Carvelli, J. Foresi, Il califfato nero, Roma, Nutrimenti, 2015, 27, ss.  
42 La questione è stata ampiamente dibattuta nell’Amministrazione USA e nell’Intelligence Community. Ma 
alla fine sembra essere prevalsa la strategia fondata su Intel, Advisers and No Boots on the Ground 
(www.stratfor.com, 11 settembre 2014). Di particolare interesse, una serie di articoli comparsi su Foreign 
Affairs, dedicati, per l’appunto, a dimostrare che la minaccia IS non è assimilabile ad altre minacce 
terroristiche (v. in particolare A. K. Cronin, ISIS Is Not a Terrorist Group. Why Counterterrorism Won’t Stop the 
Latest Jihadist Threat, FA, March/April 2015, su www.foreignaffairs.com). Con riferimento alla questione 
libica e alle sue ripercussioni sul problema dei flussi migratori, questa è la posizione sostenuta dal 
Presidente del Consiglio Matteo Renzi (v. dichiarazione del 20 aprile 2015; cfr. G. Gaiani, Come è 
(im)possibile sbarcare di nuovo sulla quarta sponda, in Limes, 3/2015, 37).  
43 Il riferimento va soprattutto a Egitto e Turchia. Rimandiamo sul punto alle argomentazioni Romano 
Prodi, fatte in un’intervista rilasciata all’Avvenire, il 13 gennaio 2015 e ad altre considerazioni di medesimo 
tenore recuperabili su www.romanoprodi.it. Le due potenze hanno strategie geopolitiche conflittuali. La 
Turchia, infatti, appoggia il governo di Tripoli, sostenuto dalla Fratellanza musulmana, in 
contrapposizione al governo, riconosciuto sul piano internazionale, di Tobruk, fortemente segnato dal 
ruolo leader di una elite militare molto legata all’Egitto. Un ruolo importante svolge l’Arabia Saudita, che 
formalmente è contro il Califfato, ma viene da varie parti accusata di favorirne l’espansione, anche in 
chiave anti-sciita (cfr.: a. Accorsi e G. Piazzese, in Egitto califfato fa rima con Fratelli, in Limes. Rivista italiana 
di geopoliticaI, 3/2015, 71; M. Ansaldo, La Turchia aiuta il ‘califfo’ e intanto si prende un simbolico pezzo di Siria, ivi, 
147; A. Hammond, Per Ryad la vera minaccia è Teheran, non l’Is, ivi, 169). Tuttavia, si registrano, nell’ultima 
settimana dell’aprile 2015, segnali che possono definirsi incoraggianti: viene data notizia che il re Salman, 
avvalendosi delle proprie prerogative, ha scelto come proprio erede il principe reale Mohammed Bin 
Nayef, il campione della lotta al terrorismo islamista; per vie non ufficiali, si apprende che la casa reale ha 

http://www.stratfor.com/
http://www.foreignaffairs.com/
http://www.romanoprodi.it/


 
 

 
 
26 federalismi.it |n. 9/2015 

 

 

 

  

Una volta conseguito l’obiettivo dell’abbattimento o del ridimensionamento stabile dello IS, 

resterà il problema della riespansione islamica, con cui bisognerà confrontarsi. La questione 

chiama in causa le comunità scientifiche dell’area mediterranea. Non è da escludersi – e, anzi, a 

noi pare probabile, oltre che auspicabile – che si avvii, nel mondo islamico, con il contributo degli 

studiosi della sponda nord, una stagione di riformismo politico e religioso, come già avvenuto, 

nel X secolo, con la fondazione dell’Università di al-Azhar, a pochi anni dalla stessa fondazione 

della città del Cairo, ad opera di un califfo sciita, che inaugurò, in territorio sunnita, un periodo di 

fioritura culturale e di progresso civile.   

 
  

 

                                                                                                                                                                             
avviato un’offensiva diplomatica per la riconciliazione tra i governi di Ankara e del Cairo (fonte: 
english.ahram.org.eg/).  

http://english.ahram.org.eg/

