
1 

 

Tra radicalismo islamico e cultura della ragione:  

il dibattito tra fede e violenza nell’ Islâm. 
 

Dr. p. Paolo Nicelli, P.I.M.E. 

(Dottore della Biblioteca Ambrosiana) 

 

 
Se vogliamo capire a fondo ciò che sta succedendo nel mondo musulmano a riguardo del rapporto 

tra religione e violenza, così fortemente evidenziato ai giorni nostri dalla deriva del radicalismo 

islamico, ideologia, questa, incapace di accettare la diversità culturale e di credo religioso, 

dobbiamo affrontare il più ampio tema del rapporto tra Islâm e modernità.  

I recenti attentati alle comunità cristiane di Lahore (Pakistan), perpetuato dai movimenti 

jihadisti vicini agli ambienti talebani; quello compiuto al museo di Tunisi da jihadisti (Foreign 

Fighters tunisini); la stessa guerra in Iraq, in Siria e in Libia ad opera di movimenti jihadisti legati a 

loro volta al Califfato dell’ISIS,1 evidenziano in tutta la loro drammaticità e orrore, quanto sia 

difficile, anche se non impossibile, parlare di diritti umani e in particolare di diritti alla libertà 

religiosa, là dove la religione diventa uno strumento del potere politico ed economico per 

perseguitare e discriminare le minoranze culturali e religiose in generale e quella cristiana in 

particolare. Siamo fortemente convinti che la religione in se stessa non sia motivo di violenza; lo 

diventa quando viene svuotata del suo contenuto formale: la presenza di Dio e il suo amore per la 

creatura, da cui deriva il rispetto per la dignità umana. Tale rispetto è fondato sul fatto che ogni 

uomo e ogni donna sono fatti a immagine e somiglianza di Dio e quindi, proprio perché creature di 

Dio, hanno diritto di essere rispettate.  

Su questo aspetto e su altri ancora, che toccano il delicato rapporto tra fede e violenza, tra 

Islâm e modernità, da tempo si è delineato un intenso dibattito circa il rapporto fra tradizione e 

rinnovamento, all’interno del quale assume un particolare rilievo la questione delle relazioni fra 

differenti culture. È infatti innegabile che il più stretto contatto con la civiltà occidentale, le civiltà 

orientali e gli influssi da esse derivanti abbiano innescato nei paesi musulmani un processo di 

trasformazione ad ogni livello almeno da un paio di secoli a questa parte. E’ però chiaro allo stesso 

tempo che un simile confronto, per quanto stimolante, non può evitare di produrre anche scompensi, 

a volte drammatici per la loro violenza ideologica, che pongono la questione cruciale di un giusto 

equilibrio fra le spinte innovative da un lato e la necessità di mantenere un saldo legame con le 

proprie radici culturali dall’altro.  

Le varie proposte che sono state avanzate finora per affrontare tale situazione non si sono 

dimostrate capaci di risolverla e si è anzi assistito a una polarizzazione fra due posizioni opposte, 

entrambe rivelatesi inadeguate e per molti aspetti controproducenti. Da un lato c’è chi opta 

decisamente per la modernizzazione, facendo propria l’impostazione laica e secolarizzata insita 

nella modernità e sostenendo più o meno esplicitamente la necessità di emanciparsi dalle forme e 

dalle stesse concezioni proprie del patrimonio musulmano classico. Il limite di questa scelta è 

quello di prospettare una perdita d’identità e l’uniformazione a un modello esterno, che per di più è 

percepito come ostile a motivo di vari e pesanti risvolti politici. All’estremo opposto vi è chi invece 

ribadisce la validità perenne del sistema islamico e attribuisce l’attuale stato di decadenza e 

arretratezza dei paesi musulmani non ad una presunta inadeguatezza di tale sistema che 

necessiterebbe di essere riformato, ma alla sua mancata applicazione in forme sistematiche e 

coerenti. Il rischio insito in questa seconda opzione è quello di immaginare un impossibile ritorno 

verso il passato, un passato oltretutto mitico, che non viene cioè rievocato per quello che realmente 

è stato, ma ricostruito ideologicamente in funzione della situazione presente. L’esito fallimentare di 

                                                           
1 Da‘ish:  الدولة الإسلامية في العراق والشام - Al-dawla al-islâmîya fî ‘Irâq wa al-Shâm – lo stato islamico in Iraq e nella 

Grande Siria, cioè la parte di territorio detta Bilâd al-Shâm, in arabo: بلاد الشام, che comprende  la regione 

storica nel Vicino Oriente, confinante con il Mar Mediterraneo a ovest, con il deserto siriano-arabico a est, con l'Egitto a 

sud e con l'Anatolia a nord. 

http://it.wikipedia.org/wiki/Lingua_araba
http://it.wikipedia.org/wiki/Regione_storica
http://it.wikipedia.org/wiki/Regione_storica
http://it.wikipedia.org/wiki/Vicino_Oriente
http://it.wikipedia.org/wiki/Mar_Mediterraneo
http://it.wikipedia.org/wiki/Egitto
http://it.wikipedia.org/wiki/Anatolia


2 

 

altre strade tentate e un diffuso bisogno di rassicurazione hanno portato quest’ultimo orientamento a 

guadagnare progressivamente terreno da circa 20/30 anni in qua all’interno del mondo musulmano. 

La maggior parte degli intellettuali islamici partecipano al dibattito in corso argomentando in favore 

di questa o quell’opzione, mentre è più difficile  imbattersi in pensatori che sappiano affrontare 

l’argomento da un punto di vista che non riduca la questione alla semplice accettazione o al rifiuto 

della modernità, proponendo ipotesi di mediazione capaci di rispondere allo stesso tempo a due 

esigenze apparentemente contraddittorie, ma in realtà complementari: da un lato quella di evolversi, 

assumendo positivamente la sfida della modernità senza limitarsi a subirla in modo passivo e 

subordinato, dall’altro quella di mantenersi fedeli alla propria specificità, intesa però non come un 

ripiegamento difensivo su di sé, quanto come un patrimonio che necessita non soltanto di essere 

conservato, ma anche rivisitato criticamente, arricchito e valorizzato.   

Soprattutto in Estremo Oriente, là dove l’Islâm si trova a convivere con culture e religioni 

diverse e di fondazione millenaria, si pone la problematica legata al superamento di un semplice 

adattamento della religione islamica al contesto plurale, o al contrario, al semplice adattamento di 

alcuni aspetti culturali alla religione stessa. È invece necessario promuovere una vera e propria 

integrazione culturale e religiosa che tenga conto di tutte le peculiarità presenti in un determinato 

ambito. In realtà, ci troviamo di fronte a diversi ambiti geografici e culturali che definiamo di 

“frontiera”, dove l’incontro tra culture e religioni diverse dà origine a una nuova forma di 

“meticciato culturale” capace di ripensare in termini positivi e non relativisti lo stesso concetto 

d’identità culturale e religiosa propria dell’Islâm come di altre tradizioni religiose.  

A partire dal già citato equilibrio tra la riforma della religione, intesa come il ritorno 

all’origine della sua esperienza più pura e spirituale e il rinnovamento, inteso come il rendere nuovi 

e comunicabili i suoi contenuti per gli uomini d’oggi, si verificherà per il mondo musulmano la 

possibilità di un “aggiornamento” capace di promuovere una nuova sintesi ermeneutica del rapporto 

tra religione e società, tra fede e cultura. Tale ermeneutica, aiuterà di molto il processo di 

emancipazione dell’Islâm da ogni riduzione ideologica e violenta, che purtroppo sfocia oggi, come 

nei casi citati sopra, in atteggiamenti xenofobi verso la modernità e l’Occidente, identificato dai 

radicalisti islamici con il Cristianesimo e la cultura cristiana. La difficoltà di accettare la diversità 

culturale e religiosa permane ancora come l’ostacolo più difficile per il raggiungimento di una 

giustizia sociale che porti a una pace sostenibile ovunque. Per noi la diversità non è motivo di 

conflittualità, ma è un fattore positivo d’interazione tra le persone e d’integrazione tra i popoli e le 

culture. 

 

 

Bibliografia essenziale sul Califfato 

 
Riviste 

(www.limesonline.com)  
AA.VV., «La guerra del terrore», Quaderni Speciali di Limes, Supplemento al n. 4/2001, Gruppo 

Editoriale l’Espresso. 

AA.VV., «Le maschere del Califfo», Limes (9 settembre 2014), Gruppo Editoriale l’Espresso, 

Roma. 

AA.VV., «L’Egitto e i suoi fratelli», Limes (9 settembre 2014), Gruppo Editoriale l’Espresso, 

Roma. 

AA.VV., «Chi ha paura del Califfo», Limes (marzo 2015), Gruppo Editoriale l’Espresso, Roma. 

 

Libri 

Luigi  Ippolito, Che cos’è l’ISIS, Il Califfo, i suoi eserciti, la sua ideologia, Corriere della Sera, 

RCS MediaGroup S.p.A. Divisione Media, Milano 2015. 

Franco Cardini, L’ipocrisia dell’Occidente. Il Califfo, il terrore e la storia, Edizioni Laterza, Roma-

Bari, 2015. 

http://www.limesonline.com/


3 

 

Paolo Branca, [Il Califfato tra storia e mito], in M. Maggioni e P. Magri, Twitter e jihad: la 

comunicazione dell’ISIS, ISPI, Milano 2015, pp.1-12. 

Paolo Nicelli, Islâm e modernità nel pensiero riformista islamico, Edizioni San Paolo, Cinisello 

Balsamo (Milano) 2009. 

Seyyed Hossein Nasr, L’Islam tradizionale nel mondo moderno, Casa dei Libri Editore, Padova, 

2006. 

AA. VV., Dibattito sull’applicazione della Shari‘a, Dossier Mondo islamico 1, Edizioni della 

Fondazione Giovanni Agnelli, Torino, 1995. 

 

Siti online 
AA.VV., [Stato Islamico o Dā‘ish], in Wikipedia (https://it. Wikipedia.org/wiki/stato_islamico), ultima 

consultazione 25/09/2015.   

 

 

 

 


