Tra radicalismo islamico e cultura della ragione:
il dibattito tra fede e violenza nell’ Islam.

Dr. p. Paolo Nicelli, P.I.M.E.
(Dottore della Biblioteca Ambrosiana)

Se vogliamo capire a fondo cio che sta succedendo nel mondo musulmano a riguardo del rapporto
tra religione e violenza, cosi fortemente evidenziato ai giorni nostri dalla deriva del radicalismo
islamico, ideologia, questa, incapace di accettare la diversita culturale e di credo religioso,
dobbiamo affrontare il piu ampio tema del rapporto tra Islam e modernita.

| recenti attentati alle comunita cristiane di Lahore (Pakistan), perpetuato dai movimenti
jihadisti vicini agli ambienti talebani; quello compiuto al museo di Tunisi da jihadisti (Foreign
Fighters tunisini); la stessa guerra in lIraqg, in Siria e in Libia ad opera di movimenti jihadisti legati a
loro volta al Califfato dell’ISIS,! evidenziano in tutta la loro drammaticita e orrore, quanto sia
difficile, anche se non impossibile, parlare di diritti umani e in particolare di diritti alla liberta
religiosa, la dove la religione diventa uno strumento del potere politico ed economico per
perseguitare e discriminare le minoranze culturali e religiose in generale e quella cristiana in
particolare. Siamo fortemente convinti che la religione in se stessa non sia motivo di violenza; lo
diventa quando viene svuotata del suo contenuto formale: la presenza di Dio e il suo amore per la
creatura, da cui deriva il rispetto per la dignita umana. Tale rispetto € fondato sul fatto che ogni
uomo e ogni donna sono fatti a immagine e somiglianza di Dio e quindi, proprio perché creature di
Dio, hanno diritto di essere rispettate.

Su questo aspetto e su altri ancora, che toccano il delicato rapporto tra fede e violenza, tra
Islam e modernita, da tempo si € delineato un intenso dibattito circa il rapporto fra tradizione e
rinnovamento, all’interno del quale assume un particolare rilievo la questione delle relazioni fra
differenti culture. E infatti innegabile che il pil stretto contatto con la civilta occidentale, le civilta
orientali e gli influssi da esse derivanti abbiano innescato nei paesi musulmani un processo di
trasformazione ad ogni livello almeno da un paio di secoli a questa parte. E’ pero chiaro allo stesso
tempo che un simile confronto, per quanto stimolante, non puo evitare di produrre anche scompensi,
a volte drammatici per la loro violenza ideologica, che pongono la questione cruciale di un giusto
equilibrio fra le spinte innovative da un lato e la necessita di mantenere un saldo legame con le
proprie radici culturali dall’altro.

Le varie proposte che sono state avanzate finora per affrontare tale situazione non si sono
dimostrate capaci di risolverla e si € anzi assistito a una polarizzazione fra due posizioni opposte,
entrambe rivelatesi inadeguate e per molti aspetti controproducenti. Da un lato ¢’¢ chi opta
decisamente per la modernizzazione, facendo propria I’impostazione laica e secolarizzata insita
nella modernita e sostenendo pit 0 meno esplicitamente la necessita di emanciparsi dalle forme e
dalle stesse concezioni proprie del patrimonio musulmano classico. Il limite di questa scelta €
quello di prospettare una perdita d’identita e ’'uniformazione a un modello esterno, che per di piu ¢
percepito come ostile a motivo di vari e pesanti risvolti politici. All’estremo opposto vi € chi invece
ribadisce la validita perenne del sistema islamico e attribuisce 1’attuale stato di decadenza e
arretratezza dei paesi musulmani non ad una presunta inadeguatezza di tale sistema che
necessiterebbe di essere riformato, ma alla sua mancata applicazione in forme sistematiche e
coerenti. Il rischio insito in questa seconda opzione € quello di immaginare un impossibile ritorno
verso il passato, un passato oltretutto mitico, che non viene cioé rievocato per quello che realmente
¢ stato, ma ricostruito ideologicamente in funzione della situazione presente. L’esito fallimentare di

L Daish: #Wll 5 3 2l & 4SaY) A g3l - Al-dawla al-isldmiya fi ‘Irdg wa al-Sham — lo stato islamico in Iraq e nella
Grande Siria, cioé la parte di territorio detta Bilad al-Sham, inarabo: 2Ll 234 che comprende la regione
storica nel Vicino Oriente, confinante con il Mar Mediterraneo a ovest, con il deserto siriano-arabico a est, con I'Egitto a
sud e con I'Anatolia a nord.

1


http://it.wikipedia.org/wiki/Lingua_araba
http://it.wikipedia.org/wiki/Regione_storica
http://it.wikipedia.org/wiki/Regione_storica
http://it.wikipedia.org/wiki/Vicino_Oriente
http://it.wikipedia.org/wiki/Mar_Mediterraneo
http://it.wikipedia.org/wiki/Egitto
http://it.wikipedia.org/wiki/Anatolia

altre strade tentate e un diffuso bisogno di rassicurazione hanno portato quest’ultimo orientamento a
guadagnare progressivamente terreno da circa 20/30 anni in qua all’interno del mondo musulmano.
La maggior parte degli intellettuali islamici partecipano al dibattito in corso argomentando in favore
di questa o quell’opzione, mentre ¢ piu difficile imbattersi in pensatori che sappiano affrontare
I’argomento da un punto di vista che non riduca la questione alla semplice accettazione o al rifiuto
della modernita, proponendo ipotesi di mediazione capaci di rispondere allo stesso tempo a due
esigenze apparentemente contraddittorie, ma in realta complementari: da un lato quella di evolversi,
assumendo positivamente la sfida della modernita senza limitarsi a subirla in modo passivo e
subordinato, dall’altro quella di mantenersi fedeli alla propria specificita, intesa perd non come un
ripiegamento difensivo su di sé, quanto come un patrimonio che necessita non soltanto di essere
conservato, ma anche rivisitato criticamente, arricchito e valorizzato.

Soprattutto in Estremo Oriente, 1a dove 1’Islam si trova a convivere con culture e religioni
diverse e di fondazione millenaria, si pone la problematica legata al superamento di un semplice
adattamento della religione islamica al contesto plurale, o al contrario, al semplice adattamento di
alcuni aspetti culturali alla religione stessa. E invece necessario promuovere una vera e propria
integrazione culturale e religiosa che tenga conto di tutte le peculiarita presenti in un determinato
ambito. In realta, ci troviamo di fronte a diversi ambiti geografici e culturali che definiamo di
“frontiera”, dove I’incontro tra culture e religioni diverse da origine a una nuova forma di
“meticciato culturale” capace di ripensare in termini positivi e non relativisti lo stesso concetto
d’identita culturale e religiosa propria dell’Islam come di altre tradizioni religiose.

A partire dal gia citato equilibrio tra la riforma della religione, intesa come il ritorno
all’origine della sua esperienza piu pura e spirituale e il rinnovamento, inteso come il rendere nuovi
¢ comunicabili i suoi contenuti per gli uomini d’oggi, si verifichera per il mondo musulmano la
possibilita di un “aggiornamento” capace di promuovere una nuova sintesi ermeneutica del rapporto
tra religione e societa, tra fede e cultura. Tale ermeneutica, aiutera di molto il processo di
emancipazione dell’Islam da ogni riduzione ideologica e violenta, che purtroppo sfocia oggi, come
nei casi citati sopra, in atteggiamenti xenofobi verso la modernita e 1’Occidente, identificato dai
radicalisti islamici con il Cristianesimo e la cultura cristiana. La difficolta di accettare la diversita
culturale e religiosa permane ancora come 1’0stacolo piu difficile per il raggiungimento di una
giustizia sociale che porti a una pace sostenibile ovungue. Per noi la diversita non ¢ motivo di
conflittualita, ma é un fattore positivo d’interazione tra le persone e d’integrazione tra i popoli e le
culture.

Bibliografia essenziale sul Califfato

Riviste

(www.limesonline.com)

AAVV., «La guerra del terrore», Quaderni Speciali di Limes, Supplemento al n. 4/2001, Gruppo
Editoriale 1’Espresso.

AAVV., «Le maschere del Califfo», Limes (9 settembre 2014), Gruppo Editoriale 1I’Espresso,
Roma.

AA.VV., «L’Egitto e 1 suoi fratellin, Limes (9 settembre 2014), Gruppo Editoriale 1’Espresso,
Roma.

AA.VV., «Chi ha paura del Califfo», Limes (marzo 2015), Gruppo Editoriale I’Espresso, Roma.

Libri
Luigi Ippolito, Che cos’e I'ISIS, Il Califfo, i suoi eserciti, la sua ideologia, Corriere della Sera,
RCS MediaGroup S.p.A. Divisione Media, Milano 2015.
Franco Cardini, L 'ipocrisia dell’ Occidente. Il Califfo, il terrore e la storia, Edizioni Laterza, Roma-
Bari, 2015.

2


http://www.limesonline.com/

Paolo Branca, [Il Califfato tra storia e mito], in M. Maggioni e P. Magri, Twitter e jihad: la
comunicazione dell ’ISIS, ISPI, Milano 2015, pp.1-12.

Paolo Nicelli, Islam e modernita nel pensiero riformista islamico, Edizioni San Paolo, Cinisello
Balsamo (Milano) 20009.

Seyyed Hossein Nasr, L’Islam tradizionale nel mondo moderno, Casa dei Libri Editore, Padova,
2006.

AA. V., Dibattito sull’applicazione della Shari‘a, Dossier Mondo islamico 1, Edizioni della
Fondazione Giovanni Agnelli, Torino, 1995.

Siti online
AAVV., [Stato Islamico o Da‘ish], in Wikipedia (https://it. Wikipedia.org/wiki/stato_islamico), ultima
consultazione 25/09/2015.



