MALAYSIA, FILIPPINE E INDONESIA

SINTESI PER LA CONFERENZA
Dr. p. Paolo Nicelli, PIME

La Malaysia € attualmente una federazione di monarchie costituzionali, che si estende
su una superficie di 330.803 Kmg, con una popolazione di circa 27.565.821 (cens. 2010) di
abitanti e una densita di 83 abitanti per kmqg. La capitale & Kuala Lumpur, ma la nuova sede
governativa e Putrajaya. Il capo della Federazione € Mizan Zainal Abidin, rajah dello stato di
Terengganu, in carica dal 13 dicembre 2006. Il Primo ministro & Najib bin Tun Abdul
Razak, appartenente al partito UMNO, in carica dal 3 aprile 2009. L’80% della
popolazione & concentrata nella parte peninsulare, composta da tre principali componenti
etniche, quella Malay, 65.1 %, quella indiana, 7,7% e quella cinese, 26%. In piu vi sono altri
gruppi etnici tradizionali, 1,2 %. Il Paese é costituito da varie religioni: i musulmani sono
circa il 60,4%, i buddisti il 19,2%, i cristiani il 9,1%, gli induisti il 6,3%, le religioni popolari
cinesi il 2,6%, gli animisti il 2,4%. La lingua ufficiale & il Bahasi Malaysia, seguito

dall’Inglese, dal Tamil e dai vari dialetti cinesi *.

Le Filippine sono un arcipelago di piu di settemila isole, situato tra 1’Oceano pacifico, il
Mar delle Celebes e il Mar della Cina meridionale. Undici isole piu grandi ne costituiscono il
92% dell’intero territorio: Luzon, Mindanao, Samar, Negros, Palawan, Panay, Mindoro,
Leyte, Cebu, Bohol e Masbate. La popolazione raggiunge gli 87.857.473 abitanti, con una
densita di poco piu di 273 abitanti per Kmq, e la sua capitale, Manila, ne ha circa 12.000.000.
Piu del 61% dell’intera popolazione vive nei grandi centri urbani sia del nord che del sud del
Paese, dove cerca di procurarsi un lavoro piu redditizio rispetto quello della coltivazione dei
campi nelle zone rurali. Questi numeri ci fanno capire quanto sia concentrata la popolazione in
un territorio che raggiunge i 300.076 Kmg.?

Al pari di tutto I’arcipelago malaysiano, anche nelle Filippine vi sono diversi gruppi
etnici come: i neomalesi 40%; gli indonesiani 30%; i cinesi 10%; i paleomalesi 10%; gli
indiani 5%; le popolazioni autoctone ed altri 5%, gia presenti nelle Filippine ancora prima

dell’arrivo dei commercianti arabi, intorno al XIV secolo , e di quelli spagnoli a partire dal

! Cfr. Calendario Atlante De Agostani, 2012, GEOnext- Istituto Geografico De Agostini, Novara, 2011, pp. 774-
779.

2 Cfr. CIA — The World Factbook — Philippines,

in: http://www.cia.gov/cia/publications/factbook/print/rp.html del 29/12/2005, pp.1-12.

1



http://www.cia.gov/cia/publications/factbook/print/rp.html

XVI1 secolo  Questi gruppi presenti sul territorio parlano piu di 138 dialetti, mantenendo il
Tagalog come lingua nazionale e il Cebuano come lingua franca, parlata soprattutto
nell’arcipelago delle Visayas e nell’isola di Mindanao. Viene parlato anche I’inglese,
introdotto dagli americani a partire dal 1898, anno del passaggio delle Filippine dalla
Spagna agli Stati Uniti, e lo Spagnolo, ormai non piu cosi diffuso come ai tempi della
presenza coloniale spagnola nel Paese.

Nelle Filippine vi sono diverse religioni: i cattolici con 1’82,9%; a seguire i protestanti
con il 5,4% in crescita costante; 1 musulmani con il 5%, maggiormente presenti nell’isola di
Mindanao e nelle isole limitrofe; i buddisti con circa il 3%; i membri dell’Iglesia ni Kristo,
con il 2,3%, e quelli della chiesa Aglipayan con il 2%; per finire poi con le popolazioni tribali
animiste che raggiungono il 2,2%°,

Le Filippine sono una Repubblica presidenziale a base costituzionale, con una Camera
dei Deputati, dove sono rappresentati diversi partiti. Il Presidente e capo del governo uscente €
Gloria Makapagal Arroyo, eletta vicepresidente 1’11 maggio 1998; subentrata nella carica
presidenziale il 20 gennaio 2001 e successivamente confermata in seguito delle elezioni del
10 maggio 2004. Attualmente, il Presidente e capo del governo in carica € Benigno “Noynoy”
Simeon Cojuangco Aquino I11, eletto il 10 maggio del 2010, in carica dal 30 giugno 2010.
Nell’agosto del 2003, ci fu a Manila un tentativo di “presunto colpo di stato”, organizzato dai
ranghi medio bassi dell’esercito, € non appoggiato dai ranghi piu alti, che fu subito sventato
dalle autorita governative.

Nell 2004, Gloria M. Arroyo vinse le elezioni presidenziali con uno scarto di voti
piuttosto ridotto, rispetto a quelli ottenuti dal candidato dell’opposizione Fernando Poe jr.,
dopo una campagna elettorale che fu caratterizzata da un clima di grave agitazione, che causo
oltre 120 morti e diversi feriti, con in piu sospetti di brogli elettorali, sia da parte
dell’opposizione che dalla comunitd internazionale. A questa situazione si aggiunge il
problema dell’aumento della poverta, con circa il 60% della popolazione che vive con poco
pit di due dollari al giorno, e la continua guerriglia musulmana antigovernativa nel sud del
Paese, che da origine a ripetuti scontri con 1’esercito filippino, costringendo la popolazione a
migrare da un posto all’altro del Paese, in cerca di sicurezza e di migliori condizioni di vita.
La poverta e il sottosviluppo, soprattutto delle zone rurali diventano cosi la cause principali

del degrado umano ed economico del Paese, dove la ribellione, sia essa a matrice islamica o

® Cfr. Calendario Atlante De Agostini 2005, GEOnext - Istituto Geografico De Agostini, Novara, 2004, pp. 485-
490.



comunista estremista, trova alimento in un conflitto senza fine, mietendo vittime soprattutto
tra la popolazione.

Per ci0 che riguarda la comunita musulmana, bisogna dire che il problema che essa affronta
quotidianamente riguarda il difficile cammino di comprensione della propria identita sia essa
etnica che religiosa, in un contesto culturale e sociale che non € fondamentalmente islamico.
La societa filippina € senza dubbio orientale e asiatica, con perd una forte influenza
occidentale di origine spagnola e americana, dove la cultura dominante e quella cristiana,
grazie all’opera evangelizzatrice dei missionari spagnoli e filippini. Il processo di

cristianizzazione dell’arcipelago, ¢ continuato anche sotto il protettorato americano.

L’Indonesia € uno Stato Repubblicano dal 17 agosto 1945, che conquistd
definitivamente I’indipendenza solo a partire dal 1949, con il ritiro delle truppe coloniali
olandesi. La Costituzione indonesiana, promulgata il 7 agosto 1945, prevede che il Presidente
della Repubblica stia in carica per cinque anni ed eserciti il potere esecutivo, con 1’ausilio del
Consiglio dei ministri e del Congresso del popolo. Quest’ultimo esercita il potere legislativo
ed é composto da 462 membri, eletti con un mandato di cinque anni, coadiuvato da 38 militari
di nomina governativa. Il sistema giudiziario € costituito dal diritto olandese e da norme
consuetudinarie locali (‘adat), ed opera attraverso un sistema differenziato per i procedimenti
giudiziari, che tiene conto dei diversi gruppi etnici territoriali indonesiani. Nella regione di
Aceh, fin dal marzo del 2002, & in vigore la Shari‘a (Legge islamica).

La popolazione & di 241.937.879 abitanti su una superficie territoriale di 1.890.754
Kmag, con una densita di piu di 114 abitanti per Kmq. Essa & composta da circa 300 etnie,
divise in due gruppi, i protomalaysiani, a cui appartengono anche le popolazioni tradizionali ei
Dayak e dei Murut del Borneo, e i deuteromalaysiani, di maggioranza musulmana e di lingua
e cultura Malay. | gruppi etnici piu importanti sono: i Javanesi 45%, i Sundanesi 14%, i
Maduresi 7,5%, e a seguire i Malaysiani delle coste 5%, e altri gruppi 26%. Le comunita
religiose sono: i musulmani 88%, i cristiani protestanti 5%, i cristiani cattolici 3%, e a seguire
gli induisti 2%, i buddisti 1% e altri gruppi 1%. Le lingue parlate sono: il Bahasa Indonesia, di
origine Malay, che é la lingua ufficiale, seguita poi dall’Inglese, dall’Olandese e dalle lingue

locali di cui il Javanese & la piu parlata®.

* Cfr. CIA — The World Factbook — Indonesia,
in: http://www.cia.gov/cia/publications/factbook/print/id.html del 21/03/2006, pp.1-10; cfr. Calendario Atlante
De Agostini 2005, GEOnext - Istituto Geografico De Agostini, Novara, 2004, pp. 606-612.

3



http://www.cia.gov/cia/publications/factbook/print/id.html

L’ideologia alla base dei cinque principi della Pancasitla

Quando i giapponesi compresero che la loro sconfitta sarebbe stata inevitabile, essi
costituirono nel marzo del 1945, un comitato a maggioranza indonesiano, per la discussione
dell’indipendenza del Paese. Sukarno, un importante leader nazionalista, gioco un ruolo
importantissimo nel formulare i principi fondamentali su cui si sarebbe basata la Costituzione
dello stato indipendente indonesiano. Il suo discorso del 1 giugno 1945 , comprendeva i
cinque principi base detti Pancasila, che resero possibile un compromesso tra i musulmani
ortodossi che volevano si giungesse alla proclamazione di uno stato teocratico islamico, e
coloro che, musulmani moderati ¢ non musulmani, temevano 1’instaurarsi di una teocrazia
islamica fondamentalista, che avrebbe chiuso ogni possibile apertura democratica verso la
libera espressione culturale e religiosa delle minoranze.

Circa il 90% dei membri dei movimenti nazionalisti avevano ricevuto un’educazione
occidentale nel campo delle liberta civili e religiose ed erano desiderosi di dare origine a una
nazione dove I’aspetto della liberta di espressione culturale e religiosa fosse il fondamento
della nuova Costituzione indonesiana del 1945. Tra essi vi erano dei musulmani moderati che
da tempo riflettevano sull’importanza di armonizzare la Legge islamica con la legge
consuetudinaria indigena (‘adat). Essi videro nei valori democratici la realizzazione di quanto
contenuto nei cinque principi della Pancasila. | principi proponevano un modello democratico
unico nel suo genere, profondamente indonesiano, che non voleva riprodurre alcun modello
occidentale, salvo trarne ispirazione per poi dare origine ad una democrazia fondata sui
principi culturali propri dell’Indonesia.

Questi principi, contenuti nella Pancasila, ruotarono intorno ai concetti di nazionalismo
(kebangsaan); internazionalismo, e umanitarianismo (perikemanusiaan); democrazia e
rappresentanza (kerakjatan); giustizia sociale (keadilan social); fede in un solo Dio, Il
Tutt’Uno (ke-Tuhanan, oppure, pengakuan ke Tuhanan Jang Maha Esa).

Sukarno fu persuasivo nella sua presentazione della Psncasila, poiché nelle sue parole riusci a
conciliare il concetto dell’unicita di Dio, caro alla tradizione musulmana e cristiana, con la
fondazione delle istituzioni democratiche, basate sui principi della rappresentanza elettiva,
dell’uguaglianza tra tutti i cittadini indonesiani e del rispetto di tutte le espressioni culturali e
religiose che si riconoscevano nei principi sopra elencati. Il 7 giugno 1945, su autorizzazione
del governo d’occupazione giapponese, si giunse alla costituzione del Comitato preparatorio
per I’indipendenza indonesiana (Panitya Persiapan Kemerdekaan Indonesia — PPKI), con

Sukarno e Hatta rispettivamente Presidente e vicepresidente, con lo scopo specifico di studiare

® Cfr. Caldwell J. A. M., Dustur, xi - Indonesia, in Encyclopaedia of Islam, CD-Rom, Voll. 1-12, Koniklijke,
brill NV, Leiden, The Netherlands, 2004, pp. 38-39.

4



la forma migliore per il passaggio dei poteri dai giapponesi a un nuovo governo provvisorio
indonesiano. Il 22 giugno 1945, fu firmata la “Carta di Jakarta” da nove rappresentanti
nazionalisti, come preambolo della futura Costituzione indonesiana, che apri la strada a
Sukarno e a Hatta, per la proclamazione dell’indipendenza avvenuta il 17 agosto 1945, poco
dopo la resa incondizionata del Giappone. Il percorso della riforma islamica (Islah)°
indonesiana che porto all’indipendenza dell’Indonesia non fu cosa di un giorno, ma si baso
soprattutto sul lavoro di quei riformisti musulmani che sottolinearono I’importanza della
cultura indigena come fattore indispensabile per definire 1’identita della nascente nazione
indonesiana. Il primo punto in questione del dibattito intellettuale politico e giuridico tra i
musulmani modernisti e musulmani riformisti tradizionalisti (islamisti), fu il capire come
armonizzare 1’Islam con gli elementi etnici locali per sviluppare un concetto di religiosita che
tenesse conto del contesto culturale indonesiano. Fu subito chiaro che gli islamisti non
vedevano di buon occhio questi tentativi, in quanto intendevano introdurre nella prassi
religiosa e giuridica degli elementi non islamici, e quindi corruttori della purezza dell’Islam. Il
secondo punto in questione, sempre in relazione al conflitto tra modernisti e islamisti, toccava
gli stessi concetti di nazionalismo, riforma islamica e modernizzazione. Venne posta la
questione su come conciliare il grande sentimento nazionalistico e anti-colonialista, della
riforma islamica in Indonesia, che rivendicava I’identita musulmana in piena apertura con la
modernita e con il progresso, con un sentimento musulmano islamista tradizionalista, che si
opponeva ad ogni modernizzazione e ad ogni progresso, indicati come le cause della perdita
dei piu puri valori tradizionali islamici. In realta gli islamisti volevano costituire uno stato
teocratico con il Qur’an come Costituzione e la Shari‘a come Legge dello stato. Il terzo punto
in questione fu I’influenza del wahhabismo sulla riforma indonesiana, le cui idee politiche e
religiose si erano diffuse in Sumatra e in Java fin dalla fine XV1II secolo, e i cui insegnamenti
morali erano confluiti all’interno della corrente degli islamisti. Assieme alla wahhabiva, ma
con posizioni ideologiche opposte, si diffusero altri movimenti o sette religiose di matrice
sincretistica, che tentavano di armonizzare gli elementi religiosi e culturali di diverse religioni
e credenze, quali I’antico paganesimo indonesiano, la religione Indu, il Buddismo ed alcune
forme sincretistiche di Cristianesimo, con la religione islamica. In questo senso, vennero
utilizzati gli insegnamenti religioso-filosofici di queste credenze, collegati a delle pratiche
mistiche e magiche sifi, per la soddisfazione dell’anima dei credenti.

Il dibattito su questi temi si fece sempre piu acceso, ponendo 1’Is/am in rapporto col

pluralismo religioso indonesiano; rapporto che divenne conflittuale per 1’avversita della

® per il termine Isiah, vedi il glossario.



corrente islamista verso le altre forme religiose. I modernisti riconobbero 1’esistenza di tre
realta religiose e culturali principali, la religiosita tradizionale di tipo animistico; la religiosita
musulmana e la religiosita cristiana. Essi considerarono le tre espressioni religiose come parte
della stessa religiosita dell’Indonesia, nonché come fondamento dello stesso concetto
d’identita culturale indonesiana. A partire da tale identita 1 modernisti vollero promuovere il
loro programma di riforma politico-nazionalista. | tre elementi importanti della riforma
islamica in Indonesia possono essere sintetizzati nel seguente modo: 1) L’influenza delle idee
nazionaliste occidentali che gli intellettuali indonesiani introdussero nel Paese al loro ritorno
dall’Europa; 2) L’influenza dell’ideologia marxista, nella rigida forma del comunismo
sovietico e cinese, o nella forma piu diluita del revisionismo socialista; 3) Il puro e semplice
nazionalismo, che assunse lo scopo di autoaffermazione nazionale, con un forte accento anti-
colonialista.

La posizione gia ricordata di Sukarno della Psncasila, si pose come rivoluzione culturale
moderata, che riposava sull’aspetto religioso e politico. Essa assunse dei toni meno ideologici
e in un certo senso piu realistici delle tre posizioni elencate. Si trattd di un nazionalismo di
ampio respiro, che vide nei valori fondamentali indonesiani la base su cui costruire 1’idea di
una democrazia indonesiana. Fattore importante di questa nuova ideologia, fu il promuovere
la comune eredita culturale indonesiana come la vera base dell’identita religiosa e politica del
Paese. Infatti, I’Indonesia era costituita dalle particolarita etniche locali, profondamente
influenzate dalle diverse fedi monoteistiche. In questo senso la religione islamica avrebbe
avuto il compito di essere il fattore unificante, visto che circa il 90% della popolazione era
musulmana. Nella visione dei modernisti musulmani vi era la concezione di una nazione che
avesse come fattore culturale e religioso universale 1’ Islam, nel cui seno venivano riconosciute
tutte le altre tradizione religiose, che alla pari con la religione islamica cooperassero allo
sviluppo del Paese. Tale visione sarebbe stata possibile soltanto con un salto di qualita operato
dai musulmani stessi, cioe il riconoscere la realta di pluriculturalismo e pluralismo religioso
tipico dell’Indonesia. Era necessario, nel rispetto della propria ed altrui identita religiosa,
abbandonare una visione esclusivista dell’Zslam, in rapporto alle altre religioni, cioé il
considerare 1’Islam come 1’unica possibile religione indonesiana, con la conseguente
esclusione di tutte le altre identita culturali e religiose. Bisognava abbandonare 1’idea che per
affermare la propria identita islamica, bisognasse denigrare e squalificare le altre identita
religiose come inferiori 0 come luogo della corruzione morale. In questo senso, gli islamisti

dovevano porsi in un atteggiamento piu positivo verso le altre espressioni religiose



indonesiane, abbandonando la loro “matrice wahhabita” fondamentalista, di repulsione verso
tutto cio che non e puramente e unicamente islamico.

Su questi temi si inserisce il dibattito tra la scuola giuridica dell’ ‘adat e il movimento
islamista, che fu all’origine della formulazione della Costituzione indonesiana del 1945. La
scuola giuridica delle‘adat, reagi alla rigidita della posizione islamista attraverso un
approfondimento delle idee filosofiche che furono alla base dell’interpretazione di Sukarno
del gotong rayong, un’antica pratica javanese basata sull’aiuto reciproco di buon vicinato, che
venne poi esteso alle relazioni di mutuo soccorso tra i paesi del Sud-est asiatico. Sukarno
collego il gotong rayong alle idee socialiste di cameratismo, esteso a tutto il popolo
indonesiano, come il principio ideale per sviluppare I’identita indonesiana’ e promuovere la
pace e lo sviluppo tra le diverse realta etniche e religiose. Secondo il pensiero di Sukarno, il
gotong rayong doveva essere il metodo per I’edificazione del regno del Ratu adil.® Di pari
passo con il principio di mutuo soccorso ¢ di solidarieta fu proposto 1’istituzione indonesiana
d’ispirazione democratica del “Consiglio generale” o musyawara (arabo, mushawara), a cui
parteciparono tutti i gruppi politici, al fine di raggiungere delle decisioni unanimi, o mufakat
(arabo, muwafaqa, 0 mutuo consenso).

Questi concetti ed altri ancora, sottolinerono il continuo riferimento di Sukarno alla
cultura islamica ed espressero la radicale riforma che egli introdusse, nell’antica prassi
islamica che prevedeva che nell’Islam, coloro che partecipavano al Consiglio generale
dovevano essere solo i fedeli appartenenti alla Umma Islamiya, ma che nell’interpretazione di
Sukarno potevano essere anche i rappresentanti di tutti i gruppi etnici e religiosi indonesiani.
In questo senso, Sukarno sottolined dal punto di vista politico ed istituzionale, che nessuna
religione poteva avere un ruolo predominante nella realizzazione dell’unita nazionale e che in
ogni caso il legame che univa le genti indonesiane non poteva essere solo un fatto
istituzionale, ma innanzitutto un fatto religioso. Come conseguenza, egli sottolined che il
“legame religioso assoluto”, che univa tutto il popolo indonesiano doveva venire ancora prima
dell’appartenenza alle singole religioni. Questo legame religioso assoluto era la fede nel
“Tutt’Uno Divino”, che venne chiesta ad ogni singolo cittadino; fede che era presente nelle

differenti dottrine religiose in termini piu specifici. Sukarno volle sottolineare che il fattore

" Cfr. Nicelli P., Islah in Indonesia...op. cit., p. 31.

81l Ratu adil (Re giusto), & I’equivalente del “Re messianico”, di tradizione religiosa javanese. Questo re creera
in futuro il nuovo ordine mondiale dal caos. Gli ordini religiosi, che sono stati originati da questa credenza
messianica, hanno in comune alcuni elementi dello sciismo, delle religioni induista e buddista. Coloro che
credono in questa dottrina aspettano la venuta del Mahdr, della decima avatara di Vishnu e del Buddha Maitreya.
Nel nome di questo re viene contemplato I’elemento del cokro, che ¢ I’arma letale di Visnu e che opera la
giustizia. Sukarno trovo in questa credenza le basi politiche per la possibile ricostruzione religiosa, sociale e
politica della giustizia e dell’armonia indonesiana.



determinante dell’identita indonesiana, su cui poi fondare 1’identita nazionale, era la religiosita

dell’essere umano in quanto tale e non tanto 1’appartenenza ad una singola religione.

Secondo il Nostro, questa doveva essere la chiave di interpretazione del primo e del
terzo pilastro della Pancasila. Per un cittadino, il scegliere una religione specifica diventava
un atto di liberta personale, attraverso il quale egli esprimeva la religiosita dell’essere umano
in quanto tale; scelta che secondo Sukarno doveva avvenire prima ancora della scelta specifica
rispetto a questa o a quella tradizione religiosa.

Su queste basi filosofiche e politiche, Sukarno propose 1’ideologia della Pancasila, nei Suoi

cingue pilastri, come modello di unificazione nazionale:

1. Ketuhanan Yang Maha Esa (Il Tutto Uno Divino),

2. Kemanusiaanan yang adil dan baradab (Un’umanita giusta e civilizzata),

3. Persatuan Indonesia (L’unita indonesiana),

4. Kerakyatan yang dipimpin oleh hikmat kebijaksanaan dalam permusyawaratan
perwakilan (Una democrazia, gestita attraverso una deliberazione prudente all’interno del
Consiglio generale dei rappresentanti del popolo),

5. Keadilan social (Giustizia sociale).

Su questa spinta riformista modernista, la Scuola giuridica delle ‘@Gdat ripercorse il
pensiero politico e filosofico di Sukarno unendolo ai concetti di giustizia e d’armonia che
furono gli obbiettivi di C. van Vollenhoven, un intellettuale olandese di Leida, che insegno a
molti studenti indonesiani musulmani il metodo di scoprire ed esaminare le strutture generali e
fondamentali dei sistemi giuridici indigeni, detti ‘adat. La Scuola giuridica delle ‘adat
comincio a studiare questi sistemi diversi, giungendo alla conclusione che essi potevano
essere considerati i fattori portanti della comune cultura giuridica indonesiana, su cui fondare i
principi costituzionali ispirati alla Pancasila. Da qui la Scuola propose un passo politico
importante, cioe la separazione tra la sfera religiosa e quella dello stato, al fine di promuovere
una migliore realizzazione di un ordinamento giuridico, libero da ogni ingerenza religiosa. Gli
islamisti, toccati su uno dei temi piu controversi del pensiero islamico, si opposero con forza a
guesta proposta, difendendo la teoria tradizionale della societa teocratica islamica, che vede la
perfetta unita tra sfera religiosa e la sfera sociale, di cui I’Zslam, la vera fede, ¢ 1’elemento
fondante. Venne qui minata la concezione stessa di “Califfato di A/lah nel mondo”, cio¢ il
potere religioso e politico di Dio nel mondo, attuato attraverso 1’esercizio del potere temporale
del Califfato. Infatti, compito del Califfo, come poi lo fu del Sultano e di ogni altro leader
politico, fu quello di realizzare la volonta di A/lah nel mondo, difendendo e promuovendo

UIslam.



Dal 1999 al 2012

Alle elezioni presidenziali del 1999, usci vincitore Abdurrahman Wahid, sconfiggendo
Megawati Sukarnoputri, in un clima di sorpresa e di violente proteste dei sostenitori del PDI-
P, nella maggior parte delle citta indonesiane. Cio che prevalse soprattutto negli ambienti
politici musulmani furono i dubbi, circa la saggezza di una donna come Presidente a guida del
Paese,’ soprattutto dopo le accuse di inesperienza politica, che furono mosse a Megawati. In
realta la leader del PDI-P non riusci, nel poco tempo che le rimase tra le elezioni generali e
quelle presidenziali, a costituire in Parlamento una coalizione politica che le permettesse di
assicurarsi la vittoria alle elezioni presidenziali. Tuttavia, Megawati riusci ad ottenere la vice-
presidenza.

Dal 1999 al 2001, Abdurrahman Wahid, dovette affrontare i problemi inerenti agli
scontri etnici in Maluku e le elezioni libere nell’isola di Timor, che votd per I’indipendenza.
Con il referendum popolare, Timor passo sotto I’amministrazione dell’ONU, che segui
I’intero processo referendario. Altri problemi giunsero con due scandali finanziari che
coinvolsero il Presidente nel 2000. Il primo riguardo 1’appropriazione indebita di fondi
dall’agenzia logistica di stato; il secondo invece tocco la sparizione dei fondi per gli aiuti
umanitari donati al governo indonesiano dal Sultano del Brunei. Vi furono inoltre le proteste
separatiste nell’Irian Jaya (Papua occidentale), che da sempre chiedeva un referendum per
I’indipendenza dall’Indonesia, e lo scoppio delle violenze etniche in Kalimantan tra i Dayak e
1 Maduresi. L’incapacita di far fronte a questi problemi unita all’accusa di corruzione e
d’incompetenza, porto il Parlamento a dimettere il Presidente Wahid, lasciando la strada
libera alla vicepresidente Magawati per prenderne il posto.

Nel 2002, fu inaugurata la Corte indonesiana per i diritti umani, che subito indago le
Forze armate per le atrocita commesse a Timor, dopo il voto referendario d’indipendenza del
1999 Nello stesso anno si arrivo ad un accordo tra il governo indonesiano e Timor-est, per la
normalizzazione delle relazioni diplomatiche verso la piena indipendenza della regione.
Nell’ottobre dello stesso anno si verificarono gli attacchi terroristici di Bali, al Kuta Beach
Nightclub District, che uccisero 202 turisti, molti di essi stranieri, e 1’esplosione di Sanur
(Kuta), vicino all’ambasciata degli Stati Uniti d’America.

Nel coso dell’inchiesta sugli attentati, il religioso Abu Bakar Ba‘shir, uomo grandemente
rispettato nel mondo islamico indonesiano, fu accusato di essere la guida spirituale della al-

Jam ‘iya al-Islamiya (Organizzazione islamica), il gruppo terroristico indonesiano legato ad al-

° Cfr., AA. VV., Megawati Confirmed Indonesia Victor, in Indonesia Elections, Special Report,
in http://news.bbc.co.uk/1/hi/events/indonesia/special_report/default.stm , February 27, 2001, Published at 12:27
GMT, p. 2.



http://news.bbc.co.uk/1/hi/events/indonesia/special_report/default.stm

Qd‘ida e di essere stato ’ispiratore degli attentati e 1’ideatore dell’attentato al Presidente
Megawati. Ba‘shir, che per queste accuse fu condannato nel 2005, a due anni e mezzo di
carcere, non ¢ un religioso da poco conto. Egli ¢ il rettore della scuola musulmana in Solo
(Java), nonche il prestigioso rappresentante del Consiglio esecutivo dei Mujahideen, fondato a
Jogyakarta nel 2000, quale punto di riferimento per gli integralisti islamici, che hanno lo
scopo di fare dell’Indonesia una repubblica islamica. Ba‘shir non ¢ estraneo alla prigione.
Infatti, fu imprigionato alla fine degli anni settanta da Suharto, per sovversione e per
istigazione alla costituzione di uno stato islamico, chiamando i musulmani all’osservanza
stretta della Shari‘a.

Oltre a Ba‘shir, furono condannati altri integralisti quali Arozi bin Nurhasyim, 1’imam
Samudra, ‘Alf Imron, ‘Alf Guffron Mukhlas, Idris (alias Jhoni Hendrawan — Genbrot), nonché
Azhari Husin e Dulmatin.

Sempre nel 2002 , fu siglato a Ginevra ’accordo di pace tra il governo e il Movimento
separatista per Aceh libera 0 GAM, concludendo cosi 26 anni di ribellione e di violenza. In
cambio del disarmo del Gam, il governo promise I’autonomia alla regione e le elezioni libere.
Tuttavia, I’accordo durd poco. Infatti nel maggio del 2003 , in seguito a un’offensiva militare
governativa contro il GAM, le ostilita ripresero e il governo impose la legge marziale in tutta
la regione dei Aceh. Nell’aprile del 2004, 1l Golkar vinse le elezioni generali col 21.6% delle
preferenze, sconfiggendo il PDI-P, che perse 45 seggi in Parlamento e nel luglio dello stesso
anno il Presidente Megawati perse le elezioni presidenziali, vinte dal suo rivale Susilo
Bambang Yudhoyono (entrato in carica dal 20 ottobre 2004), considerato dall’opinione
pubblica indonesiana e internazionale un musulmano integro e moderato nelle sue posizioni
politiche. Yudhoyono é stato rieletto presidente e capo del governo 1’8 luglio 2009.

Susilo si é presentato come uno strenuo oppositore del radicalismo islamico, soprattutto
durante gli attacchi a Bali e successivamente durante le esplosioni all’Hotel Marriott in
Jakarta del 2003, dove morirono 14 persone. La stessa fermezza la mostro durante 1’attacco
all’ambasciata australiana in Jakarta del 2004, quando, in seguito all’esplosione di un’auto-
bomba, morirono 9 persone e ne furono ferite piu di 180. Tra i punti importanti della sua
agenda politica, vi sono i processi di pace nelle regioni delle Molucche, di Aceh, del Borneo e

della Papua occidentale.

10



11



