
 1 

MALAYSIA, FILIPPINE E INDONESIA 

SINTESI PER LA CONFERENZA 

Dr. p. Paolo Nicelli, PIME 

 

 

         La Malaysia è attualmente una federazione di monarchie costituzionali, che si estende 

su una superficie di 330.803 Kmq, con una popolazione di circa 27.565.821 (cens. 2010) di 

abitanti e una densità di 83 abitanti per kmq. La capitale è Kuala Lumpur, ma la nuova sede 

governativa è Putrajaya. Il capo della Federazione è Mizan Zainal Abidin, rajah dello stato di 

Terengganu, in carica dal 13 dicembre 2006. Il Primo ministro è Najib bin Tun Abdul 

Razak, appartenente al partito UMNO, in carica dal 3 aprile 2009. L’80% della 

popolazione è concentrata nella parte peninsulare, composta da tre principali componenti 

etniche, quella Malay, 65.1 %, quella indiana, 7,7% e quella cinese, 26%. In più vi sono altri 

gruppi etnici tradizionali, 1,2 %. Il Paese è costituito da varie religioni: i musulmani sono 

circa il 60,4%, i buddisti il 19,2%, i cristiani il 9,1%, gli induisti il 6,3%, le religioni popolari 

cinesi il 2,6%, gli animisti il 2,4%. La lingua ufficiale è il Bahasi Malaysia, seguito 

dall’Inglese, dal Tamil e dai vari dialetti cinesi 
1
.  

 

         Le Filippine sono un arcipelago di più di settemila isole, situato tra l’Oceano pacifico, il 

Mar delle Celebes e il Mar della Cina meridionale. Undici isole più grandi ne costituiscono il 

92% dell’intero territorio: Luzon, Mindanao, Samar, Negros, Palawan, Panay, Mindoro, 

Leyte, Cebu, Bohol e Masbate. La popolazione raggiunge gli 87.857.473 abitanti, con una 

densità di poco più di 273 abitanti per Kmq, e la sua capitale, Manila, ne ha circa 12.000.000.  

Più del 61% dell’intera popolazione vive nei grandi centri urbani sia del nord che del sud del 

Paese, dove cerca di procurarsi un lavoro più redditizio rispetto quello della coltivazione dei 

campi nelle zone rurali. Questi numeri ci fanno capire quanto sia concentrata la popolazione in 

un territorio che raggiunge i 300.076 Kmq.
2
  

         Al pari di tutto l’arcipelago malaysiano, anche nelle Filippine vi sono diversi gruppi 

etnici come: i neomalesi 40%; gli indonesiani 30%; i cinesi 10%; i paleomalesi 10%; gli 

indiani 5%; le popolazioni autoctone ed altri 5%, già presenti nelle Filippine ancora prima 

dell’arrivo dei commercianti arabi, intorno al XIV secolo , e di quelli spagnoli a partire dal 

                                                 
1
 Cfr. Calendario Atlante De Agostani, 2012, GEOnext- Istituto Geografico De Agostini, Novara, 2011, pp. 774-

779. 
2
 Cfr. CIA – The World Factbook – Philippines,  

in: http://www.cia.gov/cia/publications/factbook/print/rp.html   del 29/12/2005, pp.1-12. 

http://www.cia.gov/cia/publications/factbook/print/rp.html


 2 

XVI secolo   Questi gruppi presenti sul territorio parlano più di 138 dialetti, mantenendo il 

Tagalog come lingua nazionale e il Cebuano come lingua franca, parlata soprattutto 

nell’arcipelago delle Visayas e nell’isola di Mindanao. Viene parlato anche l’inglese, 

introdotto dagli americani a partire dal 1898, anno del passaggio delle Filippine dalla 

Spagna agli Stati Uniti, e lo Spagnolo, ormai non più così diffuso come ai tempi della 

presenza coloniale spagnola nel Paese.  

         Nelle Filippine vi sono diverse religioni: i cattolici con l’82,9%; a seguire i protestanti 

con il 5,4% in crescita costante; i musulmani con il 5%, maggiormente presenti nell’isola di 

Mindanao e nelle isole limitrofe; i buddisti con circa il 3%; i membri dell’Iglesia ni Kristo, 

con il 2,3%, e quelli della chiesa Aglipayan con il 2%; per finire poi con le popolazioni tribali 

animiste che raggiungono il 2,2%
3
. 

         Le Filippine sono una Repubblica presidenziale a base costituzionale, con una Camera 

dei Deputati, dove sono rappresentati diversi partiti. Il Presidente e capo del governo uscente è 

Gloria Makapagal Arroyo, eletta vicepresidente l’11 maggio 1998; subentrata nella carica 

presidenziale il 20 gennaio 2001  e successivamente confermata in seguito delle elezioni del 

10 maggio 2004. Attualmente, il Presidente e capo del governo in carica è Benigno “Noynoy” 

Simeon Cojuangco Aquino III, eletto il 10 maggio del 2010, in carica dal 30 giugno 2010. 

Nell’agosto del 2003, ci fu a Manila un tentativo di “presunto colpo di stato”, organizzato dai 

ranghi medio bassi dell’esercito, e non appoggiato dai ranghi più alti,  che fu subito sventato 

dalle autorità governative.  

          Nell 2004, Gloria M. Arroyo vinse le elezioni presidenziali con uno scarto di voti 

piuttosto ridotto, rispetto a quelli ottenuti dal candidato dell’opposizione Fernando Poe jr., 

dopo una campagna elettorale che fu caratterizzata da un clima di grave agitazione, che causò 

oltre 120 morti e diversi feriti, con in più sospetti di brogli elettorali, sia da parte 

dell’opposizione che dalla comunità internazionale. A questa situazione si aggiunge il 

problema dell’aumento della povertà, con circa il 60% della popolazione che vive con poco 

più di due dollari al giorno, e la continua guerriglia musulmana antigovernativa nel sud del 

Paese, che da origine a ripetuti scontri con l’esercito filippino, costringendo la popolazione a 

migrare da un posto all’altro del Paese, in cerca di sicurezza e di migliori condizioni di vita. 

La povertà e il sottosviluppo, soprattutto delle zone rurali diventano così la cause principali 

del degrado umano ed economico del Paese, dove la ribellione, sia essa a matrice islamica o 

                                                 
3
 Cfr. Calendario Atlante De Agostini 2005, GEOnext - Istituto Geografico De Agostini, Novara, 2004, pp. 485-

490.  

  



 3 

comunista estremista, trova alimento in un conflitto senza fine, mietendo  vittime soprattutto 

tra la popolazione. 

Per ciò che riguarda la comunità musulmana, bisogna dire che il problema che essa affronta 

quotidianamente riguarda il difficile cammino di comprensione della propria identità sia essa 

etnica che religiosa, in un contesto culturale e sociale che non è fondamentalmente islamico. 

La società filippina è senza dubbio orientale e asiatica, con però una forte influenza 

occidentale di origine spagnola e americana, dove la cultura dominante è quella cristiana, 

grazie all’opera evangelizzatrice dei missionari spagnoli e filippini. Il processo di 

cristianizzazione dell’arcipelago, è continuato anche sotto il protettorato americano. 

 

         L’Indonesia è uno Stato Repubblicano dal 17 agosto 1945, che conquistò 

definitivamente l’indipendenza solo a partire dal 1949, con il ritiro delle truppe coloniali 

olandesi. La Costituzione indonesiana, promulgata il 7 agosto 1945, prevede che il Presidente 

della Repubblica stia in carica per cinque anni ed eserciti il potere esecutivo, con l’ausilio del 

Consiglio dei ministri e del Congresso del popolo. Quest’ultimo esercita il potere legislativo 

ed è composto da 462 membri, eletti con un mandato di cinque anni, coadiuvato da 38 militari 

di nomina governativa. Il sistema giudiziario è costituito dal diritto olandese e da norme 

consuetudinarie locali (‘ādāt), ed opera attraverso un sistema differenziato per i procedimenti 

giudiziari, che tiene conto dei diversi gruppi etnici territoriali indonesiani. Nella regione di 

Aceh, fin dal marzo del 2002, è in vigore la Sharī‘a (Legge islamica).  

         La popolazione è di 241.937.879 abitanti su una superficie territoriale di 1.890.754 

Kmq, con una densità di più di 114 abitanti per Kmq.  Essa è composta da circa 300 etnie, 

divise in due gruppi, i protomalaysiani, a cui appartengono anche le popolazioni tradizionali ei 

Dayak e dei Murut del Borneo, e i deuteromalaysiani, di maggioranza musulmana e di lingua 

e cultura Malay. I gruppi etnici più importanti sono: i Javanesi 45%, i Sundanesi 14%, i 

Maduresi 7,5%, e a seguire i Malaysiani delle coste 5%, e altri gruppi 26%. Le comunità 

religiose sono: i musulmani 88%, i cristiani protestanti 5%, i cristiani cattolici 3%, e a seguire 

gli induisti 2%, i buddisti 1% e altri gruppi 1%. Le lingue parlate sono: il Bahasa Indonesia, di 

origine Malay, che è la lingua ufficiale, seguita poi dall’Inglese, dall’Olandese e dalle lingue 

locali di cui il Javanese è la più parlata
4
.  

 

 

                                                 
4
 Cfr. CIA – The World Factbook – Indonesia,  

in: http://www.cia.gov/cia/publications/factbook/print/id.html del 21/03/2006, pp.1-10; cfr. Calendario Atlante 

De Agostini 2005, GEOnext - Istituto Geografico De Agostini, Novara, 2004, pp. 606-612.  

http://www.cia.gov/cia/publications/factbook/print/id.html


 4 

L’ideologia alla base dei cinque principi della Pancasīla 

         Quando i giapponesi compresero che la loro sconfitta sarebbe stata inevitabile, essi 

costituirono nel marzo del 1945, un comitato a maggioranza indonesiano, per la discussione 

dell’indipendenza del Paese. Sukarno, un importante leader nazionalista, giocò un ruolo 

importantissimo nel formulare i principi fondamentali su cui si sarebbe basata la Costituzione 

dello stato indipendente indonesiano. Il suo discorso del 1 giugno 1945 , comprendeva i 

cinque principi base detti Pancasīla, che resero possibile un compromesso tra i musulmani 

ortodossi che volevano si giungesse alla proclamazione di uno stato teocratico islamico, e 

coloro che, musulmani moderati e non musulmani, temevano l’instaurarsi di una teocrazia 

islamica fondamentalista, che avrebbe chiuso ogni possibile apertura democratica verso la 

libera espressione culturale e religiosa delle minoranze.  

         Circa il 90% dei membri dei movimenti nazionalisti avevano ricevuto un’educazione 

occidentale nel campo delle libertà civili e religiose ed erano desiderosi di dare origine a una 

nazione dove l’aspetto della libertà di espressione culturale e religiosa fosse il fondamento 

della nuova Costituzione indonesiana del 1945. Tra essi vi erano dei musulmani moderati che 

da tempo riflettevano sull’importanza di armonizzare la Legge islamica con la legge 

consuetudinaria indigena (‘ādāt). Essi videro nei valori democratici la realizzazione di quanto 

contenuto nei cinque principi della Pancasīla. I principi proponevano un modello democratico 

unico nel suo genere, profondamente indonesiano, che non voleva riprodurre alcun modello 

occidentale, salvo trarne ispirazione per poi dare origine ad una democrazia fondata sui 

principi culturali propri dell’Indonesia.  

         Questi principi, contenuti nella Pancasīla, ruotarono intorno ai concetti di nazionalismo 

(kebangsaan); internazionalismo, e umanitarianismo (perikemanusiaan); democrazia e 

rappresentanza (kerakjatan); giustizia sociale (keadilan social); fede in un solo Dio, Il 

Tutt’Uno (ke-Tuhanan, oppure, pengakuan ke Tuhanan Jang Maha Esa).
5
  

Sukarno fu persuasivo nella sua presentazione della Psncasīla, poiché nelle sue parole riuscì a 

conciliare il concetto dell’unicità di Dio, caro alla tradizione musulmana e cristiana, con la 

fondazione delle istituzioni democratiche, basate sui principi della rappresentanza elettiva, 

dell’uguaglianza tra tutti i cittadini indonesiani e del rispetto di tutte le espressioni culturali e 

religiose che si riconoscevano nei principi sopra elencati. Il 7 giugno 1945, su autorizzazione 

del governo d’occupazione giapponese, si giunse alla costituzione del Comitato preparatorio 

per l’indipendenza indonesiana (Panitya Persiapan Kemerdekaan Indonesia – PPKI), con 

Sukarno e Hatta rispettivamente Presidente e vicepresidente, con lo scopo specifico di studiare 

                                                 
5
 Cfr. Caldwell J. A. M., Dustur, xi - Indonesia, in Encyclopaedia of Islām, CD-Rom, Voll. 1-12, Koniklijke, 

brill NV, Leiden, The Netherlands, 2004, pp. 38-39. 



 5 

la forma migliore per il passaggio dei poteri dai giapponesi a un nuovo governo provvisorio 

indonesiano. Il 22 giugno 1945, fu firmata la “Carta di Jakarta” da nove rappresentanti 

nazionalisti, come preambolo della futura Costituzione indonesiana, che aprì la strada a 

Sukarno e a Hatta, per la proclamazione dell’indipendenza avvenuta il 17 agosto 1945, poco 

dopo la resa incondizionata del Giappone. Il percorso della riforma islamica (Islāh)
6
 

indonesiana che portò all’indipendenza dell’Indonesia non fu cosa di un giorno, ma si basò 

soprattutto sul lavoro di quei riformisti musulmani che sottolinearono l’importanza della 

cultura indigena come fattore indispensabile per definire l’identità della nascente nazione 

indonesiana. Il primo punto in questione del dibattito intellettuale politico e giuridico tra i 

musulmani modernisti e musulmani riformisti tradizionalisti (islamisti), fu il capire come 

armonizzare l’Islām con gli elementi etnici locali per sviluppare un concetto di religiosità che 

tenesse conto del contesto culturale indonesiano. Fu subito chiaro che gli islamisti non 

vedevano di buon occhio questi tentativi, in quanto intendevano introdurre nella prassi 

religiosa e giuridica degli elementi non islamici, e quindi corruttori della purezza dell’Islām. Il 

secondo punto in questione, sempre in relazione al conflitto tra modernisti e islamisti, toccava 

gli stessi concetti di nazionalismo, riforma islamica e modernizzazione. Venne posta la 

questione su come conciliare il grande sentimento nazionalistico e anti-colonialista, della 

riforma islamica in Indonesia, che rivendicava l’identità musulmana in piena apertura con la  

modernità e con il progresso, con un sentimento musulmano islamista tradizionalista, che si 

opponeva ad ogni modernizzazione e ad ogni progresso, indicati come le cause della perdita 

dei più puri valori tradizionali islamici. In realtà gli islamisti volevano costituire uno stato 

teocratico con il Qur’ān come Costituzione e la Sharī‘a come Legge dello stato. Il terzo punto 

in questione fu l’influenza del wahhābismo sulla riforma indonesiana, le cui idee politiche e 

religiose si erano diffuse in Sumatra e in Java fin dalla fine XVIII secolo, e i cui insegnamenti 

morali erano confluiti all’interno della corrente degli islamisti. Assieme alla wahhābīya, ma 

con posizioni ideologiche opposte, si diffusero altri movimenti o sette religiose di matrice 

sincretistica, che tentavano di armonizzare gli elementi religiosi e culturali di diverse religioni 

e credenze, quali l’antico paganesimo indonesiano, la religione Indù, il Buddismo ed alcune 

forme sincretistiche di Cristianesimo, con la religione islamica. In questo senso, vennero 

utilizzati gli insegnamenti religioso-filosofici di queste credenze, collegati a delle pratiche 

mistiche e magiche sūfī, per la soddisfazione dell’anima dei credenti. 

         Il dibattito su questi temi si fece sempre più acceso, ponendo l’Islām in rapporto col 

pluralismo religioso indonesiano; rapporto che divenne conflittuale per l’avversità della 

                                                 
6
 Per il termine Islāh, vedi il glossario.  



 6 

corrente islamista verso le altre forme religiose. I modernisti riconobbero l’esistenza di tre 

realtà religiose e culturali principali, la religiosità tradizionale di tipo animistico; la religiosità 

musulmana e la religiosità cristiana. Essi considerarono le tre espressioni religiose come parte 

della stessa religiosità dell’Indonesia, nonché come fondamento dello stesso concetto 

d’identità culturale indonesiana. A partire da tale identità i modernisti vollero promuovere il 

loro programma di riforma politico-nazionalista. I tre elementi importanti della riforma 

islamica in Indonesia possono essere sintetizzati nel seguente modo: 1) L’influenza delle idee 

nazionaliste occidentali che gli intellettuali indonesiani introdussero nel Paese al loro ritorno 

dall’Europa; 2) L’influenza dell’ideologia marxista, nella rigida forma del comunismo 

sovietico e cinese, o nella forma più diluita del revisionismo socialista; 3) Il puro e semplice 

nazionalismo, che assunse lo scopo di autoaffermazione nazionale, con un forte accento anti-

colonialista.  

         La posizione già ricordata di Sukarno della Psncasīla, si pose come rivoluzione culturale 

moderata, che riposava sull’aspetto religioso e politico. Essa assunse dei toni meno ideologici 

e in un certo senso più realistici delle tre posizioni elencate. Si trattò di un nazionalismo di 

ampio respiro, che vide nei valori fondamentali indonesiani la base su cui costruire l’idea di 

una democrazia indonesiana. Fattore importante di questa nuova ideologia, fu il promuovere 

la comune eredità culturale indonesiana come la vera base dell’identità religiosa e politica del 

Paese. Infatti, l’Indonesia era costituita dalle particolarità etniche locali, profondamente 

influenzate dalle diverse fedi monoteistiche. In questo senso la religione islamica avrebbe 

avuto il compito di essere il fattore unificante, visto che circa il 90% della popolazione era 

musulmana. Nella visione dei modernisti musulmani vi era la concezione di una nazione che 

avesse come fattore culturale e religioso universale l’Islām, nel cui seno venivano riconosciute 

tutte le altre tradizione religiose, che alla pari con la religione islamica cooperassero allo 

sviluppo del Paese. Tale visione sarebbe stata possibile soltanto con un salto di qualità operato 

dai musulmani stessi, cioè il riconoscere la realtà di pluriculturalismo e pluralismo religioso 

tipico dell’Indonesia. Era necessario, nel rispetto della propria ed altrui identità religiosa, 

abbandonare una visione esclusivista dell’Islām, in rapporto alle altre religioni, cioè il 

considerare l’Islām come l’unica possibile religione indonesiana, con la conseguente 

esclusione di tutte le altre identità culturali e religiose. Bisognava abbandonare l’idea che per 

affermare la propria identità islamica, bisognasse denigrare e squalificare le altre identità 

religiose come inferiori o come luogo della corruzione morale. In questo senso, gli islamisti 

dovevano porsi in un atteggiamento più positivo verso le altre espressioni religiose 



 7 

indonesiane, abbandonando la loro “matrice wahhābita” fondamentalista, di repulsione verso 

tutto ciò che non è puramente e unicamente islamico. 

         Su questi temi si inserisce il dibattito tra la scuola giuridica dell’‘ādāt e il movimento 

islamista, che fu all’origine della formulazione della Costituzione indonesiana del 1945. La 

scuola giuridica delle‘ādāt, reagì alla rigidità della posizione islamista attraverso un 

approfondimento delle idee filosofiche che furono alla base dell’interpretazione di Sukarno 

del gotong rayong, un’antica pratica javanese basata sull’aiuto reciproco di buon vicinato, che 

venne poi esteso alle relazioni di mutuo soccorso tra i paesi del Sud-est asiatico. Sukarno 

collegò il gotong rayong alle idee socialiste di cameratismo, esteso a tutto il popolo 

indonesiano, come il principio ideale per sviluppare l’identità indonesiana
7
 e promuovere la 

pace e lo sviluppo tra le diverse realtà etniche e religiose. Secondo il pensiero di Sukarno, il 

gotong rayong doveva essere il metodo per l’edificazione del regno del Ratu adil.
8
 Di pari 

passo con il principio di mutuo soccorso e di solidarietà fu proposto l’istituzione indonesiana 

d’ispirazione democratica del “Consiglio generale” o musyawara (arabo, mushāwara), a cui 

parteciparono tutti i gruppi politici, al fine di raggiungere delle decisioni unanimi, o mufakat 

(arabo, muwāfaqa, o mutuo consenso).  

         Questi concetti ed altri ancora, sottolinerono il continuo riferimento di Sukarno alla 

cultura islamica ed espressero la radicale riforma che egli introdusse, nell’antica prassi 

islamica che prevedeva che nell’Islām, coloro che partecipavano al Consiglio generale 

dovevano essere solo i fedeli appartenenti alla Umma Islāmīya, ma che nell’interpretazione di 

Sukarno potevano essere anche i rappresentanti di tutti i gruppi etnici e religiosi indonesiani. 

In questo senso, Sukarno sottolineò dal punto di vista politico ed istituzionale, che nessuna 

religione poteva avere un ruolo predominante nella realizzazione dell’unità nazionale e che in 

ogni caso il legame che univa le genti indonesiane non poteva essere solo un fatto 

istituzionale, ma innanzitutto un fatto religioso. Come conseguenza, egli sottolineò che il 

“legame religioso assoluto”, che univa tutto il popolo indonesiano doveva venire ancora prima 

dell’appartenenza alle singole religioni. Questo legame religioso assoluto era la fede nel 

“Tutt’Uno Divino”, che venne chiesta ad ogni singolo cittadino; fede che era presente nelle 

differenti dottrine religiose in termini più specifici. Sukarno volle sottolineare che il fattore 

                                                 
7
 Cfr. Nicelli P., Islāh in Indonesia…op. cit., p. 31.  

8
Il Ratu adil (Re giusto), è l’equivalente del “Re messianico”, di tradizione religiosa javanese. Questo re creerà 

in futuro il nuovo ordine mondiale dal caos. Gli ordini religiosi, che sono stati originati da questa credenza 

messianica, hanno in comune alcuni elementi dello sciismo, delle religioni induista e buddista. Coloro che 

credono in questa dottrina aspettano la venuta del Mahdī, della decima avatara di Vishnù e del Buddha Maitreya. 

Nel nome di questo re viene contemplato l’elemento del cokro, che è l’arma letale di Visnù e che opera la 

giustizia. Sukarno trovo in questa credenza le basi politiche per la possibile ricostruzione religiosa, sociale e 

politica della giustizia e dell’armonia indonesiana. 

 



 8 

determinante dell’identità indonesiana, su cui poi fondare l’identità nazionale, era la religiosità 

dell’essere umano in quanto tale e non tanto l’appartenenza ad una singola religione.  

         Secondo il Nostro, questa doveva essere la chiave di interpretazione del primo e del 

terzo pilastro della Pancasīla. Per un cittadino, il scegliere una religione specifica diventava 

un atto di libertà personale, attraverso il quale egli esprimeva la religiosità dell’essere umano 

in quanto tale; scelta che secondo Sukarno doveva avvenire prima ancora della scelta specifica 

rispetto a questa o a quella tradizione religiosa.  

Su queste basi filosofiche e politiche, Sukarno propose l’ideologia della Pancasīla, nei suoi 

cinque pilastri, come modello di unificazione nazionale:  

1. Ketuhanan Yang Maha Esa (Il Tutto Uno Divino), 

2. Kemanusiaanan yang adil dan baradab (Un’umanità giusta e civilizzata),  

3. Persatuan Indonesia (L’unità indonesiana), 

4. Kerakyatan yang dipimpin oleh hikmat kebijaksanaan dalam permusyawaratan 

perwakilan (Una democrazia, gestita attraverso una deliberazione prudente all’interno del 

Consiglio generale dei rappresentanti del popolo), 

5. Keadilan social (Giustizia sociale). 

         Su questa spinta riformista modernista, la Scuola giuridica delle‘ādāt ripercorse il 

pensiero politico e filosofico di Sukarno unendolo ai concetti di giustizia e d’armonia che 

furono gli obbiettivi di C. van Vollenhoven, un intellettuale olandese di Leida, che insegnò a 

molti studenti indonesiani musulmani il metodo di scoprire ed esaminare le strutture generali e 

fondamentali dei sistemi giuridici indigeni, detti ‘ādāt. La Scuola giuridica delle‘ādāt 

cominciò a studiare questi sistemi diversi, giungendo alla conclusione che essi potevano 

essere considerati i fattori portanti della comune cultura giuridica indonesiana, su cui fondare i 

principi costituzionali ispirati alla Pancasīla. Da qui la Scuola propose un passo politico 

importante, cioè la separazione tra la sfera religiosa e quella dello stato, al fine di promuovere 

una migliore realizzazione di un ordinamento giuridico, libero da ogni ingerenza religiosa. Gli 

islamisti, toccati su uno dei temi più controversi del pensiero islamico, si opposero con forza a 

questa proposta, difendendo la teoria tradizionale della società teocratica islamica, che vede la 

perfetta unità tra sfera religiosa e la sfera sociale, di cui l’Islām, la vera fede, è l’elemento 

fondante. Venne qui minata la concezione stessa di “Califfato di Allāh nel mondo”, cioè il 

potere religioso e politico di Dio nel mondo, attuato attraverso l’esercizio del potere temporale 

del Califfato. Infatti, compito del Califfo, come poi lo fu del Sultano e di ogni altro leader 

politico, fu quello di realizzare la volontà di Allāh nel mondo, difendendo e promuovendo 

l’Islām.  



 9 

Dal 1999 al 2012 

Alle elezioni presidenziali del 1999, uscì vincitore Abdurrahman Wahid, sconfiggendo 

Megawati Sukarnoputri, in un clima di sorpresa e di violente proteste dei sostenitori del PDI-

P, nella maggior parte delle città indonesiane. Ciò che prevalse soprattutto negli ambienti 

politici musulmani furono i dubbi, circa la saggezza di una donna come Presidente a guida del 

Paese,
9
 soprattutto dopo le accuse di inesperienza politica, che furono mosse a Megawati. In 

realtà la leader del PDI-P non riuscì, nel poco tempo che le rimase tra le elezioni generali e 

quelle presidenziali, a costituire in Parlamento una coalizione politica che le permettesse di 

assicurarsi la vittoria alle elezioni presidenziali. Tuttavia, Megawati riuscì ad ottenere la vice-

presidenza. 

         Dal 1999 al 2001, Abdurrahman Wahid, dovette affrontare i problemi inerenti agli 

scontri etnici in Maluku e le elezioni libere nell’isola di Timor, che votò per l’indipendenza. 

Con il referendum popolare, Timor passo sotto l’amministrazione dell’ONU, che seguì 

l’intero processo referendario. Altri problemi giunsero con due scandali finanziari che 

coinvolsero il Presidente nel 2000. Il primo riguardò l’appropriazione indebita di fondi 

dall’agenzia logistica di stato; il secondo invece toccò la sparizione dei fondi per gli aiuti 

umanitari donati al governo indonesiano dal Sultano del Brunei. Vi furono inoltre le proteste 

separatiste nell’Irian Jaya (Papua occidentale), che da sempre chiedeva un referendum per 

l’indipendenza dall’Indonesia, e lo scoppio delle violenze etniche in Kalimantan tra i Dayak e 

i Maduresi. L’incapacità di far fronte a questi problemi unita all’accusa di corruzione e 

d’incompetenza, portò il Parlamento a dimettere il Presidente Wahid, lasciando la strada 

libera alla vicepresidente Magawati per prenderne il posto.  

         Nel 2002, fu inaugurata la Corte indonesiana per i diritti umani, che subito indagò le 

Forze armate per le atrocità commesse a Timor, dopo il voto referendario d’indipendenza del 

1999  Nello stesso anno si arrivò ad un accordo tra il governo indonesiano e Timor-est, per la 

normalizzazione delle relazioni diplomatiche verso la piena indipendenza della regione. 

Nell’ottobre dello stesso anno si verificarono gli attacchi terroristici di Bali, al Kuta Beach 

Nightclub District, che uccisero 202 turisti, molti di essi stranieri, e l’esplosione di Sanur 

(Kuta), vicino all’ambasciata degli Stati Uniti d’America.  

Nel coso dell’inchiesta sugli attentati, il religioso Abu Bakar Ba‘shir, uomo grandemente 

rispettato nel mondo islamico indonesiano, fu accusato di essere la guida spirituale della al-

Jam‘īya al-Islāmīya (Organizzazione islamica), il gruppo terroristico indonesiano legato ad al-

                                                 
9
 Cfr., AA. VV., Megawati Confirmed Indonesia Victor, in Indonesia Elections, Special Report, 

in http://news.bbc.co.uk/1/hi/events/indonesia/special_report/default.stm , February 27, 2001, Published at 12:27 

GMT, p. 2. 

http://news.bbc.co.uk/1/hi/events/indonesia/special_report/default.stm


 10 

Qā‘ida e di essere stato l’ispiratore degli attentati e l’ideatore dell’attentato al Presidente 

Megawati. Ba‘shir, che per queste accuse fu condannato nel 2005, a due anni e mezzo di 

carcere, non è un religioso da poco conto. Egli è il rettore della scuola musulmana in Solo 

(Java), nonché il prestigioso rappresentante del Consiglio esecutivo dei Mujahideen, fondato a 

Jogyakarta nel 2000, quale punto di riferimento per gli integralisti islamici, che hanno lo 

scopo di fare dell’Indonesia una repubblica islamica. Ba‘shir non è estraneo alla prigione. 

Infatti, fu imprigionato alla fine degli anni settanta da Suharto, per sovversione e per 

istigazione alla costituzione di uno stato islamico, chiamando i musulmani all’osservanza 

stretta della Sharī‘a.  

         Oltre a Ba‘shir, furono condannati altri integralisti quali Arozi bin Nurhasyim, l’imām 

Samudra, ‘Alī Imron, ‘Alī Guffron Mukhlas, Idris (alias Jhoni Hendrawan – Genbrot), nonché 

Azhari Husin e Dulmatin.          

         Sempre nel 2002 , fu siglato a Ginevra l’accordo di pace tra il governo e il Movimento 

separatista per Aceh libera o GAM, concludendo così 26 anni di ribellione e di violenza. In 

cambio del disarmo del Gam, il governo promise l’autonomia alla regione e le elezioni libere. 

Tuttavia, l’accordo durò poco. Infatti nel maggio del 2003 , in seguito a un’offensiva militare 

governativa contro il GAM, le ostilità ripresero e il governo impose la legge marziale in tutta 

la regione dei Aceh. Nell’aprile del 2004, il Golkar vinse le elezioni generali col 21.6% delle 

preferenze, sconfiggendo il PDI-P, che perse 45 seggi in Parlamento e nel luglio dello stesso 

anno il Presidente Megawati perse le elezioni presidenziali, vinte dal suo rivale Susilo 

Bambang Yudhoyono (entrato in carica dal 20 ottobre 2004), considerato dall’opinione 

pubblica indonesiana e internazionale un musulmano integro e moderato nelle sue posizioni 

politiche. Yudhoyono è stato rieletto presidente e capo del governo l’8 luglio 2009.  

         Susilo si è presentato come uno strenuo oppositore del radicalismo islamico, soprattutto 

durante gli attacchi a Bali e successivamente durante le esplosioni all’Hotel Marriott in 

Jakarta del 2003, dove morirono 14 persone. La stessa fermezza la mostrò durante l’attacco 

all’ambasciata australiana in Jakarta del 2004, quando, in seguito all’esplosione di un’auto-

bomba, morirono 9 persone e ne furono ferite più di 180. Tra i punti importanti della sua 

agenda politica, vi sono i processi di pace nelle regioni delle Molucche, di Aceh, del Borneo e 

della Papua occidentale. 

 

 

 

          

 



 11 

 


