
 1 

LE TEORIE DELLA PROPAGAZIONE DELL’ISLĀM 

NEL SUD-EST ASIATICO 

Dr. p. Paolo Nicelli, PIME 

Estratto da: L’Islām nel Sud-est asiatico, Edizioni lavoro, Roma 2007, pp. 39-62. 

 

 

         La storia della propagazione dell’Islām nel Sud-est asiatico si presenta, dal punto di 

vista della missione islamica, come uno dei capitoli più interessanti della da’wa, o “chiamata 

all’Islām”. L’abnegazione dei missionari musulmani, siano essi stati mercanti, predicatori, 

mistici e teologi o capi carismatici, il loro modo di rapportarsi alla realtà che li circondava e la 

profonda spiritualità nel vivere la loro fede vinse la stima dei vari re, principi o guide di 

popolazioni che con l’andar del tempo non solo si convertirono all’Islām, ma sostennero e 

difesero la “religione perfetta”,
1
 nei loro regni e nella conquista dei territori. In questo senso 

fin dall’inizio del XVI secolo , alcuni cronisti e storici portoghesi cominciarono a formulare 

delle teorie sulla propagazione dell’Islām, basandosi su dati storici, spesso comuni, ma 

giungendo a delle interpretazioni dei fatti che differiscono tra di loro. Nella stessa situazione 

si trovano anche gli studiosi contemporanei, che basandosi anche sulle scienze quali 

l’archeologia, l’antropologia culturale e religiosa e soprattutto la fenomenologia delle 

religioni asiatiche, individuano diverse possibili teorie attraverso cui spiegare l’avvento 

dell’Islām nel Sud-est asiatico. 

         In più vi è un altro problema, cioè quello della ripartizione di queste interpretazioni e 

delle teorie ad esse legate secondo i differenti ambiti scientifici sopra indicati, valutando i dati 

storici in modo diverso. Ecco allora che alcune teorie si riferiscono più alla fase iniziale, cioè 

all’introduzione nel Sud-est asiatico della religione islamica, mentre altre, più interessate 

all’espandersi di una cultura e della religione ad essa connessa, si concentrano più sulla 

propagazione o espansione dell’Islām nell’intera regione. Interessante sarebbe a questo punto 

sapere come tutte queste teorie possano di fatto fornire degli elementi che individuino i fattori 

comuni applicabili in generale a tutto il Sud-est asiatico. 

      

1- L’avvento dell’Islām tra commercio e missione 

         La prima e più classica teoria che tocca l’introduzione e la propagazione iniziale 

dell’Islām nel Sud-est asiatico e in particolare nell’Arcipelago malaysiano e indonesiano, è 

                                                 
1
 Cfr. Corano, V, 3.  



 2 

quella del “commercio e della missione islamica”
2
. Secondo T. W. Arnold,

3
 i mercanti 

musulmani raggiunsero l’Arcipelago malaysiano seguendo principalmente le rotte 

commerciali, costituendo, già all’inizio del IX secolo , degli insediamenti in alcune isole. 

Questi mercanti provenivano dall’Arabia, dal Sud dell’India e dalla regione dei Gujerati, una 

popolazione indiana pressoché musulmana
4
. Essi commerciarono con le popolazioni locali e 

predicarono l’Islām con alcuni riferimenti e sottolineature teologiche che si riferivano alla 

shāfi‘īya,
5
 una delle scuole giuridiche islamiche, i cui membri si riferiscono agli insegnamenti  

dell’Imām al-Shāfi‘ī (d. 204/820 H.), che fu ed è ancora predominante lungo la costa 

malabarica e in gran parte del Sud-est asiatico. Tuttavia, anche la  Shī‘a,
6
 le cui tracce si 

                                                 
2
 Le teorie del commercio e della missione, sono strettamente connesse. Infatti, la fase commerciale non è 

chiaramente separabile da quella missionaria vera e propria, poiché i mercanti musulmani, pur non essendo dei 

religiosi missionari preposti al compito dell’islamizzazione - in quanto l’Islām non è una religione sacerdotale 

con un clero organizzato - adempirono al dovere di ogni singolo musulmano di propagare la fede islamica 

ovunque essi si trovassero. Questo non toglie nulla al fatto che in una fase successiva al consolidarsi dei sultanati 

e principati, vi potessero essere dei musulmani che dedicassero interamente la loro vita alle sole questioni 

religiose, come predicare l’Islām, insegnare teologia nei centri di cultura islamica, e partecipare ai dibattiti in 

materia religiosa. Molti di essi furono impegnati dai sultani e dai datu come veri e propri missionari e inviati in 

tutto il Sud-est asiatico per propagare la religione islamica. Su questo tema cfr. Majul C. A., Theories of 

Introduction and Expansion of Islam in Malaysia, in Silliman Journal, Vol. XI, n. 4, Dumaguete City, Phil. 1964, 

p. 357. 
3
 Arnold T. W., The Preaching of Islam, a History of the Propagation of the Muslim Faith, Sh. Muhammad 

Ashraf Publication. Lahore, 1965, pp. 367-368. 
4
 Cfr. Winstedt R. O., A History of Johore (1365-1895 ) JMBRAS, Vol. X, Part III, December 1932, p. 5; cit. in 

Majul C. A., op. cit., p. 343. R. O. Winstedt sostiene che la maggior parte dei mercanti musulmani indiani erano 

Gujerati, i quali favorirono buona parte delle conversioni all’Islām nell’Arcipelago malaysiano: “Nel 1414 circa, 

sotto l’influenza dei mercanti Gujerati, i più grandi missionari nell’Est, la Malacca divenne musulmana, (e il suo) 

porto fu di richiamo per le navi provenienti dal nord di Sumatra, dalle Molucche, da Java e dalla Cina; nonché da 

Gujerat, Malabar, Coromandel e dall’Arabia”. Di diversa opinione è invece Ph. S. Van Ronkel, il quale sostiene 

che l’Islām malaysiano e indonesiano (Sumatra e Malacca), sono il frutto dell’attività misionaria dei mercanti 

provenienti dal sud dell’India e non da Gujerat, né tantomeno dall’Arabia: “È ben risaputo che l’Islām e la 

maggior parte del misticismo musulmano trovarono la loro via verso l’Arcipelago indonesiano dal sud dell’India 

e non dall’Arabia… Può bastare il ricordare al lettore circa l’innegabile fatto che l’originale forma dell’Islām 

popolare, il carattere del suo misticismo, l’insieme della sua edificante e romantica letteratura, la radice delle 

parole arabe legate al credito, lo stile maomettano delle tombe, etc., indicano l’India, come paese della loro 

origine”, cfr. Ronkel Van Ph. S., A Tamil Malay Manuscript, JMBRAS, No. 85, March 1922. p. 29, cit. in Majul 

C. A., op. cit. p. 343.  
5
 Cfr. il glossario e Coulson N. J., A History of Islamic Law, Edinburg University Press, Edinburg, 1964. pp.53-

61. È importante sottolineare che la scuola giuridica e di pensiero shāfi‘ī, che è predominante in Malaysia, si 

trova anche nel sud dell’India. Invece, all’inizio della propagazione dell’Islām nell’Arcipelago malaysiano e 

indonesiano, nella regione di Gujerat era predominante la scuola giuridica e di pensiero Hanafi. Questo fatto 

sosterrebbe la tesi di Ph. S. Van Ronkel, secondo cui l’islamizzazione dell’Arcipelago malaysiano e indonesiano 

sarebbe stata favorita dai mercanti e missionari provenienti dal sud dell’India e non dalla regione di Gujerat (vedi 

la nota 37). Tuttavia, vi sono altri fattori che invece indicherebbero la provenienza dell’islamizzazione da 

Gujerat, come ad esempio il fatto che la maggior parte delle lapidi delle tombe dei sultani e dei capi locali del 

nord di Sumatra provengano da Combay nella regione di Gujerat. Le diverse opinioni in materia sono dovute alla 

difficoltà di reperire fonti certe sulla provenienza dell’Islām nell’Arcipelago, tanto che ancora oggi è difficile 

indicare con precisione se l’islamizzazione dell’Arcipelago provenga dalla regione di Gujerat o dal sud 

dell’India. Tuttavia, allo stato delle cose è possibile affermare con chiarezza il ruolo che entrambe le regioni 

hanno avuto nell’intero processo di prima islamizzazione. Ma ancor di più si deve riconoscere che l’India svolse 

un ruolo determinante per l’intero processo di propagazione dell’Islām nel Sud-est asiatico, senza per questo 

togliere nulla al ruolo svolto dai mercanti arabi e dai neoconvertiti malaysiani. Infatti, questi ultimi saranno 

coloro che continueranno la propagazione della fede islamica fino ai giorni nostri. 
6
 Per il termine Shī‘a, vedi il glossario. 



 3 

trovano ancora oggi in Java e Sumatra fu portata attraverso l’attività di questi mercanti 

provenienti dall’India. All’inizio dell’islamizzazione dell’Arcipelago malaysiano non vi fu 

una precisa distinzione di funzioni tra i mercanti e i missionari musulmani. Spesso le due 

figure venivano combinate insieme, e così i mercanti, una volta insediatisi, provvedevano a 

crearsi una famiglia, sposando le donne locali, e insegnando i rudimenti della fede islamica ai 

membri della loro famiglia, agli schiavi e a coloro con cui commerciavano. La pratica di 

possedere degli schiavi era molto diffusa a quei tempi. Era un bisogno reale, per gestire i 

propri beni e i possedimenti terrieri, nonché per sfoggiare la propria potenza davanti ai capi 

locali o datu non musulmani. 

         Attraverso questo canale commerciale e di prestigio personale i mercanti musulmani 

seppero presentare la religione islamica come qualcosa di accettabile anche ai re locali, per 

via della semplicità del suo messaggio e la capacità di adattamento ai costumi e alle pratiche 

del posto che non fossero in contrasto con il credo islamico. Cosicché più i mercanti 

musulmani diventavano potenti, più l’Islām si diffondeva e veniva accettato. Questa stretta 

connessione tra commercio, fede e missione, portò ben presto alla necessità di costituire 

nuove forme di associazionismo tra i mercanti musulmani, come ad esempio le confederazioni 

mercantili o in alcuni casi vere e proprie monarchie familiari a base ereditaria in cui la fede 

islamica risultava essere il fattore determinante di aggregazione sociale e spirituale. I datu, 

spesso impegnati in dispute e lotte intestine, avevano ora un elemento in più per andare oltre i 

loro conflitti, riconoscendosi uniti, non solo sotto un unico re, il sultano, ma anche sotto la 

stesso credo, l’Islām. 

         I mercanti-missionari instaurarono relazioni d’amicizia con i rappresentanti delle 

aristocrazie non musulmane, dando libertà di espressione ai non musulmani presenti nei loro 

regni. Questo atteggiamento di clemenza e di rispetto per le minoranze etniche, fu, almeno 

all’inizio dell’islamizzazione, il fattore determinante al fine di ottenere la considerazione e il 

rispetto degli avversari, evitando così i possibili focolai di ribellione all’interno del regno. In 

questo senso, risulta importante ciò che T. W. Arnold ci dice: “I mercanti e i missionari 

musulmani non vennero come conquistatori, né usarono la spada come uno strumento di 

conversione, come invece fecero gli spagnoli e i portoghesi nel sedicesimo secolo; non si 

arrogarono neppure il privilegio di considerarsi una razza superiore e dominante al fine di 

degradare e opprimere le popolazioni locali, ma arrivando come semplici mercanti essi 

usarono la loro superiore civiltà e intelligenza al servizio della religione (islamica), più che 

come mezzo per la loro personale esaltazione e accumulazione di fortune”.
7
  

                                                 
7
 Cfr. Arnold T. W., op.cit. pp. 369-370. 



 4 

Possiamo inoltre aggiungere che questo metodo pacifico di propagazione dell’Islām avvenne 

attraverso un continuo adattamento degli insegnamenti della fede islamica alla religiosità 

popolare, adottando quelle credenze e quei rituali che non erano in conflitto con il credo e la 

tradizione islamica, salvaguardando soprattutto, tra i cinque pilastri dell’Islām, la shahāda, 

cioè il monoteismo islamico. 

Tuttavia, questo pacifico processo d’islamizzazione si verificò solo all’inizio dell’espandersi 

dell’Islām nel Sud-est asiatico. Molto presto, i mercanti-missionari riuscirono ad ottenere il 

potere politico attraverso eccellenti matrimoni con le principesse native; un potere sufficiente 

per costituire dei veri e propri sultanati e principati musulmani, con una propria dinastia.  

Fu a questo punto che il processo d’islamizzazione fu portato avanti dai diversi “protagonisti 

dell’islamizzazione”, quali i missionari a tempo pieno, i teologi dei centri di cultura islamica e 

i maestri delle madrasa, sotto la supervisione dei sovrani musulmani, che a volte agirono 

anche attraverso l’imposizione della fede e l’uso della guerra. Il commento di H. J. De Graaf, 

è in questo senso illuminante: “Infine, quando nel Sud-est asiatico le comunità musulmane 

crebbero in coesione e fiducia, esse ricorsero alla guerra in diverse occasioni, al fine di 

espandere la vera fede tra i kafir (infedeli)…tuttavia, in molti casi è difficile distinguere tra la 

vera jihād, o guerra santa, e gli sforzi di un sovrano neoconvertito per estendere il suo 

dominio attraverso la nuova fede…”
8
. Lo stesso pensiero viene espresso da C. A. Majul 

quando sottolinea l’analogia esistente tra l’espansione dell’Islām nell’ovest della Malaysia ad 

opera di musulmani non malaysiani e quella operata nell’est della Malaysia ad opera di 

musulmani javanesi e malaysiani: “Tuttavia, deve essere sottolineato, che anche se in un 

primo tempo l’Islām fu propagato pacificamente, in un secondo tempo l’elemento della 

coercizione non fu del tutto assente. Come sara detto successivamente, il processo 

d’islamizzazione nel secondo caso, fu denso di significati politici reconditi”
9
.  

         Circa la missione musulmana come parte del processo d’islamizzazione del Sud-est 

asiatico, J. C. Van Leur scriverà, a riguardo delle attività missionarie dei musulmani javanesi 

nelle Molucche, che essi furono i veri “missionari ambulanti”: “La più interessante tra le cose 

che accaddero nell’Indonesia dell’est intorno al 1600 , fu l’attività missionaria dell’Islām. 

L’espansione dell’Islām in quel “lontano oriente” fu qualcosa che scaturì dai mercanti 

javanesi, che veramente furono in quel luogo i missionari ambulanti. La gioventù e le loro 

famiglie furono fortemente spinti verso la nuova dottrina attraverso ciò che fu un’istruzione, 

                                                 
8
 De Graaf H. J., “South-East Asian Islam in the Eighteen Century,” in The Cambridge History of Islam, Holt P. 

M., Lambton A. K. and Lewis B. (editors), Vol. 2/A, Cambridge University Press, Cambridge, 1970. pp. 123-

124. 
9
 Cfr. Majul C. A., op. cit., p. 366. 



 5 

seppure imperfetta, della religione e della lingua araba. Ciò che è più importante in questa 

connessione, è il fatto che con il processo (d’islamizzazione), l’autorità della nobiltà divenne 

più stabile e l’islamizzazione avvenne sotto la sua protezione”
10

. Tale affermazione vale 

anche a riguardo dei missionari musulmani che operarono nelle isole dell’est di Java, nel 

Borneo e nelle Filippine, nelle isole di Luzon, Mindoro, Visayas e Mindanao. Come si può 

notare, allo zelo missionario dei mercanti della prima ora, si aggiunse in una fase successiva 

quello dei leaders appartenenti alla nobiltà, i sultani e i datu, che si fecero promotori della 

missione islamica attraverso la persuasione e, a volte, la coercizione. Tutto questo ci aiuta a 

capire che agli interessi commerciali e religiosi venivano uniti anche gli interessi geopolitici e 

di potere, come parte integrante dello stesso processo d’islamizzazione; il tutto a sottolineare 

il fatto che nell’Islām i vari aspetti non sono mai nettamente separati, ma convivono nella 

stessa missione islamica, interagendo tra di loro.      

         Vediamo ora come alcuni mercanti arabi, in gran parte sayyid (discendenti del Profeta), 

furono determinanti in questo processo d’islamizzazione. Essi istituirono dei principati in 

Sumatra e Kalimantam nel Borneo, e un sayyid sposò la figlia del sultano che regnava in Siak 

(Sumatra). Il figlio del sayyid spodestò l’erede legittimo del sultano dichiarandosi egli stesso 

sultano. Anche i sultani di Pontianak appartennero ad una dinastia fondata da un sayyid giunto 

a Matan, nel sud-ovest del Borneo, nel 1735  Il figlio del sayyid si sposò nella famiglia del 

sultano di Bandjarmassin, nel sud del Borneo, e fondò un principato a Pontianak, 

dichiarandosi sultano. Lo stesso accadde nella regione di Aceh dove si costituirono dei 

principati guidati da sayyid arabi e in Sumatra dove i mercanti arabi divennero capi 

territoriali. Spesso i discendenti di questi sayyid arabi organizzarono una forte resistenza 

all’invasione degli olandesi in Aceh verso la fine del XIX secolo, mostrando una grande 

capacità di organizzazione della guerra santa, soprattutto cogliendo come influire sul carattere 

delle popolazioni locali, che li seguivano nella guerra per via del loro carisma e della loro 

autorevolezza. Da questi fatti, possiamo dire che l’arrivo di mercanti arabi e sayyid fu di 

estrema importanza per il processo di islamizzazione e per quello di consolidamento dei 

sultanati e principati del Sud-est asiatico. Il fatto che questi mercanti appartenessero alle più 

importanti famiglie aristocratiche dei loro paesi d’origine, li avantaggiò nell’essere considerati 

importanti dai reggenti locali musulmani e non musulmani. Infatti essi vennero rispettati e 

stimati per il loro legame e per quello delle loro famiglie con il Profeta Muhammad.  

         In più i sayyid arabi erano uomini di cultura e conoscitori della dottrina e della pratica 

islamica, e questo li aiutò nella loro opera di propagazione dell’Islām, mai seconda o 

                                                 
10

 Cfr. Van Leur J. C., Indonesian Trade and Society: Essays in Asian Social and Economic History, p.143, 

citato da Majul C. A. in op. cit. p. 366. 



 6 

accessoria alla loro attività di commercio e di guide politiche. Essi seppero mostrare rispetto 

per la cultura locale e per la religiosità popolare, mostrandosi attenti nel dare una 

testimonianza di sincera fedeltà islamica. Questo lo si vede soprattutto in luoghi come l’isola 

di Mindanao, nel sud delle Filippine, dove i datu locali vantano ancora oggi le loro 

discendenze dai sayyid arabi che visitarono l’isola. Essi ricordano i loro nonni e bisnonni 

arabi o di sangue arabo. I sayyid arabi agirono come missionari musulmani, intermediari nelle 

dispute e funzionari dello stato, assumendosi in prima persona le responsabilità di governo e 

quelle inerenti la propagazione della fede islamica. In questo senso i sayyid trovarono il tempo 

di intrattenersi in dispute teologiche con i non musulmani, insegnando loro i rudimenti della 

fede islamica. Attraverso la loro capacità di integrarsi nella cultura locale i sayyid divennero 

dunque consiglieri d’estrema importanza per i regnanti locali, fino al punto di assumere potere 

e fare accettare loro l’Islām, favorendo così l’ingresso di altri missionari e teologi musulmani 

che divennero in seguito le guide delle istituzioni islamiche dei sultanati e principati. 

         Sintetizzando quanto detto, possiamo dire che l’Islām giunse nel Sud-est asiatico 

soprattutto attraverso i mercanti arabi di cui alcuni erano sayyid e i mercanti indiani. Il 

processo assunse due aspetti. In primo luogo, i mercanti musulmani furono anche missionari e 

quindi oltre a svolgere le loro attività commerciale, si prefissero d’introdurre e propagare la 

fede islamica. In secondo luogo, i mercanti, anche se sostenuti dallo zelo missionario, ebbero 

come interesse primario quello di commerciare con le popolazioni locali, assumendo 

importanza attraverso l’acquisizione del potere politico e commerciale, e soprattutto 

diventando i consiglieri di fiducia dei regnanti del luogo. Questa loro abilità politica e 

diplomatica li aiutò a fondare dei sultanati propri, assicurandosi una discendenza stabile, 

favorita dalle alleanze e dai matrimoni con le principesse appartenenti alle famiglie più 

potenti
11

. Ci troviamo quindi di fronte ad una prima penetrazione dell’Islām, favorita da 

interessi commerciali e politici, matrimoni eccellenti e zelo missionario. Tuttavia, questa 

“miscela” non basta a spiegare fino in fondo il veloce espandersi dell’Islām in una zona così 

vasta e differenziata dal punto di vista culturale e religioso come il Sud-est asiatico. È 

necessario quindi indagare su altre cause del processo d’islamizzazione con cui formulare 

ulteriori teorie che ci possano aiutare a dare un quadro d’insieme. 

 

2- L’influenza dei sūfî e della mistica islamica 

         Connessa al commercio e alla missione islamica è la “teoria dell’influenza degli ordini 

sūfī”, in cui si sostiene che la conversione dell’Arcipelago malaysiano e indonesiano fu opera 

                                                 
11

 Cfr. Majul C. A., op. cit. p. 356. 



 7 

degli adepti degli ordini sūfī, i quali agirono soprattutto nei centri urbani
12

. Nonostante le 

frequenti visite nell’Arcipelago dei mercanti arabi e indiani durante l’VIII secolo , non è 

possibile sostenere con certezza l’esistenza di comunità musulmane, già consolidate nella 

pratica della fede islamica. Bisognerà aspettare fino al XIII secolo , per avere delle comunità 

stabili e salde, grazie anche all’attività di predicazione dei mistici appartenenti agli ordini sūfī. 

Essi erano degli zelanti predicatori, provenienti da tutto il mondo islamico d’allora e 

appartenenti alle tarīqa, o confraternite mistiche dell’Islām. I mistici dell’Islām possedevano 

anche una discreta conoscenza delle pratiche magiche più conosciute, spesso impiegate per 

compiere delle guarigioni, a cui univano l’insegnamento di una teosofia complessa e 

sincretica, molto vicina alle credenze popolari malaysiane e indonesiane, che riuscirono ad 

armonizzare col credo fondamentale dell’Islām. Ecco allora che questi “insegnanti sūfī”, 

operarono una vera e propria continuità tra la predicazione della nuova fede e la pratica 

religiosa pre-islamica, utilizzando i termini e l’espressioni verbali e culturali più adatte a far 

recepire meglio la dottrina islamica alle popolazioni locali. Si trattò dunque da una parte di un 

processo d’adattamento della religione islamica ai riti e alle pratiche malaysiane e indonesiane 

locali e dall’altra di un processo di assimilazione di queste pratiche in un contesto islamico. 

L’intero processo doveva però salvaguardare la purezza del credo islamico nei suoi 

fondamenti. Infatti, in questo senso si verificarono diversi conflitti tra coloro che seguivano 

posizioni più legaliste, cioè di rigida osservanza della sharī‘a, provenienti soprattutto dai 

paesi islamici del mondo arabo, e quegli insegnanti sūfī sia stranieri che locali, che seguivano 

un’interpretazione più mistica della fede islamica. I primi vedevano nelle confraternite o 

ordini sūfī una vera minaccia all’ortodossia della vera dottrina, e i secondi, probabilmente più 

impegnati nell’attività missionaria e d’insgnamento con i nuovi convertiti, volevano 

presentare un Islām più accettabile alle popolazioni locali e meno legato all’interpretazione 

letterale della Legge islamica. Con tutta probabilità queste popolazioni erano entrate da lungo 

tempo in contatto con alcune forme di panteismo induista, e videro nell’insegnamento sūfī un 

atteggiamento propositivo teso al riconoscimento e all’assimilazione di parte del loro 

patrimonio religioso. Pertanto, è possibile che la loro conversione all’Islām fosse avvenuta 

senza imposizione o coercizione.  

         L’introduzione dell’Islām in Java fu favorito da questo approccio dialogico con la 

cultura religiosa del luogo, che gli insegnanti e missionari sūfī utilizzarono. La loro forza 

carismatica, e i loro poteri magici, li resero autorevoli agli occhi dei neoconvertiti, soprattutto 

a quelli dei reggenti locali, che concessero loro le proprie figlie in matrimonio. Dai matrimoni 

                                                 
12

 Cfr. Jones A. H., Sufism as a Category in Indonesian Literature and History, in Journal Southeast Asian 

History, Vol. 2, No. 2, July 1961, p. 14. 



 8 

dei sūfī con le principesse appartenenti alla nobiltà indonesiana, si ebbero delle discendenze di 

sangue reale, con il pieno riconoscimento del carisma religioso, oltreché politico ed 

economico. Tuttavia, come indicato da A. H. Jones
13

, questi insegnanti appartenevano a delle 

confraternite o ordini sūfī che a quel tempo non erano considerate come istituzioni ascetiche o 

eremitiche, ma come dei fenomeni urbani, che giocarono un ruolo importante 

nell’islamizzazione dei grossi centri di commercio internazionale, questo almeno fino alla fine 

del XVIII secolo. Infatti, A. H. Jones preferisce circoscrivere l’azione missionaria e 

d’insegnamento dei sūfī alle sole zone urbane dove con tutta probabilità era più alta 

l’affluenza dei mercanti indonesiani, ed era anche meno forte l’attaccamento alle loro 

tradizioni religiose popolari. In questo senso, A. H. Jones indica alcuni punti importanti del 

processo d’islamizzazione dell’indonesia che vedono come protagonisti gli insegnanti sūfī e le 

loro confraternite: 1) l’Islām mise le radici in Indonesia solo con l’avvento degli ordini sūfī, 

grazie soprattutto all’opera di validi missionari sūfī, che a partire dal XIII secolo operarono 

nella zona. 2) Gli insegnanti sūfī che predicarono l’Islām in Indonesia, erano di varie 

nazionalità, provenienti da diversi paesi ed erano impegnati su un territorio molto vasto. Essi 

furono molto presto aiutati dall’opera dei sūfī indonesiani, appartenenti alle stesse 

confraternite o ordini mistici. Pertanto, secondo Jones, è improbabile che l’isola di Java, a 

differenza di quella di Sumatra, fosse stata islamizzata ad opera di mercanti e missionari 

provenienti dalla Malacca. 3) Gli insegnanti sūfī trovarono in Indonesia, una popolazione che 

possedeva più o meno la stessa cultura e religiosità, e per questo tali insegnanti sūfī poterono 

adattare ad esse la fede islamica, assumendone gli aspetti utili a far accettare meglio l’Islām, 

senza però deturparne il credo fondamentale. Essi fecero dunque un lavoro di presentazione 

del credo islamico, assumendo e reinterpretando la religiosità popolare indonesiana. 4) Questo 

lavoro missionario e la presenza delle confraternite o ordini sūfī costituirono, nella fase 

iniziale dell’islamizzazione dell’isola di Java, un importante elemento soprattutto per la 

fondazione politica ed economica dei grandi centri urbani di commercio.  

         A riguardo di quest’ultimo punto, come già ricordato, accadde che nell’Islām, la 

religione, la politica e l’economia furono strettamente connesse e la religione divenne il 

“collante” di tale connessione. Senza dubbio l’islamizzazione dell’Arcipelago malaysiano e 

dell’Indonesia in particolare, ne sono un esempio illuminante, per via del fatto che allora 

come oggi le confraternite o ordini sūfī ebbero, nei grandi centri urbani e nelle zone rurali, un 

potere religioso, politico e sociale non indifferente, che influenzò la massa della popolazione e 

la compagine politica ed economica di paesi dell’Arcipelago malaysiano e indonesiano. Con 

                                                 
13

 Cfr. Majul C. A., op. cit., p. 367. 



 9 

la conversione all’Islām dei reggenti locali, gli insegnanti musulmani sūfī e gli scribi che si 

erano insediati a corte, ottennero più potere politico fino al punto di diventare dei veri e propri 

consiglieri del sultano. Il caso del sultano Mahmud Shah, l’ultimo reggente musulmano di 

Malacca, è in questo senso significativo. Gli scribi di corte consigliarono al sultano di avere 

una politica favorevole alla pace con i portoghesi, ma di stare attento alla loro furbizia. Nei 

loro sermoni essi istruirono Mahmud Shah ricordandogli che come l’India era già stata 

sottomessa al potere dei portoghesi, la Malacca non avrebbe dovuto passare nelle mani degli 

infedeli
14

. Fatti come questi indicano come i sūfī siano stati gli altri agenti 

dell’islamizzazione, divenendo col tempo importanti per le decisioni dei sultani, fino al punto 

di ottenere un grande prestigio a corte e tra la popolazione. La loro fama era quella di essere 

persone non solo di autorità politica ed economica, ma anche un punto di riferimento 

spirituale per tutta la comunità musulmana. I sūfī dunque, venivano considerati come dei 

makhdum, cioè come degli uomini pii, dei santi, perché beneficiavano della misericordia di 

Allāh. La loro cultura, la loro capacità diplomatica e organizzativa veniva ammirata e 

apprezzata tanto che dopo la morte le loro tombe divennero oggetto di culto, e ancora oggi 

sono meta di pellegrinaggio per molti musulmani.  

         La posizione di prestigio e di potere dei sūfī, fu assunta da un’altra figura o agente 

dell’islamizzazione, l’‘ālim
15

, o il saggio dell’Islām, esperto del Qur’ān, dei Hadīth e della 

Sharī‘a. Egli fu determinante nell’organizzazione della difesa del sultanato, tanto che ebbe il 

compito di ricordare al sultano il suo dovere di praticare la guerra santa in caso di attacco 

nemico.  

         Le due teorie esposte, presentano in dettaglio i protagonisti o agenti della missione 

islamica. Essi possono essere individuati in due gruppi principali: in primo luogo coloro che 

da mercanti visitarono e si insediarono nell’Arcipelago malaysiano e indonesiano per svolgere 

un’attività commerciale, non disdegnando di sposare le donne locali, soprattutto se 

appartenenti a famiglie nobiliari. Essi espressero anche il loro zelo missionario attraverso la 

predicazione dei rudimenti della fede islamica prima di tutto nella cerchia famigliare e poi al 

di fuori di essa; in secondo luogo coloro che venivano preposti per il compito 

dell’islamizzazione ed erano considerati missionari a tempo pieno.  Pur svolgendo un’attività 

lavorativa, essi dedicarono buona parte del loro tempo all’islamizzazione dei territori del 

sultanato e di quelli di nuova conquista. Questi missionari di professione venivano a loro 

volta suddivisi come segue:  

                                                 
14

 Cfr. Majul C. A., op. cit., p. 371. 
15

 Vedi nel glossario: ‘ulamā’. 



 10 

1) Gli insegnanti, sia indipendenti che appartenenti alla cerchia del sultano. Essi erano i 

responsabili della madrasa o scuola coranica, per l’educazione di base dei bambini e dei 

centri di studi islamici per l’approfondimento del Qur’ān, dei Hadīth e della Sharī‘a. Gli 

insegnanti erano controllati dal sultano stesso o dai datu e il loro lavoro rientrava nel 

programma della missione islamica intesa ora come missione istituzionale. Questi insegnanti 

di materie religiose avevano i loro discepoli e spesso potevano fondare le proprie scuole di 

teologia islamica. La loro autorità, come abbiamo già visto, andava ben oltre la sfera 

dell’insegnamento e della testimonianza spirituale, coinvolgendo anche la sfera politica. 

Alcuni di loro, a causa del potere che possedevano, si opposero apertamente alle politiche dei 

reggenti locali musulmani, fino al punto di venirne perseguitati.  

2) Gli scribi, spesso legati all’ambiente della corte, erano dei teologi e dei mistici la cui 

influenza andava al di là dei confini dei regni. Essi avevano il compito di mantenere i contatti 

con il mondo culturale e intellettuale islamico. Per questo scopo spesso viaggiavano nei paesi 

arabi, in Persia, in India, al fine di propagare il proprio pensiero.  

         Il più famoso fu senz’altro Hamza Fansuri
16

, che arrivò ad Aceh sulla fine del XVI 

secolo  Egli fu il promotore della wujūdīya,
17

 conosciuta come martabat tujuh, o dottrina dei 

sette gradi d’emanazione. Fanzuri dichiarò che la preghiera e il digiuno erano non necessari, 

ma riconobbe che la salāt, o preghiera rituale islamica, era un’espediente pedagogico per 

poter raggiungere l’unità con Allāh. Altro importante scriba e mistico fu Nur al-Dīn al-

Rainiri
18

, nativo di Rander nella zona di Gujarat, che visse alla corte del Sultan Iskandar 

Thānī (1637-1641 ). Egli apparteneva alla corrente di pensiero fondamentalista e predicava un 

Islām ortodosso, enfatizzando gli aspetti escatologici. Al-Rainiri fu uno strenuo oppositore di 

Hamza Fanzuri, criticando la sua dottrina eretica e mistica e quella del discepolo di Fanzuri, 

Shams al-Dīn. Ultimo importante scriba che ricordiamo fu ‘Abd al-Ra’uf di Singkel (1615-

1693 ),
19

 che ritornò ad Aceh dopo un periodo di studio speso in Arabia. Egli diede 

un’interpretazione più ortodossa della dottrina dell’emanazione della wujūdīya, ottenendo 

prestigio e autorevolezza per la sua testimonianza di vita spirituale. Dopo la sua morte, ‘Abd 

                                                 
16

 Cfr. Bruinessen M. van, “The Origins and Development of Sūfī Orders (Tarekat) in Southeast Asia,” in Studia 

Islamika, Vol. 2, No. 1 (April-June), Jakarta, 1994, p. 6; vedi anche: Steenbrink K., “Qur’ān Interpretations of 

Hamza Fanzuri (ca. 1600) and Hamka (1908-1982): a Comparison,” in Studia Islamika, Vol. 2, No. 2, Jakarta, 

1995, pp. 73-95. 
17

 Su questo tema vedi nel glossario. Vedi anche: Leman O. N. H. e Landolt H., wujūd, in The Enciclopaedya of 

Islām, 2nd Edition, E. J. Brill, Leiden 1960, with Supplements, 1980-1982, pp. 216-218. Vedi pure: Nicelli P., 

The First Islamization of the Philippines, From the 13
th

 Century up to the 19
th

 Century, Silsilah Publications, 

Zamboanga City, 2003, p. 122. vedi anche: Steenbrink K., “Qur’ān Interpretations of Hamza Fanzuri (ca. 1600) 

and Hamka (1908-1982): a Comparison,” in Studia Islamika, Vol. 2, No. 2, Jakarta, 1995, pp. 73-95. 
18

 Cfr. Bruinessen M. van, op. cit., pp.7-8. 
19

 Cfr. Bruinessen M. van, op. cit., p. 8. 



 11 

al Ra’uf di Singkel fu venerato come un santo in tutto l’Arcipelago malaysiano e indonesiano, 

e anche oggi molti musulmani provenienti da tutto il Sud-est asiatico visitano la sua tomba.      

3) I reggenti locali, neoconvertiti all’Islām, che si prefiggevano di svolgere il compito di 

guide spirituali e temporali. Essi furono convertiti alla fede islamica dai missionari 

musulmani stranieri e locali e vollero mostrare il loro zelo nel proteggere e promuovere 

l’Islām, adottando un atteggiamento molto duro verso i non musulmani. Promossero anche la 

conversione dei loro sudditi, dando all’Islām un assetto sociale e politico. Tra i fini che 

perseguirono vi furono la costituzione di stati indipendenti musulmani fondati sul potere e le 

tradizioni locali, e l’espansione dell’Islām nei territori di conquista. 

4) I teocrati, come l’imām, che divennero guide religiose e politiche. Essi costruirono alcune 

moschee in Sumatra, Java e Malacca, diventando un punto di riferimento per la popolazione a 

livello locale. Tra di essi il più importante fu Sunan Kudus, il quinto imām javanese di 

Demark, che visse nella prima metà del XVI secolo  Egli ottenne il titolo di qādī (giudice), a 

partire da 1549   

5) Gli ‘ulamā’ (pandita), furono i saggi dell’Islām, esperti di studi teologici e giuridici 

islamici. Essi avevano un ruolo sociale di estrema importanza, soprattutto nelle Filippine, 

poiché venivano consultati su questioni rituali, matrimoniali e politiche. In questo senso, gli 

‘ulamā’ divennero una vera e propria forza politica all’interno dei sultanati e dei principati, 

soprattutto in tempo di guerra, ricordando al sultano e alla popolazione il dovere di difendere 

l’Islām da ogni aggressione e raccogliendo fondi per la guerra santa. Gli ‘ulamā’ 

parteciparono alle battaglie, guidando a volte i datu durante gli scontri. Tra loro vi fu una 

solidarietà straordinaria, basata sulla fratellanza musulmana, che li aiutò a mantenere i contatti 

con gli ‘ulamā’ dei paesi arabi e dell’India. Questa solidarietà che andava oltre i confini del 

regno, fece si che gli ‘ulamā’ diventassero i veri difensori dei sultanati e dei principati 

dell’Arcipelago malaysiano e indonesiano, sempre disponibili e fedeli alla politica dei sultani. 

Insieme al sultano e ai datu, essi furono i beneficiari del sistema sociale e politico fondato 

sull’Islām. 

 

3- Il connubio tra religione, politica ed economia 

         Un’altra teoria del processo d’islamizzazione è quella “politica ed economica”, che si 

basa sull’ipotesi che i reggenti locali, appartenenti ai sultanati e principati costieri ed interni 

alle grandi isole, ottennero dei vantaggi o dei benefici politici ed economici dalla conversione 

all’Islām. La teoria si aggiunge alle altre già presentate, cercando di indagare l’intero processo 

d’islamizzazione dell’Arcipelago malaysiano in rapporto alla politica dei sultanati e 



 12 

all’economia sviluppata intorno al commercio, osservando che la conversione all’Islām, 

seppur già in una fase avanzata e costante - per la Malaysia a partire dall’inizio dell’IX secolo 

, per Sumatra dalla fine del XIII secolo  e per Java dall’inizio del XV secolo  – era durante 

quei secoli ancora un fatto limitato alle famiglie nobili dei sultani e dei reggenti e non un fatto 

di massa che coinvolgeva la popolazione. In questo senso possiamo affermare che per i 

sultani, oltre al desiderio di abbracciare la nuova religione, vi furono motivi legati alla politica 

e all’economia dei regni che favorirono la loro conversione all’Islām. I mercanti musulmani 

giocarono un ruolo importante nel proporre l’Islām a questi reggenti, unendo interessi 

religiosi a interessi politici ed economici. Ad esempio in Java, i mercanti musulmani 

servirono a legittimare l’indipendenza dei reggenti locali dall’autorità centrale del regno a cui 

essi dovevano obbedienza, attraverso l’istituzione di una dinastia indipendente. Infatti, i 

reggenti sostennero i mercanti musulmani, concedendo loro dei privilegi e delle posizioni 

politiche di rilievo, in cambio del riconoscimento delle nuove dinastie e dell’esclusiva sul 

commercio, i cui profitti sarebbero poi stati divisi tra mercanti e reggenti locali. Il caso della 

dinastia della Malacca è significativo in quanto senso. Infatti, essa adottò la fede islamica 

come strumento politico contro il commercio indiano, quello del Siam, della Cina e quello 

indù in Java. I reggenti cercarono potenti alleati all’ovest di Malacca, accettando la religione 

islamica come fatto d’unità con i mercanti musulmani. Senza dubbio il fatto che essi si 

convertirono all’Islām li rendeva agli occhi dei musulmani più accettabili rispetto agli altri 

capi non musulmani, al punto che i reggenti neoconvertiti ottennero il sostegno dei mercanti 

musulmani, interessati a spodestare i mercanti indù nell’attività commerciale. 

Altro caso fu quello  della costa nord di Java, che entrò in conflitto con il regno indù di 

Majapahit. Essi usarono l’Islām come strumento politico per affermare la loro indipendenza e 

autorità su parte dei territori del regno. La finalità era quella di svincolarsi dall’oppressiva 

autorità centralizzata della dinastia indù. Infatti, se guardiamo bene la storia della caduta del 

regno di Majapahit, possiamo notare come il suo declino fu provocato da due fattori 

fondamentali: il primo fu senza dubbio l’ascesa di Malacca, che divenne il porto più 

importante per il commercio musulmano di tutta l’area; il secondo fu la progressiva 

espansione dell’Islām nell’isola di Java. L’autorità e il potere di Majapahit cominciarono ad 

indebolirsi proprio a causa del crescere di una miriade di piccoli stati indipendenti situati su 

tutta la costa nord di Java. Questi regni erano guidati da reggenti locali che avevano dato le 

proprie figlie in matrimonio ai ricchi mercanti musulmani provenienti dalla Malacca, le quali 

si erano poi convertite all’Islām, favorendo così il processo d’islamizzazione delle famiglie 

aristocratiche. Questa situazione, estendibile a tutto l’Arcipelago malaysiano e indonesiano, 



 13 

unì nello stesso processo d’islamizzazione il fattore politico a quello commerciale, attraverso i 

matrimoni e la conversione all’Islām.  

         L’appartenenza alla religione islamica fu allo stesso tempo un fattore d’unità e di 

distinzione tra gli stessi reggenti. In questo senso, si può affermare con C. A. Majul, che i 

reggenti locali, una volta diventati musulmani, enfatizzarono la loro appartenenza all’Islām, 

ponendola come elemento di distinzione nelle relazioni con i reggenti non musulmani, fino al 

punto che non si disdegnò di fare ricorso alla forza per promuoverne la conversione, come 

viene spiegato da B. H. M. Vlekke: “Se diretta contro i non musulmani, la propagazione della 

fede attraverso la spada fu non solo giustificabile, ma persino altamente lodabile. Questo fu 

un meraviglioso espediente, per unire la pietà alla pirateria e i piccoli re della costa nord di 

Sumatra ne colsero l’opportunità”.
 20

 A conferma di quanto detto, lo stesso C. A. Majul, che 

giustamente è considerato uno degli storici musulmani più autorevoli su questi temi, afferma a 

riguardo dei piccoli reggenti neoconvertiti che: “ Certamente non può essere negato che i 

nuovi convertiti usarono la forza per velocizzare l’islamizzazione dell’intera Malaysia. Infatti, 

parte dell’islamizzazione delle isole della Malaysia avvenne sotto la protezione dei reggenti 

neoconvertiti o da parte dei loro discendenti. Pertanto, non si può dare scarsa considerazione 

al tema politico”.
21

  

         Come si può ben vedere la storia ripete se stessa quando ci troviamo di fronte a 

situazioni di questo tipo. Nel processo d’islamizzazione dell’Arcipelago malaysiano e 

indonesiano si verificò un cambiamento di tendenza e di metodologie. Ad un primo momento 

di pacifica proposta della religione islamica operata dai mercanti e missionari sūfī e veicolata 

dal commercio e dai matrimoni con le donne native, ne subentrò un altro che potremmo 

definire di istituzionalizzazione della missione islamica, dove - come dimostrato sopra - i 

reggenti neoconvertiti, senz’altro mossi dallo zelo religioso,  unirono la pietà personale agli 

interessi politici ed economici, la fede al potere regale, con il fine di garantirsi l’autonomia e 

l’indipendenza da quei regni non islamici a cui essi stessi dovevano l’obbedienza. In questo 

secondo momento i mercanti musulmani vennero favoriti e sostenuti per dare legittimità alle 

nuove dinastie musulmane, che si venivano a formare. Infatti i mercanti, gli scribi, gli 

insegnanti, i teocrati, gli ‘ulamā’, e gli altri agenti dell’islamizazione, ebbero il compito di 

giustificare l’operato dei reggenti neoconvertiti verso coloro che non erano musulmani, al fine 

di legittimare l’autorità dei nuovi sultanati e principati musulmani. I reggenti locali 

                                                 
20

 Cfr. Vlekke B. H. M., Nusantara: A History of the East Indian Archipelago, p. 72, cit. in Majul C. A., op. cit., 

p. 376.  
21

 Cfr. Majul C. A., op. cit., p. 376. Il giudizio di C. A. Majul riporta in pieno il pensiero da Van Leur in op. cit., 

p. 144.  



 14 

richiedevano le “regalia” o titoli regali ai vari sultani che si erano già insediati 

nell’Arcipelago. Questi titoli li legavano, come in una catena d’autorità e di genealogia, ai più 

antichi sultanati della zona che a loro volta erano legati al Profeta Muhammad, perché fondati 

dai primi mercanti e sayyid provenienti dall’Arabia.  

         A prova di quanto detto, nella Sejarah Melayu,opera epica malaysiana, viene riportato 

che lo Shaih Ismail portò con sé i titoli regali consegnati dallo Sharīf della Makka (Mecca), 

per il reggente di Samudra. Fu con questi titoli che il reggente Merah Silu fu intronizzato 

come sultano con il nome di Malik al-Salek, uno dei più importanti sultani della zona. Allo 

stesso modo i sultani del Brunei sostengono di aver ricevuto i titoli regali dal sultanato di 

Johore, quando il primo sultano musulmano, Paduka Sri Sultan Muhammad si convertì 

all’Islām. Questo dimostra che la discendenza dal Profeta o dalla sua famiglia divenne nel 

tempo il fattore più importante di legittimazione dell’autorità e del potere dei reggenti 

neoconvertiti, che stabilirono con i titoli regali la loro autorevolezza attraverso le “catene di 

genealogia” o di discendenza, chiamate silsila, salsila o tarsila, a seconda delle varie aree 

geografiche dell’Arcipelago malaysiano e indonesiano. 

 

4- Il valore ideologico e psicologico dell’Islām 

         Considerando ora il limite contenuto nella teoria politica ed economica, cioè la tesi 

secondo cui, almeno nella fase iniziale dell’islamizzazione, la conversione all’Islām 

riguardasse solo le famiglie aristocratiche e coloro che possedevano il potere, sorge il 

problema di spiegare a fondo il perché la religione islamica divenne in seguito un fatto di 

massa che coinvolse intere popolazioni del Sud-est asiatico. Ciò che viene riconosciuto è il 

fatto che la conversione dei reggenti locali all’Islām ebbe un impatto anche sui loro sudditi. 

Tuttavia, sembra improbabile che la popolazione si potesse convertire perché spinta dal 

sultano, o per sole ragioni politiche ed economiche, senza contemplare la possibilità di una 

conversione in massa dovuta al semplice fatto che l’Islām potesse rispondere alle aspirazioni 

umane e spirituali della gente. In questo senso, Syed Hussein Alatas, sociologo e studioso 

delle società islamiche, ha mosso forti critiche alla teoria politica economica sostenuta da Van 

Leur, dicendo che nella sua formulazione diventa troppo esclusivista, limitando la 

conversione all’Islām alla sola classe nobiliare per puri motivi politici ed economici, senza 

tener conto del fatto che la religione islamica possiede una propria peculiarità che poté 

soddisfare le aspirazioni più profonde delle popolazioni. Parliamo di popolazioni che furono 

già esposte alle grandi civiltà indù e buddista e che in seguito abbracciarono l’Islām.  



 15 

Secondo Alatas, il fatto che avvenne una conversione in massa da queste grandi religioni 

all’Islām, può indicare che l’induismo e il buddismo fallirono nel dare una risposta concreta 

alle profonde aspirazioni. L’Islām, nel suo sistema uniforme di precetti e di credenze, propose 

dei nuovi valori legati all’idea monoteistica della fede nell’unico Dio, Allāh, e al profondo 

senso d’unità e di appartenenza a una comunità universale, la Umma islāmīya.
22

 Alatas 

propone la teoria del “valore ideologico e psicologico dell’Islām”, abbandonando la tesi  

della conversione dei sultani più per motivi politici ed economici che religiosi. Alatas sostiene 

invece che la conversione alla fede islamica delle masse, è stata una rivoluzione spirituale 

interna alle società pre-islamiche, che portò ad una crisi religiosa, culturale e sociale, che 

coinvolse sia la classe aristocratica, sia la popolazione. Il pensiero di Alatas si fonda su un 

principio sociologico preciso che afferma che non vi possono essere conversioni di massa o 

radicali cambiamenti nelle credenze religiose su larga scala, senza che vi siano delle tensioni 

nella società che trovino soluzione nell’accettazione di nuovi valori e credenze religiose. 

Queste tensioni si producono quando determinate aspirazioni non possono essere soddisfatte 

all’interno di un ordine ideologico dato, oppure quando ulteriori aspirazioni vengono 

contemplate all’interno della società, come effetto di cambiamenti politici, economici e 

sociali. Alatas parte da un’analisi storica, sociologica e psicologica per indicare nell’Islām, nel 

suo assetto religioso e sociale la vera risposta a quelle ulteriori aspirazioni di tutta la 

popolazione; aspirazioni che la religione islamica ha potuto soddisfare per via del suo 

uniforme sistema d’istruzione religiosa e per l’universalità che esprime. Egli suggerisce di 

approfondire lo studio delle società pre-islamiche della Malaysia e dell’Indonesia, 

valutandone la “psicologia della conversione” sia a livello individuale che come fenomeno di 

massa, per poi indicare i vari stadi della crisi spirituale e d’identità che portarono alla 

conversione all’Islām.  

         Su questa linea si è posto anche Willem Wertheim, che osservando il processo 

d’islamizzazione avvenuto in Indonesia, sostiene che l’Islām diede agli indonesiani un senso 

di solidarietà che andava al di là dei meriti personali della singola persona, ma che 

coinvolgeva tutta la comunità dei credenti. Il pellegrinaggio alla Mecca, ad esempio, donò 

agli indonesiani, anche a quelli più riluttanti, un grande senso di unità che li legava alla 

Comunità islamica internazionale. Tutto questo suggerisce a Wertheim la conclusione che gli 

indonesiani convertiti all’Islām, fecero l’esperienza dell’uguaglianza per il fatto di essere tutti 

musulmani; tutti appartenenti ad una sola fede e a una sola comunità islamica, cosa che in una 

società come quella indù, fondata sulla netta separazione in caste, non era possibile 

                                                 
22

 Su questo tema ci riferiamo a Syed Hussein Alatas, Reconstruction of Malaysian History, Singapore, January 

1961, cit. in Majul C. A., op. cit., p. 382.  



 16 

sperimentare. Ecco allora che la società indonesiana espresse l’aspirazione di una forma più 

forte d’unità e la trovò nell’Islām. La nuova fede, divenne una forza d’unità straordinaria che 

sfociò poi in ambito politico nel “nazionalismo indonesiano”, il quale ebbe il suo peso per i 

futuri movimenti indipendentisti e rivoluzionari anti coloniali, che raggiunsero il loro apice 

nel XX secolo  Ecco come l’Islām, da forza di coesione spirituale diventò una forza di 

cambiamento sociale, che si espresse poi nel concetto di Dār al-Islām, una vasta fratellanza 

musulmana, o comunità dei fedeli, che vivevano in un determinato territorio e che si 

consideravano tutti uguali davanti ad Allāh, al di là delle divisioni politiche, culturali ed 

etniche.
23

 Emerse dunque il senso di appartenenza alla Comunità islamica, come fattore 

religioso, sociale e psicologico che favorì il processo d’islamizzazione dell’Indonesia, ma che 

influenzò, con le dovute differenziazioni e peculiarità, tutto il Sud-est asiatico.  

         Per concludere, citiamo l’ultima tesi sulla teoria del valore ideologico proposta da Van 

Nieuwenhuijze, che nella sua critica alla teoria politica ed economica esclusivista di Van 

Leur, sostiene che l’islamizzazione dell’Arcipelago malaysiano e in particolare dell’Indonesia 

non fu soltanto un tentativo di distaccarsi dal sistema religioso indù e buddista, ma ancor di 

più la decisione di liberarsi del sistema indù delle caste, che creava una seria disuguaglianza 

tra la popolazione. Egli si pone sulla stessa linea di pensiero di Alatas, considerando la 

conversione all’Islām come la risposta religiosa e psicologica al vuoto che si creò nel rigettare 

la religione indù, soprattutto da parte delle classi più povere.  

         Questa tesi, seppur valida, ha un limite, in quanto spiega solo da un punto di vista 

sociologico e psicologico il fenomeno di adesione in massa della popolazione all’Islām come 

risposta alla ricerca di quella forma d’unità che venne meno con la caduta dei valori sociali e 

religiosi dell’induismo e del buddismo. È necessario considerare ora il fattore che 

probabilmente fu la vera causa del processo d’islamizzazione del Sud-est asiatico a cui poi 

riferire tutti gli altri fattori già menzionati, cioè l’aspetto religioso e spirituale. L’Islām, diede 

sì un assetto politico ed economico alle società del Sud-est asiatico, i cui valori religiosi e 

sociali si erano nel tempo sgretolati sotto l’influsso dei grandi cambiamenti economici e 

politici, ma diede soprattutto una religione e una fede su cui fondare l’identità di un popolo e 

di una società, aprendoli ad una dimensione spirituale e universale più grande, che la religione 

islamica portava in sé. Questo viene dimostrato dal conflitto che si verificò tra un sistema 

religioso e sociale di tipo tribale, legato alle tradizioni pre-islamiche, siano esse animiste o 

indù, e il sistema islamico, legato all’universalità del suo credo e della Umma islāmīya. Il 

primo, quello tribale, fu espresso nelle forme religiose, nei costumi, nei valori, nelle leggi e 

                                                 
23

 Cfr. Wertheim W. F., Indonesian Society in Transitinon, p. 196, cit. in Majul C. A., op. cit., p. 383. 



 17 

regole tribali che presero il nome di ‘ādāt, le quali vennnero difese dai reggenti locali non 

musulmani, perché considerate patrimonio religioso e culturale tradizionale, legato dal punto 

di vista economico al contesto locale e regionale. Il secondo, quello islamico, fu un sistema 

religioso compatto rappresentato dalla Sharī‘a, la Legge islamica, che espresse in sé stessa 

una dimensione religiosa universale, la quale, seppur differenziata nell’interpretazione delle 

quattro scuole giuridiche e di pensiero, venne accettata e condivisa da tutti i musulmani ed fu 

legata ad un contesto economico e sociale transregionale e internazionale. Questo sistema fu 

sostenuto e difeso dagli ‘ulamā’, che spesso si trovarono in disaccordo con i reggenti locali 

non musulmani, dando così origine al conflitto esistente tra un sistema regionale e uno 

universale. Una volta convertito all’Islām, il reggente locale si propose di armonizzare le 

tradizioni religiose e i valori tribali al nuovo credo islamico, assumendo di tali tradizioni quei 

riti e quelle pratiche religiose che non erano in conflitto con i fondamenti dell’Islām. In questo 

senso gli ‘ulamā’, assieme agli altri protagonisti della missione islamica, svolsero un ruolo 

importante di mediazione, grazie alla loro conoscenza del Qur’ān, della Sharī‘a e delle 

pratiche islamiche. 

         Ciò che però deve essere sottolineato è il fatto che la disgregazione dei valori 

tradizionali religiosi delle comunità pre-islamiche del Sud-est asiatico, fu causata dal contatto 

con la nuova cultura commerciale introdotta dalle relazioni con altri paesi. Essa però fu 

frenata e bilanciata dalla ricerca di una nuova forma d’unità religiosa e sociale. L’Islām fu in 

grado di soddisfare tale esigenza, come viene sottolineato bene da Van Nieuwenhuijze: 

“L’osservazione che l’Islām a volte offre una soluzione ai problemi sorti dalla disintegrazione 

della vita di comunità chiusa, può essere applicata non solo all’idea di comunità, ma più 

specificamente alle questioni religiose. Quando una comunità chiusa perde l’integrità della 

vita, a causa delle sue relazioni commerciali con altre entità sociali, si verifica un bisogno 

urgente di ristabilimento di questa entità, nella forma di una nuova modalità armoniosa di 

pensiero e di vita”. 
24

 La realtà, o meglio il veicolo che favorì questo ristabilimento 

dell’identità della Comunità malaysiana e indonesiana, fu senza dubbio la religione islamica 

nella sua forma mistica. Essa seppe in maniera pacifica armonizzare la tradizione locale e le 

credenze religiose tribali alle esigenze e alla rigorosità del credo islamico, dando ai 

neoconvertiti quel senso d’unità universale che essi ricercavano e che erano indispensabili per 

la formazione della loro nuova identità di pensiero e di vita. Ciò che essi, fin dall’inizio 

dell’islamizzazione dell’Arcipelago malaysiano e indonesiano, aprezzarono dell’Islām fu la 

sua dimensione mistica ed esoterica, che bene si coniugava con il sistema religioso e spirituale 

                                                 
24

 Nieuwenhuijze van C. A. O., Aspects of Islām in Post-Colonial Indonesia: Five Essays, p. 38-39, cit. in Majul 

C. A., op. cit. p. 385.  



 18 

asiatico, legato più alle forme “panteistiche” indù e animiste, che alla rigorosità e a volte 

rigidità di alcuni aspetti della dottrina islamica.
25

 L’Islām dunque servì come pilastro portante 

delle nuove società del Sud-est asiatico, la cui dimensione mistica e religiosa fu da 

fondamento per la ricostruzione dell’identità religiosa e sociale di quei popoli che ne 

abbracciarono la fede.  

         Certamente in questo contesto i mercanti musulmani operarono, se non favorirono, con 

le loro nuove idee religiose e commerciali, il disintegrarsi dei valori e delle usanze tradizionali 

delle società pre-islamiche asiatiche, ma fornirono anche gli strumenti necessari sia religiosi 

che politici ed economici, per fare fronte alle nuove sfide dell’economia “globalizzata” di 

quel tempo. Chi di queste società si affacciò sul contesto politico ed economico 

internazionale, raccolse la sfida del cambiamento, per far fronte alle problematiche che 

l’epoca moderna impose al Sud-est asiatico con l’arrivo delle potenze coloniali occidentali 

spagnole e portoghesi. Queste società, per la maggior parte già islamizzate, fecero forza 

sull’unità intorno all’unica fede, l’Islām, per reagire e contrastare il processo di 

colonizzazione e cristianizzazione introdotto dai regni di Spagna e Portogallo. In più esse 

mantennero la loro identità islamica anche sotto l’influsso del potere politico economico e 

culturale delle altre potenze occidentali, quali l’Olanda, l’Inghilterra e nel caso delle Filippine, 

gli Stati Uniti, fino a quando ottennero l’indipendenza, fattore indispensabile per la 

formazione degli stati nazionali musulmani.  

 

                                                 
25

 Ibidem, p. 39. 


