LE TEORIE DELLA PROPAGAZIONE DELL’ISLAM

NEL SUD-EST ASIATICO

Dr. p. Paolo Nicelli, PIME
Estratto da: L’Islam nel Sud-est asiatico, Edizioni lavoro, Roma 2007, pp. 39-62.

La storia della propagazione dell’/s/am nel Sud-est asiatico si presenta, dal punto di
vista della missione islamica, come uno dei capitoli piu interessanti della da’wa, o “chiamata
all’Islam”. L’abnegazione dei missionari musulmani, siano essi stati mercanti, predicatori,
mistici e teologi o capi carismatici, il loro modo di rapportarsi alla realta che li circondava e la
profonda spiritualita nel vivere la loro fede vinse la stima dei vari re, principi o guide di
popolazioni che con 1’andar del tempo non solo si convertirono all’Is/am, ma sostennero e
difesero la “religione perfetta”,' nei loro regni e nella conquista dei territori. In questo senso
fin dall’inizio del XVI secolo , alcuni cronisti e storici portoghesi cominciarono a formulare
delle teorie sulla propagazione dell’/slam, basandosi su dati storici, spesso comuni, ma
giungendo a delle interpretazioni dei fatti che differiscono tra di loro. Nella stessa situazione
si trovano anche gli studiosi contemporanei, che basandosi anche sulle scienze quali
I’archeologia, 1’antropologia culturale e religiosa e soprattutto la fenomenologia delle
religioni asiatiche, individuano diverse possibili teorie attraverso cui spiegare 1’avvento
dell’Islam nel Sud-est asiatico.

In piu vi é un altro problema, cioe quello della ripartizione di queste interpretazioni e
delle teorie ad esse legate secondo i differenti ambiti scientifici sopra indicati, valutando i dati
storici in modo diverso. Ecco allora che alcune teorie si riferiscono piu alla fase iniziale, cioé
all’introduzione nel Sud-est asiatico della religione islamica, mentre altre, piu interessate
all’espandersi di una cultura e della religione ad essa connessa, si concentrano piu sulla
propagazione o espansione dell’Is/am nell’intera regione. Interessante sarebbe a questo punto
sapere come tutte queste teorie possano di fatto fornire degli elementi che individuino i fattori
comuni applicabili in generale a tutto il Sud-est asiatico.

1- L’avvento dell’Islam tra commercio e missione
La prima e piu classica teoria che tocca I’introduzione e la propagazione iniziale

dell’Zslam nel Sud-est asiatico e in particolare nell’ Arcipelago malaysiano ¢ indonesiano, &

L Cfr. Corano, V, 3.



quella del “commercio e della missione islamica”’. Secondo T. W. Arnold,® i mercanti
musulmani raggiunsero 1’Arcipelago malaysiano seguendo principalmente le rotte
commerciali, costituendo, gia all’inizio del IX secolo , degli insediamenti in alcune isole.
Questi mercanti provenivano dall’Arabia, dal Sud dell’India e dalla regione dei Gujerati, una
popolazione indiana pressoché musulmana®. Essi commerciarono con le popolazioni locali e
predicarono 1’Islam con alcuni riferimenti e sottolineature teologiche che si riferivano alla
shafi iva,” una delle scuole giuridiche islamiche, i cui membri si riferiscono agli insegnamenti
dell’Imam al-Shafi‘t (d. 204/820 H.), che fu ed é ancora predominante lungo la costa

malabarica e in gran parte del Sud-est asiatico. Tuttavia, anche la Shr‘a,° le cui tracce si

2 Le teorie del commercio e della missione, sono strettamente connesse. Infatti, la fase commerciale non &
chiaramente separabile da quella missionaria vera e propria, poiché i mercanti musulmani, pur non essendo dei
religiosi missionari preposti al compito dell’islamizzazione - in quanto 1’Zs/am non & una religione sacerdotale
con un clero organizzato - adempirono al dovere di ogni singolo musulmano di propagare la fede islamica
ovunque essi si trovassero. Questo non toglie nulla al fatto che in una fase successiva al consolidarsi dei sultanati
e principati, vi potessero essere dei musulmani che dedicassero interamente la loro vita alle sole questioni
religiose, come predicare 1’Islam, insegnare teologia nei centri di cultura islamica, e partecipare ai dibattiti in
materia religiosa. Molti di essi furono impegnati dai sultani e dai datu come veri e propri missionari e inviati in
tutto il Sud-est asiatico per propagare la religione islamica. Su questo tema cfr. Majul C. A., Theories of
Introduction and Expansion of Islam in Malaysia, in Silliman Journal, VVol. XI, n. 4, Dumaguete City, Phil. 1964,
p. 357.

* Arnold T. W., The Preaching of Islam, a History of the Propagation of the Muslim Faith, Sh. Muhammad
Ashraf Publication. Lahore, 1965, pp. 367-368.

* Cfr. Winstedt R. O., A History of Johore (1365-1895 ) JMBRAS, Vol. X, Part I1l, December 1932, p. 5; cit. in
Majul C. A., op. cit., p. 343. R. O. Winstedt sostiene che la maggior parte dei mercanti musulmani indiani erano
Guyjerati, i quali favorirono buona parte delle conversioni all’Is/@m nell’ Arcipelago malaysiano: “Nel 1414 circa,
sotto I’influenza dei mercanti Gujerati, i pit grandi missionari nell’Est, la Malacca divenne musulmana, (e il suo)
porto fu di richiamo per le navi provenienti dal nord di Sumatra, dalle Molucche, da Java e dalla Cina; nonché da
Gujerat, Malabar, Coromandel e dall’Arabia”. Di diversa opinione ¢ invece Ph. S. Van Ronkel, il quale sostiene
che I’Islam malaysiano e indonesiano (Sumatra ¢ Malacca), sono il frutto dell’attivitd misionaria dei mercanti
provenienti dal sud dell’India e non da Gujerat, né tantomeno dall’Arabia: “E ben risaputo che 1’Islam e la
maggior parte del misticismo musulmano trovarono la loro via verso 1’ Arcipelago indonesiano dal sud dell’India
e non dall’Arabia... Puo bastare il ricordare al lettore circa I’innegabile fatto che 1’originale forma dell’ Islam
popolare, il carattere del suo misticismo, I’insieme della sua edificante e romantica letteratura, la radice delle
parole arabe legate al credito, lo stile maomettano delle tombe, etc., indicano I’India, come paese della loro
origine”, cfr. Ronkel Van Ph. S., A Tamil Malay Manuscript, IMBRAS, No. 85, March 1922. p. 29, cit. in Majul
C. A, op. cit. p. 343.

® Cfr. il glossario e Coulson N. J., A History of Islamic Law, Edinburg University Press, Edinburg, 1964. pp.53-
61. E importante sottolineare che la scuola giuridica e di pensiero shafi 7, che & predominante in Malaysia, si
trova anche nel sud dell’India. Invece, all’inizio della propagazione dell’/slam nell’ Arcipelago malaysiano e
indonesiano, nella regione di Gujerat era predominante la scuola giuridica e di pensiero Hanafi. Questo fatto
sosterrebbe la tesi di Ph. S. Van Ronkel, secondo cui I’islamizzazione dell’ Arcipelago malaysiano e indonesiano
sarebbe stata favorita dai mercanti e missionari provenienti dal sud dell’India e non dalla regione di Gujerat (vedi
la nota 37). Tuttavia, vi sono altri fattori che invece indicherebbero la provenienza dell’islamizzazione da
Gujerat, come ad esempio il fatto che la maggior parte delle lapidi delle tombe dei sultani e dei capi locali del
nord di Sumatra provengano da Combay nella regione di Gujerat. Le diverse opinioni in materia sono dovute alla
difficolta di reperire fonti certe sulla provenienza dell’Islam nell’ Arcipelago, tanto che ancora oggi ¢ difficile
indicare con precisione se 1’islamizzazione dell’Arcipelago provenga dalla regione di Gujerat o dal sud
dell’India. Tuttavia, allo stato delle cose & possibile affermare con chiarezza il ruolo che entrambe le regioni
hanno avuto nell’intero processo di prima islamizzazione. Ma ancor di piu si deve riconoscere che I’India svolse
un ruolo determinante per ’intero processo di propagazione dell’/slam nel Sud-est asiatico, senza per questo
togliere nulla al ruolo svolto dai mercanti arabi e dai neoconvertiti malaysiani. Infatti, questi ultimi saranno
coloro che continueranno la propagazione della fede islamica fino ai giorni nostri.

® per il termine Shi“a, vedi il glossario.



trovano ancora oggi in Java e Sumatra fu portata attraverso D’attivita di questi mercanti
provenienti dall’India. All’inizio dell’islamizzazione dell’Arcipelago malaysiano non vi fu
una precisa distinzione di funzioni tra i mercanti e i missionari musulmani. Spesso le due
figure venivano combinate insieme, e cosi i mercanti, una volta insediatisi, provvedevano a
crearsi una famiglia, sposando le donne locali, e insegnando i rudimenti della fede islamica ai
membri della loro famiglia, agli schiavi e a coloro con cui commerciavano. La pratica di
possedere degli schiavi era molto diffusa a quei tempi. Era un bisogno reale, per gestire i
propri beni e i possedimenti terrieri, nonché per sfoggiare la propria potenza davanti ai capi
locali o datu non musulmani.

Attraverso questo canale commerciale e di prestigio personale i mercanti musulmani
seppero presentare la religione islamica come qualcosa di accettabile anche ai re locali, per
via della semplicita del suo messaggio e la capacita di adattamento ai costumi e alle pratiche
del posto che non fossero in contrasto con il credo islamico. Cosicché piu i mercanti
musulmani diventavano potenti, piu 1’/slam si diffondeva e veniva accettato. Questa stretta
connessione tra commercio, fede e missione, portd ben presto alla necessita di costituire
nuove forme di associazionismo tra i mercanti musulmani, come ad esempio le confederazioni
mercantili o in alcuni casi vere e proprie monarchie familiari a base ereditaria in cui la fede
islamica risultava essere il fattore determinante di aggregazione sociale e spirituale. | datu,
spesso impegnati in dispute e lotte intestine, avevano ora un elemento in pit per andare oltre i
loro conflitti, riconoscendosi uniti, non solo sotto un unico re, il sultano, ma anche sotto la
stesso credo, 1’ Islam.

| mercanti-missionari instaurarono relazioni d’amicizia con i rappresentanti delle
aristocrazie non musulmane, dando liberta di espressione ai non musulmani presenti nei loro
regni. Questo atteggiamento di clemenza e di rispetto per le minoranze etniche, fu, almeno
all’inizio dell’islamizzazione, il fattore determinante al fine di ottenere la considerazione e il
rispetto degli avversari, evitando cosi 1 possibili focolai di ribellione all’interno del regno. In
questo senso, risulta importante cio che T. W. Arnold ci dice: “I mercanti e i missionari
musulmani non vennero come conquistatori, né usarono la spada come uno strumento di
conversione, come invece fecero gli spagnoli e i portoghesi nel sedicesimo secolo; non si
arrogarono neppure il privilegio di considerarsi una razza superiore e dominante al fine di
degradare e opprimere le popolazioni locali, ma arrivando come semplici mercanti essi
usarono la loro superiore civilta e intelligenza al servizio della religione (islamica), pit che

come mezzo per la loro personale esaltazione e accumulazione di fortune™.”

" Cfr. Arnold T. W., op.cit. pp. 369-370.



Possiamo inoltre aggiungere che questo metodo pacifico di propagazione dell’Is/@m avvenne
attraverso un continuo adattamento degli insegnamenti della fede islamica alla religiosita
popolare, adottando quelle credenze e quei rituali che non erano in conflitto con il credo e la
tradizione islamica, salvaguardando soprattutto, tra i cinque pilastri dell’Islam, la shahada,
cioé il monoteismo islamico.

Tuttavia, questo pacifico processo d’islamizzazione si verifico solo all’inizio dell’espandersi
dell’Zslam nel Sud-est asiatico. Molto presto, i mercanti-missionari riuscirono ad ottenere il
potere politico attraverso eccellenti matrimoni con le principesse native; un potere sufficiente
per costituire dei veri e propri sultanati e principati musulmani, con una propria dinastia.

Fu a questo punto che il processo d’islamizzazione fu portato avanti dai diversi “protagonisti
dell’islamizzazione”, quali i missionari a tempo pieno, i teologi dei centri di cultura islamica e
i maestri delle madrasa, sotto la supervisione dei sovrani musulmani, che a volte agirono
anche attraverso I’imposizione della fede e 1’uso della guerra. Il commento di H. J. De Graaf,
¢ in questo senso illuminante: “Infine, quando nel Sud-est asiatico le comunita musulmane
crebbero in coesione e fiducia, esse ricorsero alla guerra in diverse occasioni, al fine di
espandere la vera fede tra i kafir (infedeli)...tuttavia, in molti casi ¢ difficile distinguere tra la
vera jihad, o guerra santa, e gli sforzi di un sovrano neoconvertito per estendere il suo
dominio attraverso la nuova fede...”®. Lo stesso pensiero viene espresso da C. A. Majul
quando sottolinea 1’analogia esistente tra 1’espansione dell’Islam nell’ovest della Malaysia ad
opera di musulmani non malaysiani e quella operata nell’est della Malaysia ad opera di
musulmani javanesi e malaysiani: “Tuttavia, deve essere sottolineato, che anche se in un
primo tempo 1’Islam fu propagato pacificamente, in un secondo tempo I’elemento della
coercizione non fu del tutto assente. Come sara detto successivamente, il processo
d’islamizzazione nel secondo caso, fu denso di significati politici reconditi”™®.

Circa la missione musulmana come parte del processo d’islamizzazione del Sud-est
asiatico, J. C. Van Leur scrivera, a riguardo delle attivita missionarie dei musulmani javanesi
nelle Molucche, che essi furono i veri “missionari ambulanti”: “La piu interessante tra le cose
che accaddero nell’Indonesia dell’est intorno al 1600 , fu I’attivita missionaria dell’Islam.
L’espansione dell’Islam in quel “lontano oriente” fu qualcosa che scaturi dai mercanti
javanesi, che veramente furono in quel luogo i missionari ambulanti. La gioventu e le loro

famiglie furono fortemente spinti verso la nuova dottrina attraverso cio che fu un’istruzione,

® De Graaf H. J., “South-East Asian Islam in the Eighteen Century,” in The Cambridge History of Islam, Holt P.
M., Lambton A. K. and Lewis B. (editors), Vol. 2/A, Cambridge University Press, Cambridge, 1970. pp. 123-
124.

° Cfr. Majul C. A., op. cit., p. 366.



seppure imperfetta, della religione e della lingua araba. Cio che é piu importante in questa
connessione, ¢ il fatto che con il processo (d’islamizzazione), I’autorita della nobilta divenne
pill stabile e I’islamizzazione avvenne sotto la sua protezione™’. Tale affermazione vale
anche a riguardo dei missionari musulmani che operarono nelle isole dell’est di Java, nel
Borneo e nelle Filippine, nelle isole di Luzon, Mindoro, Visayas e Mindanao. Come si puo
notare, allo zelo missionario dei mercanti della prima ora, si aggiunse in una fase successiva
quello dei leaders appartenenti alla nobilta, i sultani e i datu, che si fecero promotori della
missione islamica attraverso la persuasione e, a volte, la coercizione. Tutto questo ci aiuta a
capire che agli interessi commerciali e religiosi venivano uniti anche gli interessi geopolitici e
di potere, come parte integrante dello stesso processo d’islamizzazione; il tutto a sottolineare
il fatto che nell’Islam i vari aspetti non sono mai nettamente separati, ma convivono nella
stessa missione islamica, interagendo tra di loro.

Vediamo ora come alcuni mercanti arabi, in gran parte sayyid (discendenti del Profeta),
furono determinanti in questo processo d’islamizzazione. Essi istituirono dei principati in
Sumatra e Kalimantam nel Borneo, e un sayyid sposo la figlia del sultano che regnava in Siak
(Sumatra). 1l figlio del sayyid spodesto 1’erede legittimo del sultano dichiarandosi egli stesso
sultano. Anche i sultani di Pontianak appartennero ad una dinastia fondata da un sayyid giunto
a Matan, nel sud-ovest del Borneo, nel 1735 |l figlio del sayyid si sposo nella famiglia del
sultano di Bandjarmassin, nel sud del Borneo, e fonddo un principato a Pontianak,
dichiarandosi sultano. Lo stesso accadde nella regione di Aceh dove si costituirono dei
principati guidati da sayyid arabi e in Sumatra dove i mercanti arabi divennero capi
territoriali. Spesso i discendenti di questi sayyid arabi organizzarono una forte resistenza
all’invasione degli olandesi in Aceh verso la fine del XIX secolo, mostrando una grande
capacita di organizzazione della guerra santa, soprattutto cogliendo come influire sul carattere
delle popolazioni locali, che li seguivano nella guerra per via del loro carisma e della loro
autorevolezza. Da questi fatti, possiamo dire che 1’arrivo di mercanti arabi e sayyid fu di
estrema importanza per il processo di islamizzazione e per quello di consolidamento dei
sultanati e principati del Sud-est asiatico. Il fatto che questi mercanti appartenessero alle piu
importanti famiglie aristocratiche dei loro paesi d’origine, li avantaggio nell’essere considerati
importanti dai reggenti locali musulmani e non musulmani. Infatti essi vennero rispettati e
stimati per il loro legame e per quello delle loro famiglie con il Profeta Muhammad.

In piu i sayyid arabi erano uomini di cultura e conoscitori della dottrina e della pratica

islamica, e questo li aiuto nella loro opera di propagazione dell’Islam, mai seconda o

10 Cfr. Van Leur J. C., Indonesian Trade and Society: Essays in Asian Social and Economic History, p.143,
citato da Majul C. A. in op. cit. p. 366.



accessoria alla loro attivita di commercio e di guide politiche. Essi seppero mostrare rispetto
per la cultura locale e per la religiosita popolare, mostrandosi attenti nel dare una
testimonianza di sincera fedelta islamica. Questo lo si vede soprattutto in luoghi come I’isola
di Mindanao, nel sud delle Filippine, dove i datu locali vantano ancora oggi le loro
discendenze dai sayyid arabi che visitarono 1’isola. Essi ricordano i loro nonni e bisnonni
arabi o di sangue arabo. | sayyid arabi agirono come missionari musulmani, intermediari nelle
dispute e funzionari dello stato, assumendosi in prima persona le responsabilita di governo e
quelle inerenti la propagazione della fede islamica. In questo senso i sayyid trovarono il tempo
di intrattenersi in dispute teologiche con i non musulmani, insegnando loro i rudimenti della
fede islamica. Attraverso la loro capacita di integrarsi nella cultura locale i sayyid divennero
dunque consiglieri d’estrema importanza per i regnanti locali, fino al punto di assumere potere
e fare accettare loro 1’Is/am, favorendo cosi 1’ingresso di altri missionari e teologi musulmani
che divennero in seguito le guide delle istituzioni islamiche dei sultanati e principati.
Sintetizzando quanto detto, possiamo dire che 1’Zslam giunse nel Sud-est asiatico
soprattutto attraverso i mercanti arabi di cui alcuni erano sayyid e i mercanti indiani. Il
processo assunse due aspetti. In primo luogo, i mercanti musulmani furono anche missionari e
quindi oltre a svolgere le loro attivita commerciale, si prefissero d’introdurre e propagare la
fede islamica. In secondo luogo, i mercanti, anche se sostenuti dallo zelo missionario, ebbero
come interesse primario quello di commerciare con le popolazioni locali, assumendo
importanza attraverso 1’acquisizione del potere politico e commerciale, e soprattutto
diventando i consiglieri di fiducia dei regnanti del luogo. Questa loro abilita politica e
diplomatica li aiutd a fondare dei sultanati propri, assicurandosi una discendenza stabile,
favorita dalle alleanze e dai matrimoni con le principesse appartenenti alle famiglie piu
potenti'!. Ci troviamo quindi di fronte ad una prima penetrazione dell’Islam, favorita da
interessi commerciali e politici, matrimoni eccellenti e zelo missionario. Tuttavia, gquesta
“miscela” non basta a spiegare fino in fondo il veloce espandersi dell’Zs/am in una zona cosi
vasta e differenziata dal punto di vista culturale e religioso come il Sud-est asiatico. E
necessario quindi indagare su altre cause del processo d’islamizzazione con cui formulare

ulteriori teorie che ci possano aiutare a dare un quadro d’insieme.

2- L’influenza dei sifi e della mistica islamica
Connessa al commercio e alla missione islamica ¢ la “teoria dell’influenza degli ordini

S@f?”, in cui si sostiene che la conversione dell’ Arcipelago malaysiano e indonesiano fu opera

1 Cfr. Majul C. A., op. cit. p. 356.



degli adepti degli ordini siiff, i quali agirono soprattutto nei centri urbani’. Nonostante le
frequenti visite nell’Arcipelago dei mercanti arabi e indiani durante I’VIII secolo , non é
possibile sostenere con certezza 1’esistenza di comunita musulmane, gia consolidate nella
pratica della fede islamica. Bisognera aspettare fino al XIII secolo , per avere delle comunita
stabili e salde, grazie anche all’attivita di predicazione dei mistici appartenenti agli ordini sifi.
Essi erano degli zelanti predicatori, provenienti da tutto il mondo islamico d’allora e
appartenenti alle zariga, o confraternite mistiche dell’/s/am. 1 mistici dell’Is/am possedevano
anche una discreta conoscenza delle pratiche magiche pit conosciute, spesso impiegate per
compiere delle guarigioni, a cui univano l’insegnamento di una teosofia complessa e
sincretica, molto vicina alle credenze popolari malaysiane e indonesiane, che riuscirono ad
armonizzare col credo fondamentale dell’/siam. Ecco allora che questi “insegnanti sifi”,
operarono una vera e propria continuita tra la predicazione della nuova fede e la pratica
religiosa pre-islamica, utilizzando i termini ¢ I’espressioni verbali e culturali piu adatte a far
recepire meglio la dottrina islamica alle popolazioni locali. Si trattd dunque da una parte di un
processo d’adattamento della religione islamica ai riti e alle pratiche malaysiane e indonesiane
locali e dall’altra di un processo di assimilazione di queste pratiche in un contesto islamico.
L’intero processo doveva perd salvaguardare la purezza del credo islamico nei suoi
fondamenti. Infatti, in questo senso si verificarono diversi conflitti tra coloro che seguivano
posizioni piu legaliste, cioe di rigida osservanza della shari‘a, provenienti soprattutto dai
paesi islamici del mondo arabo, e quegli insegnanti safi sia stranieri che locali, che seguivano
un’interpretazione piu mistica della fede islamica. I primi vedevano nelle confraternite o
ordini szfi una vera minaccia all’ortodossia della vera dottrina, e i secondi, probabilmente piu
impegnati nell’attivita missionaria e d’insgnamento con 1 nuovi convertiti, volevano
presentare un Islam piu accettabile alle popolazioni locali e meno legato all’interpretazione
letterale della Legge islamica. Con tutta probabilita queste popolazioni erano entrate da lungo
tempo in contatto con alcune forme di panteismo induista, e videro nell’insegnamento sifi un
atteggiamento propositivo teso al riconoscimento e all’assimilazione di parte del loro
patrimonio religioso. Pertanto, ¢ possibile che la loro conversione all’Zs/am fosse avvenuta
senza imposizione o0 coercizione.

L’introduzione dell’/s/am in Java fu favorito da questo approccio dialogico con la
cultura religiosa del luogo, che gli insegnanti e missionari sifi utilizzarono. La loro forza
carismatica, e i loro poteri magici, li resero autorevoli agli occhi dei neoconvertiti, soprattutto

a quelli dei reggenti locali, che concessero loro le proprie figlie in matrimonio. Dai matrimoni

12 Cfr. Jones A. H., Sufism as a Category in Indonesian Literature and History, in Journal Southeast Asian
History, Vol. 2, No. 2, July 1961, p. 14.



dei sifi con le principesse appartenenti alla nobilta indonesiana, si ebbero delle discendenze di
sangue reale, con il pieno riconoscimento del carisma religioso, oltreché politico ed
economico. Tuttavia, come indicato da A. H. Jones™, questi insegnanti appartenevano a delle
confraternite o ordini sifi che a quel tempo non erano considerate come istituzioni ascetiche o
eremitiche, ma come dei fenomeni urbani, che giocarono un ruolo importante
nell’islamizzazione dei grossi centri di commercio internazionale, questo almeno fino alla fine
del XVIII secolo. Infatti, A. H. Jones preferisce circoscrivere l’azione missionaria e
d’insegnamento dei sifi alle sole zone urbane dove con tutta probabilita era piu alta
I’affluenza dei mercanti indonesiani, ed era anche meno forte 1’attaccamento alle loro
tradizioni religiose popolari. In questo senso, A. H. Jones indica alcuni punti importanti del
processo d’islamizzazione dell’indonesia che vedono come protagonisti gli insegnanti sifi e le
loro confraternite: 1) I’Zslam mise le radici in Indonesia solo con ’avvento degli ordini s/,
grazie soprattutto all’opera di validi missionari sufi, che a partire dal XIII secolo operarono
nella zona. 2) Gli insegnanti sifi che predicarono 1’Is/am in Indonesia, erano di varie
nazionalita, provenienti da diversi paesi ed erano impegnati su un territorio molto vasto. Essi
furono molto presto aiutati dall’opera dei safi indonesiani, appartenenti alle stesse
confraternite o ordini mistici. Pertanto, secondo Jones, € improbabile che I’isola di Java, a
differenza di quella di Sumatra, fosse stata islamizzata ad opera di mercanti e missionari
provenienti dalla Malacca. 3) Gli insegnanti s/ trovarono in Indonesia, una popolazione che
possedeva pit 0 meno la stessa cultura e religiosita, e per questo tali insegnanti szfi poterono
adattare ad esse la fede islamica, assumendone gli aspetti utili a far accettare meglio 1’ Islam,
senza pero deturparne il credo fondamentale. Essi fecero dunque un lavoro di presentazione
del credo islamico, assumendo e reinterpretando la religiosita popolare indonesiana. 4) Questo
lavoro missionario e la presenza delle confraternite o ordini sifi costituirono, nella fase
iniziale dell’islamizzazione dell’isola di Java, un importante elemento soprattutto per la
fondazione politica ed economica dei grandi centri urbani di commercio.

A riguardo di quest’ultimo punto, come gia ricordato, accadde che nell’lslam, la
religione, la politica e 1’economia furono strettamente connesse e la religione divenne il
“collante” di tale connessione. Senza dubbio I’islamizzazione dell’Arcipelago malaysiano e
dell’Indonesia in particolare, ne sono un esempio illuminante, per via del fatto che allora
come oggi le confraternite o ordini sufi ebbero, nei grandi centri urbani e nelle zone rurali, un
potere religioso, politico e sociale non indifferente, che influenzo la massa della popolazione e

la compagine politica ed economica di paesi dell’ Arcipelago malaysiano e indonesiano. Con

B3 Cfr. Majul C. A, op. cit., p. 367.



la conversione all’Zslam dei reggenti locali, gli insegnanti musulmani sifi e gli scribi che si
erano insediati a corte, ottennero piu potere politico fino al punto di diventare dei veri e propri
consiglieri del sultano. Il caso del sultano Mahmud Shah, I'ultimo reggente musulmano di
Malacca, e in questo senso significativo. Gli scribi di corte consigliarono al sultano di avere
una politica favorevole alla pace con i portoghesi, ma di stare attento alla loro furbizia. Nei
loro sermoni essi istruirono Mahmud Shah ricordandogli che come 1’India era gia stata
sottomessa al potere dei portoghesi, la Malacca non avrebbe dovuto passare nelle mani degli
infedeli'®. Fatti come questi indicano come i sifi siano stati gli altri agenti
dell’islamizzazione, divenendo col tempo importanti per le decisioni dei sultani, fino al punto
di ottenere un grande prestigio a corte e tra la popolazione. La loro fama era quella di essere
persone non solo di autorita politica ed economica, ma anche un punto di riferimento
spirituale per tutta la comunita musulmana. | sifi dunque, venivano considerati come dei
makhdum, cioé come degli uomini pii, dei santi, perché beneficiavano della misericordia di
Allah. La loro cultura, la loro capacita diplomatica e organizzativa veniva ammirata e
apprezzata tanto che dopo la morte le loro tombe divennero oggetto di culto, e ancora oggi
sono meta di pellegrinaggio per molti musulmani.

La posizione di prestigio e di potere dei sufi, fu assunta da un’altra figura o agente
dell’islamizzazione, I’ ‘alim™, o il saggio dell’Isiam, esperto del Qur’an, dei Hadith e della
Shari‘a. Egli fu determinante nell’organizzazione della difesa del sultanato, tanto che ebbe il
compito di ricordare al sultano il suo dovere di praticare la guerra santa in caso di attacco
nemico.

Le due teorie esposte, presentano in dettaglio i protagonisti o agenti della missione
islamica. Essi possono essere individuati in due gruppi principali: in primo luogo coloro che
da mercanti visitarono e si insediarono nell’ Arcipelago malaysiano e indonesiano per svolgere
un’attivita commerciale, non disdegnando di sposare le donne locali, soprattutto se
appartenenti a famiglie nobiliari. Essi espressero anche il loro zelo missionario attraverso la
predicazione dei rudimenti della fede islamica prima di tutto nella cerchia famigliare e poi al
di fuori di essa; in secondo luogo coloro che venivano preposti per il compito
dell’islamizzazione ed erano considerati missionari a tempo pieno. Pur svolgendo un’attivita
lavorativa, essi dedicarono buona parte del loro tempo all’islamizzazione dei territori del
sultanato e di quelli di nuova conquista. Questi missionari di professione venivano a loro

volta suddivisi come segue:

Y Cfr. Majul C. A, op. cit., p. 371.
' Vedi nel glossario: ‘ulama’.



1) Gli insegnanti, sia indipendenti che appartenenti alla cerchia del sultano. Essi erano i
responsabili della madrasa o scuola coranica, per I’educazione di base dei bambini e dei
centri di studi islamici per ’approfondimento del Qur’an, dei Hadith e della Shari‘a. Gli
insegnanti erano controllati dal sultano stesso o dai datu e il loro lavoro rientrava nel
programma della missione islamica intesa ora come missione istituzionale. Questi insegnanti
di materie religiose avevano i loro discepoli e spesso potevano fondare le proprie scuole di
teologia islamica. La loro autorita, come abbiamo gia visto, andava ben oltre la sfera
dell’insegnamento e della testimonianza spirituale, coinvolgendo anche la sfera politica.
Alcuni di loro, a causa del potere che possedevano, si opposero apertamente alle politiche dei
reggenti locali musulmani, fino al punto di venirne perseguitati.

2) Gli scribi, spesso legati all’ambiente della corte, erano dei teologi e dei mistici la cui
influenza andava al di la dei confini dei regni. Essi avevano il compito di mantenere i contatti
con il mondo culturale e intellettuale islamico. Per questo scopo spesso viaggiavano nei paesi
arabi, in Persia, in India, al fine di propagare il proprio pensiero.

1l pid famoso fu senz’altro Hamza Fansuri'®, che arrivd ad Aceh sulla fine del XVI
secolo Egli fu il promotore della wujiidiya,'" conosciuta come martabat tujuh, o dottrina dei
sette gradi d’emanazione. Fanzuri dichiaro che la preghiera e il digiuno erano non necessari,
ma riconobbe che la salat, o preghiera rituale islamica, era un’espediente pedagogico per
poter raggiungere 1’unita con A/lah. Altro importante scriba e mistico fu Nur al-Din al-
Rainiri‘®, nativo di Rander nella zona di Gujarat, che visse alla corte del Sultan Iskandar
Thant (1637-1641 ). Egli apparteneva alla corrente di pensiero fondamentalista e predicava un
Islam ortodosso, enfatizzando gli aspetti escatologici. Al-Rainiri fu uno strenuo oppositore di
Hamza Fanzuri, criticando la sua dottrina eretica e mistica e quella del discepolo di Fanzuri,
Shams al-Din. Ultimo importante scriba che ricordiamo fu ‘Abd al-Ra’uf di Singkel (1615-
1693 ),"® che ritornd ad Aceh dopo un periodo di studio speso in Arabia. Egli diede
un’interpretazione piu ortodossa della dottrina dell’emanazione della wujidiya, ottenendo

prestigio e autorevolezza per la sua testimonianza di vita spirituale. Dopo la sua morte, ‘Abd

16 Cfr. Bruinessen M. van, “The Origins and Development of Sifi Orders (Tarekat) in Southeast Asia,” in Studia
Islamika, Vol. 2, No. 1 (April-June), Jakarta, 1994, p. 6; vedi anche: Steenbrink K., “Qur’an Interpretations of
Hamza Fanzuri (ca. 1600) and Hamka (1908-1982): a Comparison,” in Studia Islamika, Vol. 2, No. 2, Jakarta,
1995, pp. 73-95.

' Su questo tema vedi nel glossario. Vedi anche: Leman O. N. H. e Landolt H., wujiid, in The Enciclopaedya of
Islam, 2nd Edition, E. J. Brill, Leiden 1960, with Supplements, 1980-1982, pp. 216-218. Vedi pure: Nicelli P.,
The First Islamization of the Philippines, From the 13" Century up to the 19" Century, Silsilah Publications,
Zamboanga City, 2003, p. 122. vedi anche: Steenbrink K., “Qur’an Interpretations of Hamza Fanzuri (ca. 1600)
and Hamka (1908-1982): a Comparison,” in Studia Islamika, Vol. 2, No. 2, Jakarta, 1995, pp. 73-95.

18 Cfr. Bruinessen M. van, op. cit., pp.7-8.

19 Cfr. Bruinessen M. van, op. cit., p. 8.

10



al Ra’uf di Singkel fu venerato come un santo in tutto I’ Arcipelago malaysiano e indonesiano,
e anche oggi molti musulmani provenienti da tutto il Sud-est asiatico visitano la sua tomba.

3) | reggenti locali, neoconvertiti all’Zslam, che si prefiggevano di svolgere il compito di
guide spirituali e temporali. Essi furono convertiti alla fede islamica dai missionari
musulmani stranieri e locali e vollero mostrare il loro zelo nel proteggere e promuovere
I’Islam, adottando un atteggiamento molto duro verso i non musulmani. Promossero anche la
conversione dei loro sudditi, dando all’/s/am un assetto sociale e politico. Tra i fini che
perseguirono vi furono la costituzione di stati indipendenti musulmani fondati sul potere e le
tradizioni locali, e 1I’espansione dell’Is/am nei territori di conquista.

4) 1 teocrati, come 1’imam, che divennero guide religiose e politiche. Essi costruirono alcune
moschee in Sumatra, Java e Malacca, diventando un punto di riferimento per la popolazione a
livello locale. Tra di essi il piu importante fu Sunan Kudus, il quinto imam javanese di
Demark, che visse nella prima meta del XVI secolo Egli ottenne il titolo di gadri (giudice), a
partire da 1549

5) Gli ‘ulama’ (pandita), furono i saggi dell’/slam, esperti di studi teologici e giuridici
islamici. Essi avevano un ruolo sociale di estrema importanza, soprattutto nelle Filippine,
poiché venivano consultati su questioni rituali, matrimoniali e politiche. In questo senso, gli
‘ulama’ divennero una vera e propria forza politica all’interno dei sultanati e dei principati,
soprattutto in tempo di guerra, ricordando al sultano e alla popolazione il dovere di difendere
I’Islam da ogni aggressione e raccogliendo fondi per la guerra santa. Gli ‘ulama’
parteciparono alle battaglie, guidando a volte i datu durante gli scontri. Tra loro vi fu una
solidarieta straordinaria, basata sulla fratellanza musulmana, che li aiutd a mantenere i contatti
con gli ‘ulama’ dei paesi arabi e dell’India. Questa solidarieta che andava oltre i confini del
regno, fece si che gli ‘ulama’ diventassero i veri difensori dei sultanati e dei principati
dell’ Arcipelago malaysiano e indonesiano, sempre disponibili e fedeli alla politica dei sultani.
Insieme al sultano e ai datu, essi furono i beneficiari del sistema sociale e politico fondato

sull’Islam.

3- Il connubio tra religione, politica ed economia

Un’altra teoria del processo d’islamizzazione ¢ quella “politica ed economica”, che si
basa sull’ipotesi che i reggenti locali, appartenenti ai sultanati e principati costieri ed interni
alle grandi isole, ottennero dei vantaggi o dei benefici politici ed economici dalla conversione
all’Islam. La teoria si aggiunge alle altre gia presentate, cercando di indagare 1’intero processo

d’islamizzazione dell’Arcipelago malaysiano in rapporto alla politica dei sultanati e

11



all’economia sviluppata intorno al commercio, osservando che la conversione all’Islam,
seppur gia in una fase avanzata e costante - per la Malaysia a partire dall’inizio dell’TX secolo
, per Sumatra dalla fine del XIII secolo e per Java dall’inizio del XV secolo — era durante
quei secoli ancora un fatto limitato alle famiglie nobili dei sultani e dei reggenti e non un fatto
di massa che coinvolgeva la popolazione. In questo senso possiamo affermare che per i
sultani, oltre al desiderio di abbracciare la nuova religione, vi furono motivi legati alla politica
e all’economia dei regni che favorirono la loro conversione all’Is/am. | mercanti musulmani
giocarono un ruolo importante nel proporre 1’Islam a questi reggenti, unendo interessi
religiosi a interessi politici ed economici. Ad esempio in Java, i mercanti musulmani
servirono a legittimare 1’indipendenza dei reggenti locali dall’autorita centrale del regno a cui
essi dovevano obbedienza, attraverso l’istituzione di una dinastia indipendente. Infatti, i
reggenti sostennero i mercanti musulmani, concedendo loro dei privilegi e delle posizioni
politiche di rilievo, in cambio del riconoscimento delle nuove dinastie e dell’esclusiva sul
commercio, i cui profitti sarebbero poi stati divisi tra mercanti e reggenti locali. 1l caso della
dinastia della Malacca e significativo in quanto senso. Infatti, essa adotto la fede islamica
come strumento politico contro il commercio indiano, quello del Siam, della Cina e quello
indu in Java. I reggenti cercarono potenti alleati all’ovest di Malacca, accettando la religione
islamica come fatto d’unita con i mercanti musulmani. Senza dubbio il fatto che essi si
convertirono all’Zslam li rendeva agli occhi dei musulmani piu accettabili rispetto agli altri
capi non musulmani, al punto che i reggenti neoconvertiti ottennero il sostegno dei mercanti
musulmani, interessati a spodestare i mercanti indu nell’attivita commerciale.

Altro caso fu quello della costa nord di Java, che entro in conflitto con il regno indu di
Majapahit. Essi usarono 1’Zslam come strumento politico per affermare la loro indipendenza e
autorita su parte dei territori del regno. La finalita era quella di svincolarsi dall’oppressiva
autorita centralizzata della dinastia indu. Infatti, se guardiamo bene la storia della caduta del
regno di Majapahit, possiamo notare come il suo declino fu provocato da due fattori
fondamentali: il primo fu senza dubbio I’ascesa di Malacca, che divenne il porto piu
importante per il commercio musulmano di tutta 1’area; il secondo fu la progressiva
espansione dell’Zs/lam nell’isola di Java. L’autorita e il potere di Majapahit cominciarono ad
indebolirsi proprio a causa del crescere di una miriade di piccoli stati indipendenti situati su
tutta la costa nord di Java. Questi regni erano guidati da reggenti locali che avevano dato le
proprie figlie in matrimonio ai ricchi mercanti musulmani provenienti dalla Malacca, le quali
si erano poi convertite all’Zslam, favorendo cosi il processo d’islamizzazione delle famiglie

aristocratiche. Questa situazione, estendibile a tutto 1’ Arcipelago malaysiano e indonesiano,

12



uni nello stesso processo d’islamizzazione il fattore politico a quello commerciale, attraverso i
matrimoni e la conversione all’Is/am.

L’appartenenza alla religione islamica fu allo stesso tempo un fattore d’unita e di
distinzione tra gli stessi reggenti. In questo senso, si puo affermare con C. A. Majul, che i
reggenti locali, una volta diventati musulmani, enfatizzarono la loro appartenenza all’Islam,
ponendola come elemento di distinzione nelle relazioni con i reggenti non musulmani, fino al
punto che non si disdegno di fare ricorso alla forza per promuoverne la conversione, come
viene spiegato da B. H. M. Vlekke: “Se diretta contro i non musulmani, la propagazione della
fede attraverso la spada fu non solo giustificabile, ma persino altamente lodabile. Questo fu
un meraviglioso espediente, per unire la pieta alla pirateria e i piccoli re della costa nord di
Sumatra ne colsero I’opportunita”. ?° A conferma di quanto detto, lo stesso C. A. Majul, che
giustamente & considerato uno degli storici musulmani pit autorevoli su questi temi, afferma a
riguardo dei piccoli reggenti neoconvertiti che: “ Certamente non pud essere negato che 1
nuovi convertiti usarono la forza per velocizzare I’islamizzazione dell’intera Malaysia. Infatti,
parte dell’islamizzazione delle isole della Malaysia avvenne sotto la protezione dei reggenti
neoconvertiti 0 da parte dei loro discendenti. Pertanto, non si puo dare scarsa considerazione
al tema politico”.21

Come si pud ben vedere la storia ripete se stessa quando ci troviamo di fronte a
situazioni di questo tipo. Nel processo d’islamizzazione dell’Arcipelago malaysiano e
indonesiano si verifico un cambiamento di tendenza e di metodologie. Ad un primo momento
di pacifica proposta della religione islamica operata dai mercanti e missionari sifi e veicolata
dal commercio e dai matrimoni con le donne native, ne subentrd un altro che potremmo
definire di istituzionalizzazione della missione islamica, dove - come dimostrato sopra - i
reggenti neoconvertiti, senz’altro mossi dallo zelo religioso, unirono la pieta personale agli
interessi politici ed economici, la fede al potere regale, con il fine di garantirsi I’autonomia e
I’indipendenza da quei regni non islamici a cui essi stessi dovevano 1’obbedienza. In questo
secondo momento i mercanti musulmani vennero favoriti e sostenuti per dare legittimita alle
nuove dinastie musulmane, che si venivano a formare. Infatti i mercanti, gli scribi, gli
insegnanti, i teocrati, gli ‘ulama’, e gli altri agenti dell’islamizazione, ebbero il compito di
giustificare 1’operato dei reggenti neoconvertiti verso coloro che non erano musulmani, al fine

di legittimare D’autoritd dei nuovi sultanati e principati musulmani. I reggenti locali

20 Cfr. Vlekke B. H. M., Nusantara: A History of the East Indian Archipelago, p. 72, cit. in Majul C. A., op. cit.,
p. 376.
21 Cfr. Majul C. A., op. cit., p. 376. Il giudizio di C. A. Majul riporta in pieno il pensiero da Van Leur in op. cit.,
p. 144.

13



richiedevano le “regalia” o titoli regali ai vari sultani che si erano gia insediati
nell’ Arcipelago. Questi titoli li legavano, come in una catena d’autorita e di genealogia, ai piu
antichi sultanati della zona che a loro volta erano legati al Profeta Muhammad, perché fondati
dai primi mercanti e sayyid provenienti dall’ Arabia.

A prova di quanto detto, nella Sejarah Melayu,opera epica malaysiana, viene riportato
che lo Shaih Ismail porto con sé i titoli regali consegnati dallo Sharif della Makka (Mecca),
per il reggente di Samudra. Fu con questi titoli che il reggente Merah Silu fu intronizzato
come sultano con il nome di Malik al-Salek, uno dei piu importanti sultani della zona. Allo
stesso modo i sultani del Brunei sostengono di aver ricevuto i titoli regali dal sultanato di
Johore, quando il primo sultano musulmano, Paduka Sri Sultan Muhammad si converti
all’Zslam. Questo dimostra che la discendenza dal Profeta o dalla sua famiglia divenne nel
tempo il fattore piu importante di legittimazione dell’autorita e del potere dei reggenti
neoconvertiti, che stabilirono con i titoli regali la loro autorevolezza attraverso le “catene di
genealogia” o di discendenza, chiamate silsila, salsila o tarsila, a seconda delle varie aree

geografiche dell’ Arcipelago malaysiano e indonesiano.

4- 11 valore ideologico e psicologico dell’Islam

Considerando ora il limite contenuto nella teoria politica ed economica, cioe la tesi
secondo cui, almeno nella fase iniziale dell’islamizzazione, la conversione all’Islam
riguardasse solo le famiglie aristocratiche e coloro che possedevano il potere, sorge il
problema di spiegare a fondo il perché la religione islamica divenne in seguito un fatto di
massa che coinvolse intere popolazioni del Sud-est asiatico. Cio che viene riconosciuto € il
fatto che la conversione dei reggenti locali all’Zs/am ebbe un impatto anche sui loro sudditi.
Tuttavia, sembra improbabile che la popolazione si potesse convertire perché spinta dal
sultano, o per sole ragioni politiche ed economiche, senza contemplare la possibilita di una
conversione in massa dovuta al semplice fatto che 1’Zslam potesse rispondere alle aspirazioni
umane e spirituali della gente. In questo senso, Syed Hussein Alatas, sociologo e studioso
delle societa islamiche, ha mosso forti critiche alla teoria politica economica sostenuta da Van
Leur, dicendo che nella sua formulazione diventa troppo esclusivista, limitando la
conversione all’/s/am alla sola classe nobiliare per puri motivi politici ed economici, senza
tener conto del fatto che la religione islamica possiede una propria peculiarita che poté
soddisfare le aspirazioni piu profonde delle popolazioni. Parliamo di popolazioni che furono

gia esposte alle grandi civilta indu e buddista e che in seguito abbracciarono 1’ Islam.

14



Secondo Alatas, il fatto che avvenne una conversione in massa da queste grandi religioni
all’Islam, puo indicare che I’induismo e il buddismo fallirono nel dare una risposta concreta
alle profonde aspirazioni. L’Islam, nel suo sistema uniforme di precetti e di credenze, propose
dei nuovi valori legati all’idea monoteistica della fede nell’unico Dio, Allah, e al profondo
senso d’unita e di appartenenza a una comunita universale, la Umma isldmz'ya.22 Alatas
propone la teoria del “valore ideologico e psicologico dell’Zslam”, abbandonando la tesi
della conversione dei sultani piu per motivi politici ed economici che religiosi. Alatas sostiene
invece che la conversione alla fede islamica delle masse, e stata una rivoluzione spirituale
interna alle societa pre-islamiche, che portdo ad una crisi religiosa, culturale e sociale, che
coinvolse sia la classe aristocratica, sia la popolazione. Il pensiero di Alatas si fonda su un
principio sociologico preciso che afferma che non vi possono essere conversioni di massa 0
radicali cambiamenti nelle credenze religiose su larga scala, senza che vi siano delle tensioni
nella societa che trovino soluzione nell’accettazione di nuovi valori e credenze religiose.
Queste tensioni si producono quando determinate aspirazioni non possono essere soddisfatte
all’interno di un ordine ideologico dato, oppure quando ulteriori aspirazioni vengono
contemplate all’interno della societa, come effetto di cambiamenti politici, economici e
sociali. Alatas parte da un’analisi storica, sociologica e psicologica per indicare nell’ Islam, nel
suo assetto religioso e sociale la vera risposta a quelle ulteriori aspirazioni di tutta la
popolazione; aspirazioni che la religione islamica ha potuto soddisfare per via del suo
uniforme sistema d’istruzione religiosa e per 1’universalita che esprime. Egli suggerisce di
approfondire lo studio delle societa pre-islamiche della Malaysia e dell’Indonesia,
valutandone la “psicologia della conversione” sia a livello individuale che come fenomeno di
massa, per poi indicare 1 vari stadi della crisi spirituale e d’identita che portarono alla
conversione all’Islam.

Su questa linea si € posto anche Willem Wertheim, che osservando il processo
d’islamizzazione avvenuto in Indonesia, sostiene che 1’Islam diede agli indonesiani un senso
di solidarieta che andava al di lIa dei meriti personali della singola persona, ma che
coinvolgeva tutta la comunita dei credenti. Il pellegrinaggio alla Mecca, ad esempio, dono
agli indonesiani, anche a quelli piu riluttanti, un grande senso di unita che li legava alla
Comunita islamica internazionale. Tutto questo suggerisce a Wertheim la conclusione che gli
indonesiani convertiti all’Islam, fecero I’esperienza dell’uguaglianza per il fatto di essere tutti
musulmani; tutti appartenenti ad una sola fede e a una sola comunita islamica, cosa che in una

societa come quella indu, fondata sulla netta separazione in caste, non era possibile

22 Sy questo tema ci riferiamo a Syed Hussein Alatas, Reconstruction of Malaysian History, Singapore, January
1961, cit. in Majul C. A, op. cit., p. 382.

15



sperimentare. Ecco allora che la societa indonesiana espresse 1’aspirazione di una forma piu
forte d’unita e la trovo nell’Islam. La nuova fede, divenne una forza d’unita straordinaria che
sfocio poi in ambito politico nel “nazionalismo indonesiano”, il quale ebbe il suo peso per i
futuri movimenti indipendentisti e rivoluzionari anti coloniali, che raggiunsero il loro apice
nel XX secolo Ecco come I’fsiam, da forza di coesione spirituale divento una forza di
cambiamento sociale, che si espresse poi nel concetto di Dar al-Islam, una vasta fratellanza
musulmana, o comunita dei fedeli, che vivevano in un determinato territorio e che si
consideravano tutti uguali davanti ad A/lah, al di la delle divisioni politiche, culturali ed
etniche.”® Emerse dunque il senso di appartenenza alla Comunita islamica, come fattore
religioso, sociale e psicologico che favori il processo d’islamizzazione dell’Indonesia, ma che
influenzo, con le dovute differenziazioni e peculiarita, tutto il Sud-est asiatico.

Per concludere, citiamo 'ultima tesi sulla teoria del valore ideologico proposta da Van
Nieuwenhuijze, che nella sua critica alla teoria politica ed economica esclusivista di Van
Leur, sostiene che I’islamizzazione dell’ Arcipelago malaysiano e in particolare dell’Indonesia
non fu soltanto un tentativo di distaccarsi dal sistema religioso indu e buddista, ma ancor di
pit la decisione di liberarsi del sistema indu delle caste, che creava una seria disuguaglianza
tra la popolazione. Egli si pone sulla stessa linea di pensiero di Alatas, considerando la
conversione all’Islam come la risposta religiosa e psicologica al vuoto che si cred nel rigettare
la religione indu, soprattutto da parte delle classi piu povere.

Questa tesi, seppur valida, ha un limite, in quanto spiega solo da un punto di vista
sociologico e psicologico il fenomeno di adesione in massa della popolazione all’Islam come
risposta alla ricerca di quella forma d’unita che venne meno con la caduta dei valori sociali e
religiosi dell’induismo e del buddismo. E necessario considerare ora il fattore che
probabilmente fu la vera causa del processo d’islamizzazione del Sud-est asiatico a cui poi
riferire tutti gli altri fattori gia menzionati, cio¢ 1’aspetto religioso e spirituale. L’Islam, diede
si un assetto politico ed economico alle societa del Sud-est asiatico, i cui valori religiosi e
sociali si erano nel tempo sgretolati sotto 1’influsso dei grandi cambiamenti economici e
politici, ma diede soprattutto una religione e una fede su cui fondare 1’identita di un popolo ¢
di una societa, aprendoli ad una dimensione spirituale e universale pit grande, che la religione
islamica portava in sé. Questo viene dimostrato dal conflitto che si verifico tra un sistema
religioso e sociale di tipo tribale, legato alle tradizioni pre-islamiche, siano esse animiste o
indu, e il sistema islamico, legato all’universalita del suo credo e della Umma islamiya. |l

primo, quello tribale, fu espresso nelle forme religiose, nei costumi, nei valori, nelle leggi e

28 Cfr. Wertheim W. F., Indonesian Society in Transitinon, p. 196, cit. in Majul C. A., op. cit., p. 383.
16



regole tribali che presero il nome di ‘adat, le quali vennnero difese dai reggenti locali non
musulmani, perché considerate patrimonio religioso e culturale tradizionale, legato dal punto
di vista economico al contesto locale e regionale. Il secondo, quello islamico, fu un sistema
religioso compatto rappresentato dalla Shari‘a, la Legge islamica, che espresse in sé stessa
una dimensione religiosa universale, la quale, seppur differenziata nell’interpretazione delle
quattro scuole giuridiche e di pensiero, venne accettata e condivisa da tutti i musulmani ed fu
legata ad un contesto economico e sociale transregionale e internazionale. Questo sistema fu
sostenuto e difeso dagli ‘ulama’, che spesso si trovarono in disaccordo con i reggenti locali
non musulmani, dando cosi origine al conflitto esistente tra un sistema regionale e uno
universale. Una volta convertito all’Zslam, il reggente locale si propose di armonizzare le
tradizioni religiose e i valori tribali al nuovo credo islamico, assumendo di tali tradizioni quei
riti e quelle pratiche religiose che non erano in conflitto con i fondamenti dell’Is/am. In questo
senso gli ‘ulama’, assieme agli altri protagonisti della missione islamica, svolsero un ruolo
importante di mediazione, grazie alla loro conoscenza del Qur’an, della Shari‘a e delle
pratiche islamiche.

Cio che pero deve essere sottolineato € il fatto che la disgregazione dei valori
tradizionali religiosi delle comunita pre-islamiche del Sud-est asiatico, fu causata dal contatto
con la nuova cultura commerciale introdotta dalle relazioni con altri paesi. Essa pero fu
frenata e bilanciata dalla ricerca di una nuova forma d’unita religiosa e sociale. L’ Islam fu in
grado di soddisfare tale esigenza, come viene sottolineato bene da Van Nieuwenhuijze:
“L’osservazione che 1’Is/am a volte offre una soluzione ai problemi sorti dalla disintegrazione
della vita di comunita chiusa, puo essere applicata non solo all’idea di comunita, ma piu
specificamente alle questioni religiose. Quando una comunita chiusa perde I’integrita della
vita, a causa delle sue relazioni commerciali con altre entita sociali, si verifica un bisogno
urgente di ristabilimento di questa entita, nella forma di una nuova modalita armoniosa di
pensiero e di vita”. ** La realtd, o meglio il veicolo che favori questo ristabilimento
dell’identita della Comunita malaysiana e indonesiana, fu senza dubbio la religione islamica
nella sua forma mistica. Essa seppe in maniera pacifica armonizzare la tradizione locale e le
credenze religiose tribali alle esigenze e alla rigorosita del credo islamico, dando ai
neoconvertiti quel senso d’unita universale che essi ricercavano e che erano indispensabili per
la formazione della loro nuova identita di pensiero ¢ di vita. Cio che essi, fin dall’inizio
dell’islamizzazione dell’Arcipelago malaysiano e indonesiano, aprezzarono dell’Islam fu la

sua dimensione mistica ed esoterica, che bene si coniugava con il sistema religioso e spirituale

# Nieuwenhuijze van C. A. O., Aspects of Islam in Post-Colonial Indonesia: Five Essays, p. 38-39, cit. in Majul
C. A, op. cit. p. 385.

17



asiatico, legato piu alle forme “panteistiche” indu e animiste, che alla rigorosita e a volte
rigidita di alcuni aspetti della dottrina islamica.?® L’Is/am dunque servi come pilastro portante
delle nuove societa del Sud-est asiatico, la cui dimensione mistica e religiosa fu da
fondamento per la ricostruzione dell’identita religiosa e sociale di quei popoli che ne
abbracciarono la fede.

Certamente in questo contesto i mercanti musulmani operarono, se non favorirono, con
le loro nuove idee religiose e commerciali, il disintegrarsi dei valori e delle usanze tradizionali
delle societa pre-islamiche asiatiche, ma fornirono anche gli strumenti necessari sia religiosi
che politici ed economici, per fare fronte alle nuove sfide dell’economia “globalizzata” di
quel tempo. Chi di queste societa si affaccio sul contesto politico ed economico
internazionale, raccolse la sfida del cambiamento, per far fronte alle problematiche che
I’epoca moderna impose al Sud-est asiatico con I’arrivo delle potenze coloniali occidentali
spagnole e portoghesi. Queste societa, per la maggior parte gia islamizzate, fecero forza
sull’unita intorno all’'unica fede, 1’[slam, per reagire e contrastare il processo di
colonizzazione e cristianizzazione introdotto dai regni di Spagna e Portogallo. In piu esse
mantennero la loro identita islamica anche sotto 1’influsso del potere politico economico e
culturale delle altre potenze occidentali, quali I’Olanda, 1’Inghilterra e nel caso delle Filippine,
gli Stati Uniti, fino a quando ottennero 1’indipendenza, fattore indispensabile per la

formazione degli stati nazionali musulmani.

% Ibidem, p. 39.
18



