L ’Islam:
|la storia, la religione
e || dibattito con la modernita

Dr. p. Paolo Nicelli, P.I.M.E.

(Dottore della Biblioteca Ambrosiana)



COSA SIGNIFICA ISLAM?

Religione universalista e missionaria che indica lo stato di sottomissione a Dio
del credente musulmano.

[l termine islam e un sostantivo verbale tradotto con «sottomissione», nel senso
di abbandono, consegna totale di sé a Dio. La radice verbale e aslama,
congiunzione causale di salima (essere o porsi in uno stato di sicurezza).

“Per I musulmani 1°islam non e soltanto un sistema di fede e di culto, o per cosi
dire una sfera dell'esistenza distinta da altre sfere cui sono preposte autorita
non-religiose che amministrano leggi non religiose. Esso indica piuttosto il
complesso della vita e le sue norme comprendono elementi di diritto civile, di
diritto penale e persino di quello che noi chiameremmo diritto costituzionale.”

(B. Lewis)



DIRITTO MUSULMANO

L'Islam € il codice di vita, che si fonda sul Corano Qur’ an e
sulla Sunna del Profeta.

II fondamento del diritto islamico non e l'uomo ma Allah,
che stabilisce i diritti e | doveri che |'uomo deve avere nei
suoi confronti.

Il diritto musulmano si basa su sei fonti:

> Qur’an
> Sunna
> Shari‘a
> Ijtihad
> Qiyas

> Ijma“



CORANO E SUNNA

CORANO

Nel Corano (Qur’an) si trovano gli insegnamenti di Dio rivelati a Maometto
(Muhammad), cioe i fondamenti del Credo e del Culto musulmano. Si
trovano anche alcuni riferimenti alla vita di Muhammad, alla storia
preislamica, ai costumi commerciali e alle credenze delle popolazioni
dell’Arabia del VII secolo. E’" considerato increato ed eterno.

SUNNA

Si tratta di Ahadith (sing. Hadith), cioe dei «detti del Profeta», o dei
compagni del Profeta su cio che Muhammad ha detto e fatto. Essi fungono
da interpretazione del Corano stesso, la dove il testo presenta delle lacune
nei contenuti. Alcune raccolte, dette sunan, hanno carattere giuridico nel
definire in dettaglio i principi (9badat) e alcuni aspetti -culturali
(mu ‘amalat).



[JIMA® E Qlyas

[JIMA®
Elaborazione della legge islamica da parte dei sapienti dell’islam. Quindi e
determinante il consenso degli studiosi della comunita islamica, che

appartengono normalmente a una delle dalle quattro grandi scuole canoniche
islamiche universalmente riconosciute: Hambalita, Malikita, Hanafita e
Sha‘fita.

QIYAS

Nel caso dell’impossibilita di formulare una sentenza su una questione precisa,
o perché non vi sono riferimenti coranici, o ahadith che spiegano, si ricorre
all’analogia, cioé a un ragionamento razionale basato sulla somiglianza di casi
simili in materia, da cui si puo ricavare un’‘indicazione per la sua soluzione.



SHARI‘A E SOCIETA’ ISLAMICA
SHARI‘A

E’ la «retta via», l'unica fonte scritta prodotta

dalla riflessione umana, non e “parola di Dio” rivelata. Legge sacra
dedotta dal Qurédn, dalla Sunna e dall” jjma‘ Si distinguono in essa le
norme riguardanti il culto e gli obblighi rituali da quelle di natura sociale e
politica. In alcuni Stati islamici la Sharia puo essere considerata come
legge civile e penale.

.State level: mainly Sharia

.State level: with other systems

1=Chechnya
2 = Gambia
3= Aceh
4=West Java

. 5 = Afghanistan
Plans or exceptions




Religione, Stato Islamico e jihad
il rapporto religione-Stato
La separazione tra religione e stato e costitutiva della modernita
La Chiesa non ha equivalente nell'Islam
I'ideale teologico, giuridico e politico-istituzionale islamico
Unita tra la sfera religiosa e quella politica, istituzionale e sociale

Il Qur’an delinea la visione teologica e istituzionale della Stato islamico.
Questo, da parte sua, ha il dovere di proteggere e favorire la religione nelle
sue varie forme, soprattutto grazie alla dawa islamiya (la chiamata all’islam).

Al centro della vita religiosa e politica c’é la comunita dei fedeli, 'umma
islamiya.
la concezione della “"guerra santa”

Il jihad e la guerra contro il nemico dello Stato islamico, contro lislam e in
difesa dei musulmani. Vi € la distinzione tra cio che e la Casa dell’islam: Dar
al-islam e la Casa della guerra (conquista): Dar al-harb. Vi e il dovere
religioso di praticare il jihad, sia fisicamente che donando i propri beni
materiali.

E giustificabile solo la “guerra sulla via di Dio”. Il jihAd non pud essere
invocato per attaccare deliberatamente uno stato, anche se non islamico.
Soprattutto non puo essere invocato contro uno Stato islamico e durante il
mese di ramadan.

Piu tarda € la «concezione spirituale» di considerare il jihad come la lotta
contro il peccato e le strutture sociali, politiche ed economiche di peccato.



L'IMPERO BIZANTINO DOPO GIUSTINIANO
(565)

B impero Bizantino
B Impero Persiano Sassanide




L'IMPERO SASSANIDE ALL’APOGEO
(224-651)

Empire Sassanide




LA GUERRA BIZANTINO-SASANIDE
(602-628)

-I-l’

X0 S
. -
Mt 0 — l@" AL -
¢ . -« %.. N— g Owe

-
Comansd)

'
3

Db e

. x—-l.(’."

et
Sy, oprers T

': . :’. .0'-. e




L"Arabia del 600 D.C.
Maometto (Muhammad) 570-632

Ghassan “Anizzah
(Ghassanids) . Lakhm
Taghlib (Lakhmids)

salin Kalb / Sasaniyan

Bahraa (Sassanid Empire)
Judham Tayy \

‘Udhrah Tamim

=1

“r‘athrll::n Ghatafan Nurmayr \ Abd u i"

Asad
JahaynIh =4 Hanifa

Hizzan
Sulaym Dhabbah Hizwao

o al-Yamamah

Khuza'ah )
“aa Kilab Bahilz Azd ‘Uman

Hadhay!
Makkah . ¥ -

F¥sho Hawazan
N1aqif Hilal ’:'ar'_-.-'at Dhat Khal

"Uqay.f

Daws

al-Azd  pidhhal

Khath'am Mahrah

- I-Harith
&, \Najrano @727 Kindah

Harmadan
San'a’  mMorad
P wra



//upload.wikimedia.org/wikipedia/commons/3/30/Map_of_Arabia_600_AD.svg

Espansione ISlamica

-

| quattro Califfi ben guidati (Rashidun)
I1: Abl Bakr 632-634
I11: Omar 634-644
IV: Uthman 644-65
V:‘Ali 656-661



DA MAOMETTO (632) AGLI ABBASIDI (945)

Autun
Poitiers
o o)

TA o
SENeS=a, Cartassona
-~ i

SPAGNA

o Cordova

500

Chilemelr:

» 4
c\h

¥
%
Rayy (b

cieno T 2
IMISCO—RN teiatas
Cesarea { 7€ Py agdad o o'stahar

amart

0 Gerusalemme o N\ B e

g I
~— o2 asra

= N
N it -
~.’

oShiraz ’

A A
Alessandna _ P

{
- :
— A
O Medina

A R A B I'A
O Mecca

’
nyochia Mossu 3 o/__o__—- -
) = 0\.. PR Nishaput

- -

’

SEISTAN

- -

-

/Y

S
7

verso /'Indra
ela Cina




IL CALIFFO

In origine successore del Profeta, con gli stessi poteri di
Muhammad, salvo che per la sua funzione profetica

con l'ingrandimento dei territori sotto controllo islamico il califfo
diventa il governatore del gruppo musulmano arabo che si serve di
autorita locali per la riscossione delle tasse nelle terre conquistate

il califfo diviene la guida della comunita musulmana, come autorita
che esercita il potere in nome di Allah, che si sceglie, nella
persona del califfo, un “tutore”, con il compito di essere solo
I"esecutore fedele dei decreti divini, per guidare la comunita.

il califfo non € il successore di Allah, ma del Profeta, la cui autorita
viene si da Allah, ma attraverso l'indicazione profetica di
Muhammad e la successiva scelta della comunita musulmana.

Il califfato e un contratto, un patto, non fondato sul diritto
naturale, ma su uno statuto giuridico determinato dalla volonta di
Allah



[La Shi‘a

sciismo viene da Shi‘a Ali il partito di “Ali cugino e genero di Maometto, in quanto sposo della
figlia Fatima nel 622. Divenne nel 656 il guarto califfo dell'lslam ed e considerato dallo Sciismo il
Suo primo Imam.

Gli Sciiti sostengono che il ruolo di Imam (guida religiosa) e Califfo (autorita politica) devono
cumularsi in un’unica persona, appartenente alla cerchia ristretta dei Compagni del Profeta e - nel
tempo — va riservato a un appartenente alla famiglia di Maometto

La disputa con 1 sunniti sembro ricomporsi con ’avvento di al Califfato dopo la morte violenta
del Califfo Uthman. Dopo la ribellione di Moawia e la sconfitta di Siffin nel 657, alla morte di
‘Alfi, assassinato a Kufa (nei pressi di Najaf, dove ora € la sua grande moschea) nel 661 riprende la
disputa

E5




| O Sclismo

= | suoi due figli combatterono contro Moawia finché furono sconfitti e al-Husayn ucciso a
Kerbela'nel 680 —

» | discendenti di al-Husayn sono gli Imam della tradizione sciita: il dodicesimo Imam di questa
catena di successione iniziata con ‘Ali e proseguita con al-Hasan e al-Husayn, sfuggi alla
repressione del califfo di turno “occultandosi” nell’874

= Da qui la svolta escatologica dello sciismo e la considerazione della organizzazione politica come
non pienamente legittima, a meno che sia funzionale all’attesa del compimento religioso

TURKEY o
- /,/ -y

[ Mosu™ AP
Ag Sulaymanya.h\’>
Ku‘:;d\'
Samarra (‘
A . ArRshmad” kBAGHD;f\ 2
L Ar Rutbah %, S

. 7
Karbala Al Kut

" —

.
An Najaf

An Na:myeh‘



| sunniti

Secondo 1 sunniti, alla guida politica e spirituale (non strettamente religiosa pero) della
Comunita poteva accedere qualunque musulmano pubere, di buona moralita, di
sufficiente dottrina e sano di corpo e di mente. Il fatto di essere Meccano o, almeno,
Arabo, era un elemento preferenziale ma non essenziale.

Il sunnismo verra definito da Ahmad ibn Hanbal (780 — 855), teologo e giureconsulto arabo,

fondatore di una delle quattro grandi scuole giuridiche sunnite (I1’hanbalismo) al quale
si deve il conio dell'espressione:

"Ahl al-sunna wa I-jama‘a" (gente della Tradizione e della comunita), che vuole restare
unita, evitando le scissioni della Umma).

Tra i sunniti si riconoscono le quattro scuole giuridiche:

hanafi
maliki
shafi
hanbali



L'impero abbaside (820) nel mondo
CONoScIuto




La Spagna diventa Al-Andalus (711-732)

p——

o=

Territon sotto il dominio
musulmano fino al 732

e

Territori cristiani autonomi

nella prima fase di conquista
Campagne militari

—— Tariqibn Ziyad (711-712)
—p M0s3 ibn Nusayr (712)
wepp Tariq ibn Ziyad (713)
~—p M0sa ibn Nusayr (713-714)
—> Abd al-'AzIz (714)
—3 Al-HuIT (716-718)
——» Al-Samh (720-721)
- ‘Anbasa (725)

— A-Gafiql (732)

@ Battaglia

"3‘# imes




INSEDIAMENTI IN ITTALIA NEL IX SECOLO

; z n - Ermirato Aghlabide
Insediamenti arabi nella

Penisola ltaliana nel IX sec. Sacro Romano

Impero

Impero Bizantino e territori
rivendicati da Bisanzio
Ducati Longabardi

Papato
e possedimenti ecclesiastici

F—L-’ insediamenti arahi temporanei

G incursioni

$ abbazie attaccate

Awalft

Agwopoli




L IMPERO SELGIUCHIDE (1037-1194)
ALLA MORTE DI MALIK SHAH | 1092




LISLAM ALLINIZIO DELLE CROCIATE (1095

r LY s I-‘T ¢ /l“ EValgo E
Lomalensk /’Munr-- ﬂ ok L
[‘RINtiﬁ'A.lll s X

|\ Taliaw, war,

\

A Fiey

Lithuanig

’ J
"h:den
Sews % .;,"?';-,“_'

5 - aMurcuk

“v,.ul
f?’w

Houmbs -U-’odn. KANEM

T ’5‘:““” DO Jeiedea o BORNU

3 Ko
Moy s 3, i

hso 1

Leonge

Suxgmga |
S8

q
fzading posts
»

e 1000 1526 miles
9 503 1500 00 2300 K

Limits of the Mustim world
Route of the First Crusede o ———

Trode routes Academics o




IL CALIFFATO SCIITA FATIMIDE (909-1171)

o Rome
.Constantinople

Lisbon @ Palermo.

Sousse
9 © feeppo

o Kairouan Tripolie _Damascus
Sijilmasa . .Baghdad

Fes

Marrakesh X Jerusalem

Alexandria @ .Basra
Cairo

Medina

Timbuktu
L

Hadramout




LISLAM ALLINIZIO DEL TRECENTO

0 EMREAR K
S

o v
Hambur g

Fonzuurs

Y =% > -\u\!llu
Q-kh-a L

: SUL T/A ]
-_-‘Muuuk : 2 \‘ . : /()"mr R.mwt
‘-“ DEUH k’
mb3y .

Comovion
waler
N lhorarg
«Mozomtique £ 8

o - o 1500 molex
o A
o ) ideo 3 o 2500 Wm

Limits of the Musiim World ecsssessass
Mangel campaigns ond dales
Route of Marco Polo ==

Khalji allecks Academies »
Trode routes of Mrica and the lagion Oceon




[L"ISLAM NEL 1492

KUANATENL |

oF
/1 OZBEX

Barkn. Siik, sosces, pefurtie
o B % f
= flexdudrio 1
phiexdudris— Wk 3
A : \ r < 52 3 ! e / D
gl : Scuhma oot A ! . ) " : N ﬂé" ] ; ;
i N P G f oo wurzuk i % 1 = \ y 4 > B S0 = 235 3 B ) P A ".I : ‘
Setids Al . ! Ry e ¥ b : OO "é ‘ g AR d
g P \ ' P 4 X 4 : ] : \ u g = .
. i aa M AN L :
KANGDOR
S L Pgrieas 4%
ka ’ e
TS Lhag,
Talerga Mouzg 30 :
Moy (R
EIF R, P
Ty © Buple o8

*Senin
BENLN

Meqos 9
'7'__?__513:'::0':: 2
SBarawa T

CONGO %
Zaire Biver ) !.”'KU_EA

IGa4 5 |
KINGDOMS ‘
NDANGY :
Wb BALuNDA
Y

/ :;_vf;}?»%ﬁu ST § %0,
o p : W "4 = aMozambique
C.iNegro ] [T MEUNOA > £

; A
1485 9 2. v g ’ f 3 %0 1000 1500 Mmites

. i 1000 1500 2000 2500 km
umits of the Musiim world .

5f Vascs da Gema

Chirrze | Ming) vogages Trade routes
Dates in Asio Minor & Salkans show Cttoman advance
Dares in AMfrica show Poctuguese advonce
Route of Tomerlgne 140G <02

his batties X 1391, 139%, 1402




L’ESPANSIONE OTTOMANA FINO A
SOLIMANO (1566)

IMPERO-RUSSO

Khanate
Moldawa Jediagn di Crimea
; Vass ottom.) j

1463 1389

: ' i Kosovo Polje
CORSICA ‘

RD{EGNA Rfcr s

Tirreno  NAPOLI! . Gl
Mar - ,‘ ~Kermian
SICILIA,
g lonio

¢

&
Coroneqﬁﬁlg.asia‘w
1500 1590

“ MALTA

Tumsla M A g
(Vassauo ottomano)

Y
; ‘ED/TE!?RANEO

Territori ott i Conquiste di Bayazid Il Data di conquista
neeTrllzré? ormant [:] e Selim | (1500-20) 1841 & sottomissione

Conquiste di Conquiste di Solimano )
[ 1 Maometto I (1451-81) R Maghnifico (1520-1566) 1389 [3¢] Battaglie (con data)




[’impero Safavide (1501-1736): unificazione
della Persia e sclismo religione di Stato

_‘M:ER DARALS o,

KHANATE
OF KHIVA
BLACK SEA T okwe

Qara Qoyuniu tribes
" ("Black sheep") 15th C.

* Qara Qoyuniu tribes
("Black sheep") 15th C,

16th C.
[ ] shah Ismail's Safavid empire et MOGHOL,
Portugueses

EMPIRE
[ uzbek dynasty

Bl ottoman Empire

l puted zone between
J Uzbeks and Safavids

’ Ottoman conquest SEA OF OMAN
18th C.

[ Safavid State just before
Afghan insu on in 1722




MASSIMA ESPANSIONE OTTOMANA
(1683 circa)

Agsedio.di Vienna. Lacitta jev. IMPERO RUSSO _ )
ISACRO viehe.salvata da un esercito” S N, Ty P
j unito tedesco-pofaéco i i

P 6Azov
¥ f Capato
ﬂ\'/i'ttb'ria dell’Austria 0 g Moldawa ]ed»nnsi]m’ 2 di"triméé
sui turchi 7 : (Vass. o:ttom g : S = '_‘(%ssauo ottoriang).. /4

Valacchla /
(\fass ottom) '\

' Iturchl sconfnggoné P '
' re ngl d'Ungheria Serbla 2L Damvn

_ STATO X Bosma ]389/(030[/0 BUIgana < __Sinope  Trebisonds
D. (CHIESA 28 poje JSofia , L

.

CORSIEAT S0 " 5 "% Ragusa®. ?llottoman|sconfggon&

®Roma ™ Cattaro’ e forze alleate dei serbi S B Costantlnopoh

e dei bosniaci \‘ a

> \ X ‘—7 P “m
) REGNO [ 2o %
SARDECES ™ Mne N, W Salo”'cw LEMN@

DI ;' Pt = B a
Tirreno NAP\()LI»: La Spagna_ -0 - ,‘ o Icomo /

sconfigge la 4, ¥ : 0 ), © CIIICIa
Turchia A > —

 Ertena

Ankara

M i a ko R S Mbrea :fOA : 2L Caraman ,Tarso e Ovirddll
"‘_'TgTunisi "'~s/¢/LIA"“ B o A Z, "y 1460° Naupha — "N e S {slsppo
s -r/ » N e Corone Maloasm = |
1574 1500 Vymun

< ~ MALTA
275|a M A R
(Vassgll ttomano)

Gerusalemme

Alessarlggi"é\j“"f* et
)

AN /

RS /

oy Egitto ”“4/9{'1517 :

oy




. OTTOMAN/
7N EMPIRE |

J

["1mpero Safavide
€ I suol grandi vicini

SAFAVID
EMPIRE
PERSIA

THE GUNPOWDER
EMPIRES

= Ctloman Empiee
(=3 Satavid Empire
30 Wughu Empire

“SUARAT MUGHUL .S
IRARIAN PN 'i_‘f!:’l E
SEA (L2 3

8AY
or
HENGAL

INDIAN
OCEAN




DALLA CRISI (1798) al CROLLO (1920
DELL’IMPERO

\/ﬁOLONlA

-_,f\b\
FRANCIA

Lodanna

TRIPOLITANA

Rhadames

Territon acquisii o protetti

dall'lran

- |dalla Russia

dalla Francia

Jdalla Gran Bretagna
dall ltatia

Siati balcamc
nel 1914

Ferrovia di Bagdad

dall' Austria-Ungheria

Patra$do
>

Navarino
1827

MAR MEDIT

L'Impero ottomano

Frantiare previste gal
lldllﬂlv (Ix Si\vrm 1920

® sauaglie
L 4
0

Trattat

500 km

! e

M Montenegro

SS

RAANE

Ba"gaﬁ/m\}
[CIRENAIC

i
\
\
\
\
\
1
\
\
\
\
)
I
I
1
4

PODOLIA

b

CRETA
18RLtS

AR )

Alessandria

7/
/
4
7/

Astrakha

NERO

Trebisonda
.

N

~Hamadhan
1639

LARESTAN

San Giovanni
d’Acr, 1798

PALESTINA

Porto Said

1¢ cateralla

Diga di Assuan
1902

o

Sy u

santa Stefano, 1878

s

3" cateratta 5\
1 40 uylr__r;/:

Tk
2! calcmllﬂ/ Uadi-Halfa

A N

5
|

/

caleralla



Impero Turco-Ottomano:16839-1676
|l Congresso di pace a Berlino

Dal 1839 e il 1878, anno del grande Congresso di pace a Berlino, proposto da Bismark, con
I’intento di frenare 1’avanzata panslava dei russi e dei serbi, I’Impero Turco-Ottomano attuo
una serie di riforme che lo portarono nel tempo ad indebolirsi verso un’ingerenza sempre piu
pesante delle potenze occidentali. A Berlino I’Impero usci sconfitto da trattative che lo
costrinsero in seqguito alla perdita della maggior parte dei territori balcanici, 1’isola di Cipro e
le tre province dell’ Anatolia orientale, cioe le popolazioni piu attive e ricche dell’Impero. I
processo di ingerenza occidentale si intensifico a partire dal regno del sultano Mahmad 11, che
nel 1808, cerco di arginare le rivolte scoppiate in Arabia, Egitto, Siria e Balcani attraverso
I’adozione del modello di stile di vita europeo in campo politico, giuridico, culturale e
militare, e sotto il regno di suo figlio ‘Abd al-Magid, che nella Carta imperiale del 1939,
avvio una riforma giuridica, finanziaria e amministrativa, che porto all’assunzione dei modelli

giuridici ed economici non piu di ispirazione islamica, ma europei.



[l riformismo Islamico (Islah)
(XVIT-XXI)

|l confronto con la modernita sta trasformato profondamente il mondo islamico fino al punto
di essere, in bene e in male, il fattore determinante su cui si sta giocando il destino prossimo
di tutta I’area. Questo processo non e cosa di pochi anni, ma € il risultato di piu di due secoli
di pensiero filosofico, teologico e politico, che ha visto i pensatori-riformatori (mugaddiddn
wa islahiyan) promotori della riforma islamica (Islah), ripensare la tradizione musulmana
(Qur’an e Sunna), non solo dal punto di vista filosofico e teologico, ma anche sociale e

politico. Essi hanno affrontato questioni quali:
1) I metodi d’interpretazione del Corano (Qur’an), della Sunna e della Legge islamica;

2) Il rapporto tra ragione e fede, tra religione e scienze umane, a favore di un superamento del
rigido letteralismo tradizionalista operato dal taqlid.

Il taglid, € termine arabo che indica il riferimento ai compagni del Profeta; 1’affidamento
sull’insegnamento di un maestro; I’adottare una dottrina di una scuola giuridica per una

particolare operazione.



Temi religiosi, politici e sociali

Tra 1 riformatori piu importanti ricordiamo: Sir Sayyid Almad Khan (1817-1898), iamal al-
Din al-Afghant (1838/39-1897), Mulammad ‘Abduh (1849-1905), e piu recentemente Rasid
Riya (1865-1935), Mujammad Igbal (1876-1938), Abd al-damid Ibn Badis (1889-1940),
oasan al-Banna’ (1906-1949), ‘Ali ‘Abd al-Razig (1888-1968), jaha dusayn (1889-1973), Abl
[-A‘la> Mawdadi (1902-1979), Fazlur Rahman (1919-1988), Muhammad Harkun,

Muhammad Hashim Kamali.

Altri riformatori pit moderni hanno affrontato i temi sociali e politici, nel tentativo di trovare
una maggiore sintonia con le esigenze dell’epoca moderna. Per comprendere la portata del
rinnovamento da loro operato bisogna calarsi con pazienza nel periodo storico da essi vissuto.
Se alcuni riformatori musulmani sono vissuti in un tempo di profondo travaglio del pensiero
religioso, dando molteplici interpretazioni della stessa rivelazione contenuta nel Qur’an e

nella Sunna.



Crisi del Califfato
e Ingerenza delle potenze imperiali
occidentall

altri hanno invece affrontato il duplice problema della crisi del califfato provocato dalla
decadenza dell’Impero turco-ottomano e dall’ingerenza delle potenze coloniali occidentali
sull’economia, sulla politica e sulle aspirazioni di liberta e di autodeterminazione dei popoli
musulmani. Altri ancora, a noi contemporanel, stanno affrontando gli aspetti piu urgenti della
modernita quali: il processo di democratizzazione delle societa islamiche con il conseguente
dibattito sulle guestioni antropologiche e sulla dimensione laica della societa. In questi temi,
si impone il ripensamento della persona umana, colta nel suo essere al centro di qualsiasi
sviluppo sociale, attraverso la realizzazione delle sue aspirazioni di giustizia, di pace, di
liberta e di unita religiosa, culturale e sociale, valori questi riscontrabili sia nella cultura

occidentale, che in quella islamica.



Il rinascimento 1slamico
(sahwa)

Nel suo testo, Il riformismo islamico, un secolo di rinnovamento musulmano, Tarig Ramadan,
noto filosofo contemporaneo, affronta il dialogo-confronto tra I’islam e la modernita,

partendo da un giudizio molto realista:

«E’ un periodo di crisi, non ¢’¢ dubbio, durante il quale si tenta di ritrovare dei punti di
riferimento e di determinare gli orientamenti che permetteranno a questa civilta (musulmana —
ndr), che sta vivendo il suo XV secolo di vita, di affrontare pit seriamente le sfide dell’epoca
moderna [...] per permettere alla civilta musulmana di vivere un rinascimento pari a quello

che 1’Occidente ha vissuto nel XV sec.».



[ eredita storica del problema

Il periodo di decadimento, In cui I’islam versa tutt’ora, € da ricondurre alla profonda crisi
della visione islamica di societa e di stato. Infatti, 1’Impero turco-ottomano aveva
simbolizzato I’idea di una sola nazione islamica, composta da differenti identita etniche e
nazionali unite dallo stesso credo religioso, cioe quello islamico; allo stesso tempo I’impero
venne considerato da tutti i fedeli musulmani come il segno evidente della volonta di Dio di

affermare la religione perfetta:

«Guai oggi a coloro che hanno apostatato dalla vostra Religione: voi non temeteli, ma temete
Me! Oggi v’ho resa perfetta la vostra religione, e ho compiuto su di voi 1 Miei favori, e M’¢

piaciuto darvi per religione I’Islam» (Q.5, 3),



Gihad e Khalifa

I’1slam; seguendo il comando divino di portare in tutto il mondo il Messaggio di Dio, perché
tutti 1 popoli fossero ricondotti sulla retta via. Questa idea, profondamente universalistica
della rivelazione divina implicava il gihad (guerra santa), al fine di combattere contro ogni
potere terrestre che fosse espressione del maligno. Un maligno contrario alla retta via e alla

religione perfetta.

Questa missione islamica, che vedeva nel califfato (khalifa) il modello piu alto e divino di
esercizio del potere di Dio sulle cose del mondo e nel califfo colui che doveva essere il
garante della realizzazione di tale potere nel mondo, evidenzio la sua crisi con 1’avvento del
colonialismo, quando le potenze coloniali degli infedeli, o kafirun governarono di fatto sulla
maggioranza dei paesi islamici, parte dell’Impero Ottomano. La successiva abolizione del
califfato attuata da Mustafa Kemal (Atatiirk) nel 1924 e la seguente progressiva costituzione
della nazione turca, basata sui principi laici, acui di molto la crisi del modello islamico di

societa e la frustrazione dei musulmani.



|_e sfide della modernita

Con la fine del XIX secolo e per tutto 1l XX secolo, le societa islamiche divennero sempre piu
economicamente e politicamente dipendenti dalle potenze occidentali, che provarono con ogni
mezzo a imporre la loro cultura e il loro stile di vita. La civilta musulmana, basata su
tradizioni locali pre-islamiche ed islamiche, € fino ad oggi in difficolta nell’accettare la sfida
spirituale e sociale che la modernita impone, nella sua progressiva accelerazione politica,

scientifica, tecnologica ed industriale.



| fini che si prefiggono I riformisti
ISlamici

Riferirsi costantemente alle fonti e all’identita islamica con la volonta di lottare contro il
tradizionalismo per rileggere 1 testi cosi come li assimilavano i salaf (i pii antenati, compagni del

Profeta) in accordo con il contesto sociopolitico.

Liberare la ragione dalle catene dell’imitazione per sviluppare un modo di riflettere che permette di dare

risposte nuove ma sempre fedeli alle fonti islamiche (sulla base dell’igtihad — ragionamento personale).

Cercare di creare ’unione dei popoli musulmani sulla base della loro appartenenza all’lslam

indipendentemente dalla loro scuola o tradizione alla quale si appartiene.

Educare e mobilitare la gente sulla base della loro identita religiosa ed organizzare la loro

partecipazione politica sia immediata, sia mediata dall’intervento sociale in senso lato.

Orientare I’impegno politico verso I’istituzione del principio della sara, nel senso del rispetto della

scelta dei popoli e della loro partecipazione all’attivita pubblica.

Lottare contro la sottomissione di una presenza o influenza straniera di qualungque natura essa sia:

politica, economica, educative, piu in generale, culturale.



|_o status quaestionis

La domanda sulla fedelta alla rivelazione coranica di fronte alle pretese del mondo moderno
divento in passato e diviene tuttora il punto centrale di discussione per qualsiasi proposta di
riforma all’interno del mondo musulmano. La posta in gioco € la fedelta alla rivelazione
contenuta nel Qur’an, cioe la fedelta alla natura stessa dell’islam, di fronte alla profonda
frattura tra la grandezza e le esigenze della rivelazione coranica alla quale fanno riferimento I
musulmani e I’inadeguatezza di gestire la realta attuale nelle sue manifestazioni sociall,
politiche ed economiche. Ecco allora che il fedele musulmano, sia esso intellettuale o0 uomo
della strada, si domanda il perché le societa islamiche non siano piu compatte nell’opporsi al
processo di secolarizzazione e involuzione materialistica ormai galoppante e in atto al loro
interno. Oppure, perche la civilta islamica non sia piu capace di proporre il proprio stile di
vita al mondo moderno, quando invece, ai tempi del califfato, conquisto un impero in
brevissimo tempo. La risposta a queste domande ci riporta ancora al tema centrale della
fedelta alla rivelazione coranica: «E possibile restare fedeli al Messaggio di Dio senza subire
le pressioni di un’epoca il cui impeto sembra sfuggire dal nostro controllo? La padronanza

della situazione € compatibile con la fedelta?».



L_a risposta der riformisti

Tarig Ramadan ripropone la risposta data dai riformisti, circa la natura della fedelta al

messaggio e alle fonti coraniche e profetiche:

«I riformisti rispondono a queste domande in modo affermativo: non mettono in discussione
la fedelta, né I’attaccamento necessario alle fonti coraniche e profetiche, tanto meno la
capacita dell’Islam di accettare I’evoluzione € di vivere in sintonia con la propria epoca. Di
fronte alla decadenza del mondo musulmano, essi intuiscono che la causa non € nella fedelta
al Messaggio, ma nella fedelta alla sua natura: il loro denominatore comune € un ritorno
all’immediatezza, nel senso di “senza mediazione”, dei testi, per ritrovare il cammino della
fedelta all’essenza dell’islam e non alle sue manifestazioni contingenti, all’obiettivo del testo

e non all’espressione letterale della sua forma.



|_a fedelta alla natura
della rivelazione coranica

Si tratta quindi di approfondire la natura della fedelta alla rivelazione coranica. Questo € il
punto fondamentale che tocca I’atto di fede del musulmano, che si limita, nella lettura del
Qur’an e della Sunna, a cogliere 1’aspetto letterale e contingente del testo, senza andare
all’obbiettivo del testo stesso, cioe all’essenza della fede islamica. Questo riferirsi ad una
tradizione chiusa nell’espressione letterale della sua forma, rende incapaci di gestire la realta
secolarizzata. Come conseguenza emerge la difficolta di essere fedeli alla rivelazione coranica
nelle circostanze quotidiane della vita, poiche il contenuto di tale rivelazione viene ad essere
separato dall’esperienza della vita, come se non avesse nulla a che vedere con essa, non
potendo dare risposte esaurienti alle problematiche che la modernita pone all’individuo, al
soggetto, alla persona, soprattutto quando si toccano i temi della dignita della persona umana,

0 della liberta di professare la propria fede.



[l giusto equilibrio tra riforma
€ rinnovamento

Una parte dei riformatori musulmani riflettono su questi temi a partire dal significato

etimologico dei termini islah e ragdid.

Nel primo caso si parla di «ridare forma», islah, a qualcosa che ha perso la sua forma, cioe la
tradizione islamica e I’idea di societa ad essa connessa. L’impatto con la modernita ha
provocato una perdita di senso nell’atto di fede del musulmano circa la purezza della fede
islamica. Questo ha implicato le molteplici interpretazioni di pensiero, formulate sul Qur’an e
sulla Sunna. Ecco dunque I’importanza di ridare forma a cio che non ha piu forma; cioeé la
necessita di ritornare alla purezza del credo islamico, vivendolo come lo hanno vissuto i pii
antenati (al-salaf al-salih). Su questa linea e il movimento salafita, che si pone, all’interno
della riforma islamica, come uno dei gruppi piu attenti al recupero di quei valori tradizionali

musulmani legati alla purezza dell’islam dei pii antenati.



[l rinnovamento del pensiero Islamico

Nel secondo caso si parla di riforma nei termini di rinnovamento del pensiero islamico,
rendendo nuova e attuale la tradizione su cui tale pensiero si fonda. Il termine arabo utilizzato
e tagdid, il cui riferimento e ’aggettivo gadid (nuovo). Il pensiero islamico ha bisogno di
essere rinnovato, per parlare all’uvomo d’oggi, assumendo dalla modernita e in particolare dal
pensiero occidentale, tutto cio che puo dare nuova luce all’islam, senza minare | fondamenti

del suo credo, sintetizzati in particolare nel tawhid, il monoteismo islamico.

Su queste basi, una riforma islamica sara possibile a partire dall’equilibrio tra le due termini:
I’islah e il tagdid, vere e proprie chiavi di lettura della tradizione e della realta, volte al
recupero dell’obiettivo stesso del testo, cioé 1’essenza dell’islam. In termini concreti, Si
arriverebbe a rispondere alla domanda se, partendo dal Qur’an, sia possibile islamizzare la

modernita oppure modernizzare 1’islam.



