LA MISTICA ISLAMICA, LA DOTTRINA E LA PRASSI DEI SUFi
(SAGGIO STORICO)

Dr. p. Paolo Nicelli, P.I.M.E.
(Dottore della Biblioteca Ambrosiana)

Tra mistica monastica e mistica islamica

Allo stesso modo del monachesimo cristiano, 1’esperienza mistica islamica, detta
comunemente “sufismo”,’* passo da una fase ascetica individuale, lasciata all’iniziativa del singolo
maestro suifi, spesso senza regole e di tipo anacoretico, a un’esperienza piu cenobitica e quindi piu
comunitaria. Gia all’epoca del Profeta Muhammad registriamo, dalla testimonianza dataci dal
Corano,? la presenza dei primi asceti musulmani i quali, sulla linea degli asceti preislamici detti
hunafa* si ispiravano a un’esperienza mistica testimoniata dalla pratica del monoteismo circostante
sia di stampo ebraico che di stampo cristiano “nestoriano”.* Tuttavia, soprattutto a Medina, in un
clima di polemica anti politeista, anti ebraica e anti cristiana, il Profeta fu contrario all’introduzione
della vita ascetica nella prassi islamica, segno questo del fatto che probabilmente egli privilegiava la
vita attiva a quella contemplativa.”> Questo non vuol dire che Muhammad non fosse dedito alla

L 11 termine arabo fasawwuf, tradotto in italiano con “sufismo”, deriva dalla parola suf che vuol dire “lana”. Di lana era
fatto ’abito dei mistici musulmani.
2 Come traduzione in italiano del Corano utilizzeremo: A. Bausani, Il Corano, introduzione, traduzione e commento di
Alessandro Bausani, Biblioteca Universale Rizzoli, Pantheon, Milano 2001.
® Il termine arabo hanif (plur. hunafd’ ), & di origine incerta anche se I’ipotesi pitl probabile ¢ che derivi dal siriaco
hanpa che originariamente significava: pagano. Esso ricorre piu volte nel Corano per indicare coloro che in epoca
precedente a Muhammad professavano il monoteismo puro, come seguaci della religione di Abramo, i quali si
differenziavano dall’Ebraismo e dal Cristianesimo. Abramo fu considerato il primo tra questi fedeli:
«Vi diranno ancora: “Diventerete ebrei o cristiani e sarete ben guidati!” Ma tu rispondi: No, noi siamo della
nazione d’Abramo, che era un hanif, e non gia un pagano”. — E dite loro ancora: “Noi crediamo in Dio, in cio
che é stato rivelato a noi e in cio che fu rivelato ad Abramo, a Ismaele, a Isacco, a Giacobbe, e alle Dodici
Tribu, e in cio che fu dato a Mose e a Gesu, e ai profeti del Signore; non facciamo differenza alcuna fra loro e a
Lui tutti ci diamo!”» Sura della Vacca — al Bagara (Q. 11, 135-136).

«Abramo non era né ebreo, né cristiano: era un Aanif, dedito interamente a Dio e non era idolatra» Sura della
famiglia di ‘Imrdn (Q. 111,67).
Nello stesso Corano, come anche nell’interpretazione islamica della figura di Abramo, fondatore della religione che
professava il monoteismo, la religione di Abramo viene ripresa, restaurata e rinnovata dalla religione islamica. Il
termine hanif diventa cosi il sinonimo di muslim (musulmano: sottomesso a Dio) e il verbo tahannafa (diventare un
hanif’), & sinonimo di: “abbracciare " Isldm”.
* Riportiamo il virgolettato per evitare I’uso eresiologico dell’aggettivo “nestoriano”.
® Cfr. T. Fahd e A. Bausani, Storia dell islamismo, in H. C. Puech (a cura di), Editori Laterza, Roma - Bari 1986, p. 131.
In termini di polemica anti cristiana il Corano recita:
«Si sono presi i loro dottori e i loro monaci e il Cristo figlio di Maria come “Signori” in luogo di Dio, mentre
erano stati esortati a adorare un Dio solo: non c’¢ altro Dio che Lui, glorificato e esaltato oltre quel che a Lui
associano! [...] O voi che credete! Certo molti dei dottori € dei monaci consumano i beni altrui in cose vane e
allontanano gli uomini dalla Via di Dio. Orbene a coloro che ammucchiano 1’oro e I’argento e non lo spendono
sulla Via di Dio annuncia castigo cocente, - il giorno in cui questi metalli saranno arroventati nel fuoco della
gehenna e se ne imprimera un marchio sulla loro fronte, sui loro fianchi e sui loro dorsi: “Ecco quel che
ammucchiaste per voi! Gustatelo, ora, quel che avete ammucchiato!» Sura della conversione o del pentimento
— al-Tawbah (1X, 31.34).
Sempre con toni di polemica anti cristiana il Corano recita:
«E gia inviammo Noé e Abramo e stabilimmo fra la loro progenie il dono della Profezia e il Libro; ma di fra
loro alcuni si lasciaron guidare, e molti furono gli empi. — E allora sulle loro orme in successione inviammo i
Nostri Messaggeri e ancora inviammo Gesu figlio di Maria, e demmo a Lui il VVangelo, e ponemmo nei cuori di
coloro che lo seguirono mitezza e misericordia; quanto al monachesimo fu da loro istituito (e non fummo noi a
prescriverlo loro) solo per il desiderio del compiacimento di Dio; ma non lo osservarono come andava

1



contemplazione e meditazione del mistero di Dio, ma che in un contesto di costituzione e
integrazione della comunita di Medina egli preferi dare delle indicazioni pratiche su come vivere il
culto e i valori morali islamici alla luce delle rivelazioni che di volta in volta riceveva.

Lungo il percorso storico dell’Zsldm, in termini graduali e progressivi, si verifico un
processo d’istituzionalizzazione della religione islamica, dovuta soprattutto a una lettura e a
un’interpretazione delle fonti, quali il Corano e la Sunna, piu giuridica che spirituale. 1 mistici
mussulmani cominciarono ad essere visti come dei personaggi strani, un po’ eccentrici ¢ al limite
dell’ortodossia, della religione ufficiale, per via delle loro pratiche esoteriche e delle loro
affermazioni spesso in conflitto aperto con le autorita religiose musulmane.® In questo senso, la
reazione delle autorita religiose, non deve essere vista unicamente come un atteggiamento di rigidita
“oltranzista”, finalizzato a chiudere la porta a qualsiasi esperienza mistica, ma semplicemente come
il tentativo di voler preservare 1’ortodossia da qualsiasi innovazione (bid ‘a) che introducesse errori
0 pratiche poco in linea con il culto e il credo islamico. Ci riferiamo a questioni legate ai
fondamenti dell’Zs/dm quali: la concezione stessa di Dio; il Suo rapporto con le creature, la dove i
sufi incoraggiavano 1’esperienza diretta di Dio, del suo amore per I’umanita e per il credente in
particolare. Nell’Isldm non si incoraggia mai ’esperienza diretta di Dio e soprattutto si oppone
fortemente la partecipazione della creatura alla realta essenziale di Dio, al fine di preservare
I’assoluta trascendenza divina. E allora, come é stato possibile uno sviluppo cosi fiorente della
mistica islamica, non solo nella Penisola Arabica, ma in tutto il mondo musulmano, soprattutto nel
Sud-Est asiatico? ’

Il Profeta e il Corano

Le risposte a questa domanda potrebbero essere molte, sia di carattere religioso e storico, sia
di carattere antropologico e sociale. Tuttavia, credo che quella piu plausibile sia «la vocazione alla
ricerca dell’assoluto come esigenza insopprimibile dell’animo umano»®, espressione, questa, del
senso religioso dell’uvomo, mai assopito, ma sempre vivo e attivo, unito all’esigenza del suifi di
andare al di la della semplice espressione letterale del decreto divino o del precetto legale, per
ricercarne il senso spirituale e il senso anagogico, cioe la sua applicazione etica. Ecco dunque che il
Profeta suscita un grande fascino sui mistici musulmani, i quali esprimono una profonda
venerazione per Muhammad, uniformando la loro vita ai suoi insegnamenti e al suo esempio. Cosi

osservato. E a quei di fra loro che credettero demmo la loro mercede, ma molti fra loro son empil» Sura del
ferro —al-Hadid (LVII, 26-27).

Contrariamente a quanto espresso prima sul monachesimo, questa volta in un ambito di polemica anti ebraica e anti

politeista (pagana), troviamo un accenno benevolo nei confronti dei cristiani detti “i pit cordialmente vicini a coloro

che credono”:
«Troverai che i pit feroci nemici di coloro che credono sono i giudei e i pagani, mentre troverai che i piu
cordialmente vicini a coloro che credono sono quelli che dicono: “Siamo cristiani!” Questo avviene perché fra
di loro vi sono preti e monaci ed essi non sono superbi — ma anzi, quando ascoltano quel che ¢ stato rivelato al
Messaggero di Dio li vedi versar lacrime copiose dagli occhi, a causa di quella verita che essi conoscono, e li
odi dire: “O Signor nostro! Crediamo! Annoveraci fra i testimoni del Vero! — E come poi potremmo non
credere in Dio e nella Verita che ¢’¢ giunta, noi che bramiamo che il Signore nostro ci faccia entrare coi Santi
nel Paradiso?” — E li ricompensa Iddio, per quel che essi han detto, con giardini alla cui ombra scorrono i
fiumi, dove resteranno in eterno. Questa & la mercede di chi opera il bene. — Ma quei che rifiutan fede e
smentiscono i Nostri Segni, essi son dell’Inferno.» Sura della mensa — al-Md 'idah (V, 85-86).

Sul rapporto tra il monachesimo cristiano e 1’Islam vedi gli importanti contributi di R.A. Nicholson, 7 mistici dell’Islam,

Piccola Biblioteca di Scienze Moderne, n. 307, Fratelli Bocca Editore, Torino, 1925; R. Gramlich, Los misticos del

Islam: mil afios de textos sufies, Sal Terrae 2004; José Maria Blanquez Martinez y Maria Paz Garcia Gelabert,

Muhammad y el monacato palestino, UNED. Espacio, Tiempo y Forma Serie Il, Historia Antigua, t. 24, 2011, pp. 587-

632, (http://revistas.uned.es/index.php/ETFII/article/viewFile/1882/1759, ultima consultazione 12/08/2015); J.M.

Velasco, Il fenomeno mistico, antropologia, culture e religioni, Editoriale Jaca Book, Milano 2001;

® Cfr. P. Branca, Introduzione all’Islam, Edizioni San Paolo, Cinisello Balsamo (Milano) 2001, p. 249.

" Sull’influenza della mistica islamica nel contesto del Sud-Est asiatico vedi: P. Nicelli, L’Is/am nel Sud-Est asiatico,

Edizioni Lavoro, Roma 2007, pp. 39-62.

8p. Branca, Introduzione all’Islam..., p. 250.



http://revistas.uned.es/index.php/ETFII/article/viewFile/1882/1759

da maestro a discepolo si instaura una relazione spirituale fondata sul contatto diretto con 1’Inviato
di Dio, che diventa prototipo dell’asceta perfetto ed esegeta della rivelazione coranica. Relazione,
questa, che crea un percorso spirituale d’indissolubile unita, come gli anelli che compongono una
catena (silsilah), fondamento di quella tradizione islamica che prende il nome di Sunna.

Tuttavia, non bisogna dimenticare che 1’Is/dm non accetta la venerazione della persona in
quanto tale, come fattore sostitutivo all’adorazione di Dio. Il ruolo del Testo rivelato (Qur’dn,
Corano), Parola di Dio, viene prima rispetto alla persona che lo trasmette, cioé il Profeta. Dunque il
Corano, prima di tutto, & presupposto di spiritualita musulmana e solo in secondo piano vengono le
virtl di Muhammad. Se veramente vogliamo comprendere la spiritualita dei s#ifi, dobbiamo
rivolgerci al Corano e soprattutto a quei versetti che promuovono I’idea di Dio, la sua unicita, 1 suoi
attributi, la sua trascendenza inaccessibile. Nella prima parte della professione di fede: La llaha illa
Allah (Non ci sono dei, ma Dio), si afferma che Dio ¢ la realta una ed unica; Egli ¢ I’essere supremo
e unica realta sussistente. Di fronte a Dio, infatti, ogni altra realtd & apparenza. Da qui,
I’onnipotenza di Dio, che definisce il divino come causa prima e unica di ogni evento e definisce lo
status della creatura in rapporto al suo Creatore. Ecco delineati i tratti fondamentali di una
spiritualita mistica musulmana indicati da un grande islamologo, Louis Massignon, come: «i germi
autentici di una mistica, germi suscettibili di uno sviluppo autonomo, senza fecondazione
estranea».” 1l sifi desidera avvicinarsi a Dio, unica e vera realtd fondante e per questo vuole
distaccarsi dal mondo, considerando le realta materiali o0 mondane delle realta penultime, rispetto
all’unica vera assoluta realta: Dio. Nel percorso mistico, si procede all’eliminazione di tutto cio che
di mondano impedisce o ritardi il raggiungimento dell’oggetto della vera ricerca: Dio stesso. Da qui
il passo e breve: il sifi considera la “via mistica” come la “via suprema” del fedele, tesa al
passaggio dalla pratica formale della religione, 1’ Is/dm, all’interiorizzazione della Parola di Dio nel
proprio cuore, la quale suscita nei fedeli I’atteggiamento di fede profondo (imdn), come mendicanza
dell’amore di Dio (sugiid — prosternazione davanti a Dio, parte della preghiera liturgica islamica).
Quindi per il sifi non solo bisogna seguire la strada maestra dell’obbedienza alla Legge islamica,
cammino questo richiesto al credente comune, bisogna soprattutto seguire la strada superiore della
ricerca di Dio come nostalgia e anelito a ricongiungersi a Lui:

«Un cuore voglio, un cuore dilaniato dal distacco dell’Amico, che possa spiegargli la
passione del desiderio d’Amore; perché chiunque rimanga lungi dall’origine sua, sempre
ricerca il tempo in cui vi era unito».'°

L’esperienza dell’amore di Dio e 'unita dell’essere nella mistica islamica **

L’esperienza dell’amore di Dio non era sconosciuta alla tradizione islamica, soprattutto nel
stfismo. Tra i compagni del profeta Muhammad era solita la pratica di un certo ascetismo (zuhd) e
intorno al I/VII secolo, nacque una piccola corrente di “pieta popolare” per via dell’attivita
missionaria di diversi mistici. Fin dall’inizio dell’Zs/d@m, il modo tradizionale di praticare la
religione fu accompagnato da questo approccio piu mistico di vivere la fede, divenendo entrambe le
modalita, quella giuridico cultuale e quella mistica, due “anime” che a volte si integravano tra loro e
a volte si scontravano su come interpretare le prescrizioni della Legge islamica e le pratiche
cultuali.

Tra 1 primi mistici dell’Isldm a seguire questa interpretazione spirituale troviamo gli “otto
asceti” antichi, i piu celebri dei quali sono: ‘Uways al-Qarani (d. 657); al-Aswad al-Nakha T (d.
694); Abii Muslim al-Khawldni (d. 682). L’ottavo di questi & chiamato con diversi appellativi di

° L. Massignon, La passion de Hallaj, martyr mystique de I'Islam, Gallmard, Paris 1921, p. 480.

10 Rumi, Poesie mistiche, in A. Bausani (a cura di), Biblioteca Universale Rizzoli, Milano 1980, p. 27.

1 Rielaborazione di alcune pagine contenute in P. Nicelli, 4I-Ghazali, pensatore e maestro spirituale, Editoriale Jaca
Book SpA, Milano 2013, pp. 59-63.

3



gruppi ascetici, usati anche dai mistici di tradizione cristiana: zuhhdd (asceti), ‘ubbdd (adoratori),
bakkd 'tin (piangenti). Si tratta di al-Hasan al Bagri.

Il caso di al-Hasan al-Basri (d. 110/728), uno dei fondatori della corrente mistica musulmana,
fu emblematico di una pacifica e fruttuosa convivenza tra le due anime presenti nella tradizione
islamica. Le sue stesse parole: «lo desidero Lui, e Lui desidera me», esprimono la profonda ricerca
dell’amore divino da parte di un vero ricercatore di Dio. Egli fu fortunato rispetto altri maestri sufi;
per queste parole non fu perseguitato dall’autorita costituita:*?

«Gli dissero: “Maestro: i nostri cuori sono addormentati, giacché la tua parola non fa effetto.
Che dobbiamo fare?” “Volesse il cielo — rispose — che fossero solo addormentati, giacché un
dormiente, quando & scosso, si sveglia. | vostri cuori sono morti, ché per quanto li scuota
non si svegliano!”»;

«Disse: “L’accompagnarvi oggi con chi vi sgomenta e 1’essere sicuri domani, ¢ meglio che
I’accompagnarvi oggi con chi vi fa sicuri e presentarvi domani con paura a chi vi sgomenta
(Dio)”»;

«Gli dissero: “C’¢ della gente che viene alle tue riunioni spirituali per criticarti”. Rispose:
“Io veggo in me il desiderio del sommo paradiso o della vicinanza dell’ Altissimo. Non sento
(non veggo) in me quello di salvarmi dalla malignita degli uomini, giacché neppure il

Creatore trova scampo dalla loro lingua!”»."

!,’> .

Nel III/IX secolo, detto dell’eta d’oro della mistica islamica, ci fu lo sviluppo delle scuole sifi in
Basra, in Egitto, in Baghdad e in Khurasan. Una delle figure piu significative del sifismo, fu al-
Bisramt (d. 261/864 o 264/877-8)," rude e solitario mistico, che comincio la sua via mistica con la
stretta osservanza della legge. Non era raro che tra i mistici dell’Zsidm, vi fossero dei sifi che

2 p. Vismara (S.d.C.), Al-Maksad al-asna fi sharh ma ‘Gni asma’ Alldh al-husna, Lo scopo pill alto della spiegazione
dei significati dei “Bei nomi di Dio”, di Abui Hdmid Muhammad al-Tisi al-Ghazdli (1st fas! of the 2nd fann),
Spiegazione dei primi 14 Bei Nomi di Dio, traduzione e commento come esercitazione di licenza presso il P.I.S.A.l.
Moderatore Maurice Borrmans, Roma 1987, (1.n G 1107).

3 Vedi: F. J. Peirone e G. Rizzardi, La spiritualita islamica, Edizioni Studium, Roma 1986, pp. 158-159.

Y Abi Yazid (Bdyazid) Tayfiir ibn ‘Isd ibn Suriisan al-Bistémi, & una delle pil celebrate figure del misticismo islamico.
Egli passo la sua vita in Bistim, nella provincia di Qamis. In quella citta mori nel 261/874 o nel 264/877-8. Egli non
scrisse alcuna opera, ma i discepoli appartenenti al suo circolo misero per iscritto 500 suoi detti, che risultano
estremamente audaci, poiché richiedono una predisposizione della mente tipica del mistico che ha la coscienza di sé
come di uno che si unisce spiritualmente con la divinita (4lldh). Al-Gunayd, un famoso maestro sifi di Baghddd
ricevette una raccolta di detti di a/-Bistdmi in persiano per essere tradotti in arabo. 1l Nostro fu in conflitto col maestro
sufi Abi Ishdq al-Kdzaruni. Criticod 1’idea di punizione eterna all’inferno per le anime dannate che, dopotutto, venivano
considerate non piu che una manciata di sabbia. Il numinoso & molto presente nei suoi detti, assieme al senso di orrore e
di reverenza di fronte alla Divinita, verso la quale si sentiva infedele. Il suo desiderio fu la pratica di un sistematico
ascetismo, per liberarsi da tutti gli ostacoli che lo separavano da Dio e infine per raggiungere Dio stesso. Egli espresse
questo processo di sistematica ascesi in differenti modi: il mondo (dunyad), la dipartita dal mondo (zuhd), il culto a Dio
(‘ibddat), i miracoli (kardmdt), la continua lode a Dio (dhikr), gli stadi mistici (magdmadt), considerandoli sia strumenti
per progredire verso la divinita, sia delle vere e proprie barriere che lo separavano da Dio stesso. Altre espressioni
come: «Sia gloria a me»; «Quanto & grande la mia maesta»; «la sua obbedienza a me ¢ pit grande della mia obbedienza
a Lui»; «lo sono il trono e lo sgabello»; gli arrecarono la rabbia e la reazione violenta di molti suoi contemporanei. La
sua meditazione lo portava a vivere degli stati di «viaggio nel mondo supersensibile», dove veniva decorato da Dio
della Sua singolarita (wahaddniya) e vestito della Sua identita (ananiya), ma che si ritirava inorridito dal presentarsi
nello stato di uomo, o volava con le ali dell’eternita (damiimiya), attraverso 1’aria della non qualita (ld kafiya), sul
terreno dell’eternitd (azaliya) e vedeva I’albero dell’essere-uno (ahadiya), per realizzare in sé che «tutto questo era
illusione», o che tutto questo era «lui stesso», che poi a sua volta era tutto, e cosi via all’infinito. Su questo tema vedi:
H., Ritter, «Al-Bistami» Abstract from EI-2, CD-Rom English Edition, Koninklijke Brill NV Leiden - The Netherlands
2002.

4



avessero un approccio di tipo tradizionale alla Sari‘a e alla Sunna. In questo senso, la Legge
islamica divenne la via migliore per vivere in maniera piu radicale la rinuncia alle cose del mondo,
per dedicarsi alla ricerca dell’amore di Dio. Da qui, al-Bisfami SCOEr‘I, nella sua ricerca mistica, che
il suo “lo” era il reale ostacolo alla perfetta “unione con Dio”.%> Per al-Bistami, 1’Io consisteva
nell’orgoglio personale o nella superbia, espressa dal credente quando si poneva di fronte a Dio,
premettendo la propria volonta a quella di Dio. Da qui il maestro sifi volle purificare la vita
spirituale del credente da qualsiasi atteggiamento diretto a ridurre la volonta di Dio alla propria
volonta, al proprio progetto. In questo, propose un cammino di prassi cultuale teso a ridurre
I’eccessiva pratica rogatoria, soprattutto nella preghiera, al fine di distogliere il credente dalla
tentazione di anteporre se stesso a Dio. Nella preghiera, il fedele musulmano doveva ricercare solo
Dio e non auto-glorificarsi nel rendere grazie a Dio. Le espressioni come: «Dunque, io sono Te, Tu
sei me, i0 sono Te», indicavano la sua convinzione che Dio vivesse in lui al punto di attribuirsi i
nomi riservati solo a Dio.

«Ho visto in sogno 1I’Onnipotente e gli ho chiesto: “Signore, che devo fare per trovarti?”
Rispose: “Staccati dalla tua anima inferiore e vieni!”»;

«Ho conosciuto Dio per mezzo di Dio, e ho conosciuto cio che non e Dio alla luce di Dio»;

«Gli domandarono: “Quand’¢ che 1’'uomo diventa umile?” Rispose: “Quando sa di non
possedere né stazioni né stati mistici e non trova in tutto il creato uno peggiore di lui”»;

«Gli domandarono: “Cosa c’¢ di meglio nella vita per gli uomini d’eccezione?” Rispose:
“La felicita che ¢ loro riservata dalla nascita”. “E in mancanza di questo?”. “Un cuore che si
dedichi ai riti, ma che sia ardente”»;

«Affermo un discepolo: “Una notte vidi in sogno I’ Altissimo che diceva: “Tutti gli uomini
chiedono il paradiso, ma Bisfamf non mi chiede che me stesso”».*®

E difficile capire se al-Bisrami stesse vivendo una reale identificazione con Dio oppure si trattasse
solo di “inabitazione spirituale” di Dio nel credente. Tuttavia, le autorita religiose lo accusarono di
associare se stesso a Dio.

Un altro importante mistico fu al-Hallig (244/858-309/922),"" che fu una grande
personalita della scuola mistica di Baghdad. Con la sua pratica sifi, si raggiunse la vetta del

1> Non & sempre facile estrapolare dai testi dei maestri sifi la portata teologica del concetto del “Sé¢” o dello “Io” del
credente, che nel cammino ascetico si unisce spiritualmente con Dio. Le espressioni gia citate di al-BisfAmT quali:
«decorato da Dio della Sua singolarita (wahaddniya)»;, oppure: «vestito della Sua identita (ananiya)», possono essere
interpretate e confuse come 1’assunzione o 1’essere partecipi della natura divina o degli attributi divini, contravvenendo
all’insegnamento musulmano tradizionale. Secondo il pensiero teologico islamico, non ci pud mai essere una qualunque
partecipazione nell’essenza divina da parte della creatura e quindi non pud mai esserci un’assunzione di attributi divini
da parte del credente. Si parla sempre, anche in ambito mistico, di separazione tra il Creatore e la creatura. Si parla pero
anche di stadi o stati di processione ascetica verso una “perfezione spirituale” o “unita spirituale”, come acquisizione di
una profondita di conoscenza che fa percepire I’atto dell’amore di Dio presente nella creazione e nel cuore umano.
Tuttavia, dobbiamo ammettere che nel linguaggio mistico dei sifi, non sempre risulta chiara la portata dell’unita
spirituale del credente con Dio; un’unita nella totale distinzione delle due nature quella divina e quella umana. Essa € il
risultato del graduale cammino della ragione e del cuore dell’uomo verso la totale conversione spirituale a Dio. Secondo
al-Ghazdli, che in questo segue la tradizione islamica, il cammino mistico verso 1’unita spirituale nella distinzione delle
nature & sempre frutto di un atto libero (libera scelta; libero arbitrio — ikhtiydr) di sottomissione del credente a Dio,
nell’adempimento di quanto indicato nel Qur’dn e nella Sari‘a.

16 Vedi: F. H. Peirone e G. Rizzardi, La spiritualita islamica..., pp. 165-167.

Y Abit al-Mughith al-Husain ibn Mansir ibn Mahamma al-Baidawi (al-Halldg - cardatore di lana), fu un mistico e
teologo persiano che scrisse anche in arabo. Egli nacque a al-Tdr, vicino a al-Baida (Fars) nel 244/858 e per via dei suoi
insegnamenti sul misticismo e sulla ascetica islamica fu accusato di essere un ciarlatano dai mu ‘taziliti, scomunicato da

5



misticismo islamico intorno alla seconda meta del 111/IX secolo e I’inizio del IV/X secolo. A/-
Hallag viaggio molto, soprattutto a Makka (Mecca) per compiere il pellegrinaggio (hagg) e per fare
pratica di eremitaggio. Nei suoi viaggi, egli fu anche un missionario dell’Isldm, predicando la via
mistica fino a raggiungere la regione del Sind. Quando ritornd a Baghdad, egli continuo la sua
predicazione dello “amore di Dio” e per questo fu prima perseguitato, poi imprigionato e di seguito
ucciso. Egli fu accusato di associazionismo, cioe di predicare la completa unione con Dio, riportata
dalla sua affermazione «A4nd al-Haqq» (Io sono la Verita), espressione che sottolineava 1’esperienza
mistica della presenza di Dio nel suo cuore, come inabitazione (huliil) spirituale del divino. Per
questo motivo al-Hallag fu condannato alla pena di morte.

I giuristi musulmani gli contestarono la sua nozione di “amore di Dio”, che implicava I’umana
relazione di reciproco amore tra Dio e I’'uomo. Per loro, infatti, Dio poteva essere solo 1’oggetto di
adorazione e non 1’oggetto dell’amore, poiché 1’amore richiedeva sempre una relazione reciproca
che poteva essere chiamata “affinita”. Secondo i giuristi, il vero problema della posizione di al-
Hallag stava nel fatto che tale relazione di affinita richiedeva, come conseguenza, la
“consanguineita o la parentela” tra Dio e I'uomo, cosa che era impossibile affermare secondo
I’insegnamento teologico islamico. Infatti, tra Dio-Creatore e 1’'uomo-creatura esisteva sempre un
profondo vuoto, una profonda distanza da colmare. Sempre per i giuristi musulmani, I’affinita e la
conseguente parentela, erano un vero e proprio attentato all’unicita di Dio e alla sua assoluta alterita
rispetto alla creatura. L’affermazione di al-Hallag metteva dunque in serio dubbio il monoteismo
islamico, ponendo il maestro sufi sullo stesso piano di Dio 0, meglio ancora, identificandolo con
Dio. Anche al-Hallag, come tanti altri mistici dell’Islam, utilizzarono un linguaggio spesso ellittico
¢ misterioso per esprimere la profonda esperienza mistica della presenza dell’amore di Dio nel loro
cuore. Una tale esperienza di pienezza spirituale lo portava a vivere il suo “lo” come totalmente
parte dello “lo” di Dio. Egli era totalmente “fatto” dall’amore di Dio e non poteva che testimoniare
con la sua vita e le sue parole, quanto Dio amava le sue creature. In questo senso, la sua unita col
divino poteva essere letta come un processo di “divinizzazione”. Si tratta di un’inabitazione (huliil)
spirituale e non essenziale del divino nell’uomo, come espressione della presenza dell’amore di Dio
nel cuore del credente. Questo ¢ il vero senso dell’espressione: «lo sono Lui», dove il maestro
esprimeva 1’inabitazione spirituale dell’amore di Dio nel suo cuore, che lo rendeva totalmente
sottomesso alla Sua volonta.

«Quale terra é vuota di te [0 Dio], che si affannano a cercarti in cielo? Li vedi scrutare con
lo sguardo le tue altezze, mentre per la loro cecita non ti scorgono»;

«[L’uomo ¢] materiale del corpo, fatto di luce nel suo intimo, divino, giudicatore, dotato di
scienza nello spirito. Egli riconduce lo spirito ai suoi padroni e lascia il corpo a imputridire
nella terrax;

un tawqi‘ dell’Imdmiya e da una fatwd della Zdhiriya. Fu arrestato anche due volte dalla polizia ‘Abbésside. Nel
309/922, fu giustiziato dopo sette mesi di processo. In teologia (Kaldm), egli insegno la trascendenza di Dio al di la dei
limiti della creazione e ’esistenza di uno spirito divino increato, che si unisce con lo spirito creato dell’asceta. Per al-
Halldg, il santo diventa il vivente e personale testimone di Dio. Le sue parole: «4nd al-Hagq» (1o sono la Verita),
furono motivo di scandalo e di successiva condanna. Nella mistica (Tasawwuf), egli predico la perfetta unione con la
volonta divina attraverso il desiderio della sofferenza e la sottomissione ad essa. Cerco di armonizzare i fondamenti
della fede islamica con i principi filosofici dei greci, sulla base dell’esperienza mistica. Egli fu in questo un precursore
di al-Ghazali. Su questi temi vedi: L. Massignon, La Passion de Halldj, Martir Mistique de I’Islam, \Voll. 1-1V, Editions
Gallimard, Mayenne 1975; L. Gardet, Experiences mystiques en terres non-chretiennes, Paris 1953, pp. 131-141, 153;
G. C. Anawati et L. Gardet, Mystique musulmane, aspects et tendances expériences et techniques, Librairie
Philosophique J. Vrin, Paris 1961, pp. 35-40, 101-104, 107-110, 118-121, 171-173; L. Gardet, Etudes de philosophie et
de mystique comparée, Librairie Philosophique J. Vrin, Paris 1972; R. Arnaldez, Halldj ou la religion de la croix, Paris,
Plon 1964; H. Corbin, Storia della filosofia islamica, Adelphi Edizioni, Milano 2000, pp. 206-208; T. Fahd e A.
Bausani, Storia dell’islamismo..., p. 135.

6



«La gente [musulmana] compie il pellegrinaggio [alla Mecca]. lo, invece, mi reco in
pellegrinaggio da colui che abita in me. Essi offrono vittime: io offro la mia anima e il mio
sangue. Vi sono coloro che fanno la processione attorno alla Ka ‘ba [Casa sacra] senza uso di
membra. Essi fanno la processione intorno a Dio: cio li dispensa dalla visita dei Luoghi santi
[della Mecca, di Medina, e, per taluni, di Gerusalemme]»;

«ll tuo posto [0 Dio] nel mio cuore ¢ tutto il mio cuore, e nel tuo posto non v’¢ spazio per
alcuna cosa creata. 1l mio spirito ti ha collocato fra la mia pelle e le mie ossa. Cosa farei
quindi se ti perdessi?»;

«Ti sei assentato [0 Dio] ma non ti sei assentato dalla mia coscienza: sei, anzi, divenuto la
mia gioia ¢ la mia esultanza. Nella separazione si ¢ consumata 1’unione; stando assente son
divenuto presente. Nel segreto del profondo del mio pensiero tu te ne stai piu nascosto
dell’immaginazione della mia coscienza, e mi tieni compagnia durante il giorno, o sei il mio
interlocutore notturno quando € buio»;

«Con tutto il mio essere abbraccio tutto il tuo amore o mio Santo [0 Dio] e tu riveli
segretamente a me, come se fossi tu in me. Volgo il mio cuore fra le cose che non sono te,
ed ecco che mi sento estraneo ad esso, e tu solo me lo rendi famigliare. Eccomi dunque nel
carcere della vita, privo del senso d’intimita. O [Dio] richiamami a te da questo carcere!»;

«Ho visto il mio Signore con I’occhio del cuore e gli ho chiesto: “Chi sei tu?” Mi ha
risposto: “Te”. Il «dove» rispetto te non ha «dove», e non c’¢ «dove» 1a «dove» sei tu. N¢ la
«ipotesi» ha su di te «ipotesi» per poter sapere dove sei tu. Tu sei [o Dio] colui che
abbraccia ogni «dove» in un tuo «non dove». «Dove» dunque sei tu?»;

«Non e permesso a chi vede cose diverse da Dio e invoca altri che Dio, affermare: Ho
conosciuto Dio I’Uno dal quale procedono le unitay;

«Non mi sono mai staccato da lui [da Dio] e non I’ho mai raggiunto»;

«Tu o Dio sei colui che mi ispira passione, ¢ non gia ’orazione. Non sia detto che ¢
I’orazione che si attacca al mio cuorey;

«lo sono colui che ama, e colui che amo &€ me. Siamo due spiriti che abbiam preso albergo in
un sol corpo. Se tu vedi me, vedi lui. Se vedi lui, vedi noi»,

«Lode a colui la cui umanita manifesto il mistero della gloria della sua fulgente divinita! E
quindi apparve in mezzo alla sua creazione in forma di chi mangia e beve»;

«Il punto ¢ ’origine di ogni linea e tutta la linea ¢ fatta di punti riuniti. Dunque la linea non
pud prescindere dal punto, né il punto dalla linea. Ogni linea, diritta 0 curva, esce dal
movimento di uno stesso punto. E tutto cio che cade sotto lo sguardo € un punto fra due
punti. Questo ci fa capire come Dio appaia attraverso tutto cio che si percepisce e traspaia
attraverso tutto cio che si contempla. Per questo io dichiaro: “Non vedo cosa alcuna in cui
non veda Dio”»;

«Uomini! Dio conversa con le sue creature in tutta benevolenza, manifestandosi ad esse, poi
sottraendosi, sempre per educarle. In effetti se non si manifestasse, la gente cadrebbe
nell’empieta. Se egli non si sottraesse, la gente ne sarebbe abbagliata. Ecco perché Dio non
concede la permanenza in questi due stati»;

7



«O uomini! Quando Dio si impadronisce di un cuore, lo vuota di tutto cio che non e lui.
Quando si interessa a un uomo, non lo lascia vivere che per sé. Quando si affeziona a uno
dei suoi fedeli, incita gli altri a perseguitarlo, affinché quel servitore cerchi di lui e si
avvicini a lui». 8

Altro importante mistico dell’Isidm € Ibn al-‘Arabi (1165-1240), che uni una profonda spiritualita
alla conoscenza filosofica e teologica. Dopo una crisi interiore, dovuta a una malattia, abbandono la
nativa Spagna per seguire la via mistica facendosi «pellegrino dell’Assoluto».'® Tra le sue opere
sono famose: al-Futihdt al-Makkiya (Rivelazioni Meccane), il breve trattato o Kitabu-I-fand’i fi-1-
musahada (11 libro dell’estinzione e della contemplazione) e | Fusis al-Hikam (Le gemme della
Sapienza). Ibn al-‘Arabi € un vero cantore dell’amore di Dio, tema questo espresso a partire dal suo
pensiero legato al concetto dell’unita dell’essere, wahdat al-wugiid. Egli sostiene che 1’Essenza
divina e la realta sono “Uno”. Da qui, la realta, come insieme di tutto, ¢ I’emanazione dell’Essenza
divina, che & in se stessa inconoscibile, ma che diventa conoscibile attraverso le sue emanazioni,
costituenti ’'universo. Il genere umano ¢ un microcosmo, o somma delle manifestazioni divine.
Pertanto, discendendo dall’Essenza divina alla realta, ci sono dei gradi o stadi d’essenza, che sono
le manifestazioni dell’assoluta Essenza divina:

«Il mio cuore é capace [di divenire] tutte le forme [distinte]: esso é il chiostro del monaco
cristiano, un tempio per gli idoli, una prateria per le gazzelle, la Ka‘ba del pellegrino, le
tavole della Legge mosaica, il Corano...amore ¢ il mio credo; da qualunque parte si volgano
le sue cammelle, amore & sempre il mio credo e la mia fede».?

«La Realta Divina Essenziale & troppo elevata per poter essere contemplata dall’occhio
contemplante, fin quando in esso permanga una traccia della condizione creaturale. Ma
quando viene meno «cio che non ¢ stato» - e che [per natura] € caduco - «e resta cid che non
ha mai cessato d’essere» - € che per [natura] & durevole — allora si leva il Sole della prova
decisiva per la Visione autentica;?! allora si produce la sublimazione assoluta dell’assoluta
Bellezza, che ¢ I’«Occhio della Sintesi e della Realizzazione per eccellenzay, e la «Stazione
della Quiete e dell’ Autosufficienza Immutabile».?” Tale Occhio vede allora i Numeri come
un Unico, il numero Uno, che compie un viaggio attraverso i gradi della molteplicita, in cui
rende manifeste le entita dei Numeri. E in questa stazione contemplativa che avviene il
travisamento di chi professa la dottrina dell’unificazione.”® Costui, vedendo che 1’Unico

'8 \edi: F. H. Peirone e G. Rizzardi, La spiritualita islamica..., pp. 169-172.

¥ p. Branca, Introduzione all’Islam..., p. 261.

% G. C. Anawati e L. Gardet, Mistica islamica, SEI, Torino 1960, p. 58, cit in P. Branca, Introduzione all’Islam..., p.
261.

21 |a «Visione autentica» non & per tutti, ma solo per coloro che sono stati iniziati alla via mistica o che comunque
hanno gia fatto un lungo percorso d’ascesi spirituale. Dawgq definisce, nel vocabolario del fasawwuf, la primizia di uno
svelamento iniziatico, come “conoscenza iniziatica”, derivante dalla pratica ascetica e dall’esperienza spirituale e mai
dalla sola teoria. Essa & “degustazione”, “sapore” della Visione autentica, sempre nel rispetto della distanza tra la
creatura e il Creatore.

%2 Secindo Yunis Tawfik, Ibn al-‘Arabi attribuisce al termine al-gumid il significato di autosufficienza immutabile,
letteralmente: “fissazione”, in Ibn al-*Arabi, 1l libro dell estinzione nella contemplazione, Traduzione di Yunis Tawfik e
Roberto Rossi Testa, SE, Milano 1996, p. 42.

2 1ittihad o unificazione, & la dottrina che afferma che la suprema realizzazione & un atto di unificazione fra due
essenze distinte, quella del servo e quella del Signore che si riducono ad una delle precedenti due. 7bn al- ‘Arabi la
definisce in questi termini nelle Futihdt: «L’ittihdd € il divenire una sola essenza da parte di due, quella del servo e
quella del Signore; ora non puo darsi iztihdd che nell’ambito della quantita e della materia, ed essa non € che uno stato»
Futihdt (cap. 73, quest. 153), in Ibn al-‘Arabi, I/ libro dell’estinzione nella contemplazione..., p. 42. Secondo Yunis
Tawfik, teoricamente tale opposizione si oppone alla dottrina del Tawhid (monoteismo islamico), la quale afferma che
esiste una sola Essenza e che la realizzazione ha per oggetto I’Unica Essenza e non I’essenza delle cose.

8



peregrina attraverso i gradi della molteplicita, la cui esistenza & puramente speculativa, nei
quali Esso riceve dei nomi che variano di volta in volta a seconda dei gradi, non vede i
Numeri come diversi dall’Uno: e allora afferma che ha avuto luogo un’unificazione.?* Or
dunque, I’Unico, ossia I’Uno, non compare contemporaneamente con il proprio nome ¢ la
sua essenza in gradi diversi se non in quello dell’Unita prima: ogni volta che si mostra negli
altri gradi lo fa con la sua essenza, ma non con il suo nome, poiché in tali casi gli viene
attribuito un nome conforme alla realta del grado della molteplicita in cui si & manifestato.
Cosi il suo nome specifico si estingue, mentre la sua essenza permane: quando si dice «uno»
viene meno cio che é altro da uno, in virtu di tale nome, e quando si dice «due», la sua entita
appare per la presenza dell’essenza dell’Uno che si trova a questo grado numerale, ma non
evidentemente in virtu del nome dell’Uno, poiché ¢ il nome e non I’essenza dell’unita a
contraddire 1’esistenza del grado numerale due, che ¢ in opposizione all’entita del due,
mentre non lo & la sua essenza».?

«Coloro che celano i misteri sotto espressioni tecniche, le utilizzano in modo convenzionale,
per cautela nei riguardi dei profani, e quelli che professano 1’efficacia delle
«aspirazioni/energie spirituali»?® permangono sul loro cammino chiaro e retto, finché esso
viene loro rischiarato da indicatori luminosi recati da Spiriti Superiori, residenti nel Grado
della Prossimita alla Stazione della Parola Bocca-a-Bocca,”” e su di essi son ben tracciate le
Sante Scritture, quasi fossero testimonianza della realizzazione da essi raggiunta, che
permettono loro il passaggio dall’una all’altra modalita, per via di sublimazione. Allora il
velo é sollevato, allora cio che era stato nascosto e rivelato! Allora il nodo e sciolto, il
chiavistello e fatto scorrere, la serratura € aperta! Allora le «aspirazioni/energie» proprie ad
un’altra modalita si unificano per scrutare la Realta Unica, e I’essere non concepisce che una
sola «aspirazione». Da tale «aspirazione»®® unica procedono degli effetti che influenzano la
Realta Pura. In ogni caso, sia che queste influenze provengano per astrazione
dall’«aspirazione unica», sia che derivino dalle aspirazioni particolari nel momento stesso in
cui si producono, € sempre Lui che sotto ogni punto di vista si vede, anche se non Lo si
conosce,” & sempre Lui la meta di ogni aspirazione, anche se non Lo si raggiunge, & sempre

2 Secondo Yunis Tawfik: «L’ittihdd nell’esempio considerato non risiede in una determinata visione dell’Uno che
pervade ogni cosa ed ogni numero, in qualche modo esaurendoli, ma nell’interpretazione che ne viene data: essa Si
fonda sulla concezione che ogni cosa 0 numero abbia un’essenza propria distinta dall’Essenza Suprema dell’Uno, e che
di conseguenza la visione unitaria che se ne puo avere sia spiegabile solo mediante la fusione delle essenze delle cose
con I’Essenza dell’Unow, in Tbn al-‘Arabti, I/ libro dell estinzione nella contemplazione..., p. 42.

% Ibn al-‘Arabi, 11 libro dell estinzione nella contemplazione..., pp. 14-16.

%1 termine arabo utilizzato per «aspirazioni» & himan. Per Ibn al-‘Arabi ci sono tre tipi di aspirazione: 1) 1’aspirazione
della presa di coscienza, cioe il risveglio del cuore di fronte a cio che viene proposto dall’intima realta dell’essere; 2)
L’aspirazione della volontd (il desiderio), che ¢ I’aspirazione «concentrativay delle forze interiori dell’essere,
applicabile a qualsiasi finalita, anche quella spirituale; 3) L’aspirazione della Realta Essenziale, cio€ la concentrazione
di tutte le aspirazioni mediante 1’aspirazione. Su questo tema vedi: Ibn al-‘Arabi, /I libro dell’estinzione nella
contemplazione..., pp. 44-45.

" Ibn al-‘Arabi, nelle Futihdt al-Makkiya (cap. 73, quest. 153) scrive: «Cid & espresso dal Profeta — su di lui la
benedizione e il saluto di Dio! — nella sua risposta postagli dall’Angelo Gabriele intorno all’Zhsdn (1’ Adempimento
perfetto delle opere e della Fede) Nelle Istildhdt si dice «E il proposito di Dio espresso sul piano della Similitudine (/i
‘dlami al Mithdl)». Per Yunis Tawfik, sul piano di similitudine la parola divina ¢ simultanea alla visione. Nella realta
invece, la parola & un velo posto sulla visione. Su questo tema vedi: Ibn al-‘Arabi, Il libro dell’estinzione nella
contemplazione..., pp. 45.

8 Sj tratta qui dell’aspirazione della Realtd Essenziale (himmatu al-Hagiga), come indicato al n. 3 della nota 25. E
’aspirazione dei piu grandi maestri fra le genti di Dio. Essi rivolgono le loro aspirazioni sul Vero ed esse diventano una
sola aspirazione, in ragione dell’Unita a cui tendono. Cosi facendo esse evitano il “molteplice” e ricercano I’“unita” di
cio che é frammentario e diviso in parti. Tale unita ricercata ¢ 1’Identita Pura, cioe il Tawhid.

2 Ibn al-‘Arabi, a riguardo della conoscenza, indica la differenza tra 1’Essenza in se medesima (Dhdt) e lo statuto
divino dell’Essenza (Uliihiyya 0 Uldha). La prima & intuibile o contemplabile, ma non intellegibile né comprensibile. La

9



Lui che viene professato in tutte le lingue, anche se resta ineffabile! E che formidabile
stupore si prova, che grande sospiro di sollievo si trae quando «il velo e sollevato, e lo
sguardo si fa penetrante», quando «il Sole si unisce alla Luna», e quando 1’Influente appare
congiunto al suo Influsso per essere scorto dall’Occhio dell’'uomo! Allora si mostra ai
contemplanti sotto diverse Forme, allora avviene il gioco nei confronti di quelli che hanno
giocato, allora chi ha fede vince e chi ne & privo perde!».*

Altro esponente della mistica islamica ¢ senz’altro Galdl al-Din al-Réimi (1207-1273). Influenzato
dal pensiero e dall’esperienza spirituale di Ibn ‘Arabi, egli concentra parte della sua esperienza
mistica nelle opere poetiche dette Divin i-Kabir (Grande canzoniere) e nelle Masnavi-yi Ma ‘navi,
(Rime spirituali), di piu di ventiseimila versi. | suoi discepoli lo soprannominarono mawlana
(signore), da cui deriva la confraternita (tariga) sifi della Mawlawiya. 1 suoi adepti sono chiamati:
“dervisci danzanti”, conosciuti per le loro danze e per le loro musiche fatte durante le recitazioni del
dhikr:

«Dovunque volgerai lo sguardo vedrai la mia Forma, sia che tu guardi a te stesso, sia che
rimani in quell’immenso tumulto.** Rinuncia ad essere strabico, raddrizza bene gli occhi, ché
I’occhio maligno sara lontano, allora, dalla mia Bellezza. Attento a non ingannarti sulla mia forma
umana, ché sottile molto ¢ lo spirito, e ’amore molto ¢ geloso! Ma che parlo di forma? Anche
coperto da cento pieghe di feltro i raggi dello specchio dell’anima fanno manifesto 1’universo. Se
invece di cibo e denaro avessero cercato Iddio, non vedresti un sol cieco sull’orlo del fosso. Poiché
hai aperto nella nostra citta una bottega di sguardi amorosi, chiudi la bocca e soltanto guarda, come
purissima Luce! lo taccio e nascondo il segreto a coloro che non ne sono degni. Tu solo sei degno:
il mistero per me & celato. Vieni verso ’Oriente come il sole di Tabiz,* guarda lo stendardo
trionfale, il fasto della Vittoria. Che far dunque, o0 musulmani, che io me stesso non conosco? Non
giudeo sono, né cristiano, né zoroastriano 0 musulmano. Né orientale né occidentale, né terrestre né
marino, ne impastato son di terra, né venuto dal cielo io sono. Non di Terra, non di Acqua, non di
Vento, non di Fuoco, non di Empireo, non di Trono, non di Essere o di Essenza. E non d’India, non
di Cina, né di Sassonia o Bulgaria, non di Persia o Babilonia, né del Khorasan io sono! Non del
mondo, né dell’altro, non d’inferno o paradiso, non d’Adamo, non di Eva, non di eterei giardini. Il
mio luogo ¢ I’Oltrespazio, il mio Segno ¢ il Senza Segno, non € anima, non corpo: sol sono
dell’ Amatoy.

«Via da me cacciai ogni Due, dei due mondi Un solo io vedo, Uno cerco, Uno conosco, Uno
canto, Uno contemplo. Egli ¢ I’Ultimo, Egli ¢ il Primo, Egli ¢ I’'Intimo, Egli ¢ il Fuori. Solo «Oh
Lui! Oh chi ¢ Lui» io conosco, io sol canto. Ebbro al calice d’Amore, non sono pit mondo né cielo,
pit di nulla so vantarmi, svergognato e libertino. Se ho passato in vita mia un sol giorno senza Te io
mi pento della vita, per quel giorno e per quell’ora. Se nel mondo con te solo potessi star solo un sol
momento, sotto i miei piedi mi porrei in gioia e danza. Oh Tu, Sole di Tabriz, cosi ebbro sono al
mondo ché non so piu cantare altro che di vino e di vergogna».®

«Quell’anima che non ha per costume 1’Amore, meglio ¢ che non sia, ché onta ¢ 1’essere
suo! Inebriati dunque d’amore, che Amore ¢ tutto quello che esiste, senza la veste d’Amore non si
va alla corte dell’Amato. Se chiedono: «Amore cos’é?» rispondi: «rinuncia al volere: chi alla liberta

seconda non ¢ intuibile né contemplabile, ma intellegibile e comprensibile. Su questo tema vedi: Ibn al-‘Arabi, Il libro
dell’estinzione nella contemplazione..., pp. 46.

%0 Ibn al-*Arabi, 11 libro dell estinzione nella contemplazione..., pp. 20-21.

*! Quell’«immenso tumulto» & provocato «dal rombo del tamburo della resurrezione, dal fasto della rinascita, [...] dallo
squillo della tromban, si tratta dell’immagine del giorno del giudizio a cui seguira la resurrezione dei morti.

%2 Si tratta di una citta della Persia.

% Vedi: F. H. Peirone e G. Rizzardi, La spiritualitd islamica..., pp. 182-183.

10



non sfugge non ¢ libero mai!». L’ Amante ¢ un Imperatore e i due mondi stan gettati ai suoi piedi: il
Re non riguarda nemmeno a quel che gli gettano 1 piedi. L’Amore e I’Amante vivono davvero in
eterno: non attaccare il cuore a cose riflesse e prestate! Fin quando t’abbraccerai stretto a un amante
gia morto? Abbraccia piuttosto la Vita, che non ha limite mai! Quel che di primavera fiorisce ha per
compagna la spina, il vino che vien dal succo dell’uva porta con sé il mal di capo. Non star li ad
aspettare guardando ansioso la strada, che certo morte non v’¢ peggior dell’attesa. Attacca il cuore
piuttosto a moneta sonante, se sei sincero, porgi orecchio a questa ragione, se non hai orecchi da
schiavo! Non tremar sul destriero del Corpo, ma va, piu rapido, a piedi: ali da Iddio a colui che ne
cavalca sul Corpo! Lascia i pensieri, e abbi un cuore semplice e puro come volto di specchio, senza
disegni e immagini. Quando lo specchio e puro di forme, riceve ogni forma, e quel purissimo volto
non svergogna il volto di alcuno. Se vuoi uno specchio puro, contemplati entro te stesso, ché quello
specchio non teme né ha vergogna del vero. E se un volto di ferro trova, a forbirlo di tanta purezza,
che sara mai il volto del Cuore che non sa polvere e ruggine? Ma fra il cuore ¢ il ferro ¢’¢ pur
differenza ed ¢ questa: che I’uno mantiene i segreti e 1’altro non sa mantenerli».*

Con Ibn al-‘Arabi e al-Rimi siamo in un periodo in cui la via mistica non viene piu considerata
un’eresia dell’Zs/dm, anche se non sono pochi i casi di discriminazione e persecuzione nei confronti
dei sufi. Almeno negli ambienti teologici e popolari, grazie anche all’opera di un altro pensatore e
mistico musulmano, 4bii Hamid al-Ghazdli, la mistica islamica acquistera la dignita di scienza
spirituale, trovando il suo alveo nell’ambito della teologia e del pensiero filosofico, purificato,
questo, da quegli elementi eterodossi che lo ponevano in conflitto con i principi fondanti dell’ Islam.

L’ultimo passo verso il riconoscimento dell’esperienza sifi 3

Il passo pressoché definitivo verso il riconoscimento della mistica come scienza islamica
avvenne con Abi Hémid al-Ghazéli (1058-1111).% Infatti, grazie a lui, la nozione di “amore di
Dio” venne riconosciuta dall’ortodossia islamica non piu come ‘isg (il costante desiderio amoroso
di Dio), cosi come Hasan al-Basri (d. 110/728) espresse con le parole: «lo desidero Lui e Lui
desidera me», ma come mahabba (amore — “somiglianza”). Secondo il Nostro, la mahabba, fondata
sulla misteriosa “somiglianza” tra Dio e 'uomo, poteva portare a una consanguineita o parentela
con Dio (qurb), ma mai a una reale unita ontologica con Lui. La mahabba non poteva neppure
portare a un’inabitazione (hulil) di Dio nella creatura. A questo approccio correttivo
dell’insegnamento tradizionale siifi sul tema dell’amore di Dio, al-Ghazali aggiunse un processo di
rinnovamento (tagdid) della pratica tradizionale dell’/sldm, colpendo alla radice il costante
ritualismo e legalismo in cui la religione islamica era caduta. Buona parte dei teologi e dei giuristi,
sostenevano che I’approccio legale e rituale nell’esercizio e nella pratica della religione fossero la
via migliore per sottomettersi alla volonta divina. Unitamente a questo si preferiva una lettura
letterale della rivelazione coranica e della tradizione islamica, a discapito di una lettura piu
spirituale e allegorica delle stesse fonti. Cio che era importante nella pratica dell’Is/am, era la stretta
sequela delle prescrizioni e dei decreti divini richiesti dalla religione e dall’autorita costituita. La
profonda dimensione spirituale della via mistica veniva cosi sacrificata al taglid (1’affidamento alle
dottrine di una scuola di pensiero giuridica e teologica). Per il fedele sifi, la semplice pratica della
religione e delle prescrizioni legali non poteva essere sufficiente al fine di considerarsi un pio
musulmano. Divenne cosi necessario riscoprire la profonda dimensione spirituale dell’/sldm, gia
presente nel sistema religioso e rituale fondato sul Qur’dn e sugli Hadith, ma non sufficientemente
sottolineato dalla predicazione e dalla speculazione teologica e giuridica del tempo. Nel Qur’dn,

% \edi: Galal al-Din al-Rami, Poesie mistiche, a cura di A. Bausani, R.C.S. Libri S.p.A., Milano 2000, pp. 86-87.

% Rielaborazione di alcune pagine contenute in P. Nicelli, 4/-Ghazdli, pensatore e maestro spirituale, Editoriale Jaca
Book SpA, Milano 2013, pp. 63-67.

% Su questo tema vedi: P. Nicelli, 41-Ghazali, pensatore e maestro spirituale, Editoriale Jaca Book SpA, Milano 2013;
F. Griffel, AI-Gazali’s Philosophical Theology, Oxford University Press, Oxford 2009.

11



questa profonda dimensione della fede (imdn),®" nel coglier la dimensione spirituale della
rivelazione coranica viene espressa nel modo seguente, in un contesto di diatriba tra i musulmani e i
beduini che non hanno ancora abbracciato 1’ Islam:

«I beduini dicono: «Noi crediamo!” Rispondi loro: “Voi non credete! Dite semmai:
“Abbiamo abbracciato I’Islam”, perché la fede non v’¢ ancora entrata in cuore; ma se
ubbidirete a Dio e al Suo Messaggero, Dio non vi defraudera della minima delle vostre
azioni, poiché Dio ¢ indulgente clemente!”» Sura delle stanze intime - al-Hugurdt (XLIX,
14).

Alla luce della rivelazione coranica, la proposta fatta ai veri credenti non € quella di una fede
fondata sull’adempimento formale e legalistico del decreto divino, quanto invece di una fede
fondata sull’accoglienza dell’amore di Dio nel proprio cuore, seguendo fino in fondo quanto scritto
nel Qur’dn e nella Sunna. Questo ¢ il vero atto di fede del musulmano, che viene sollecitato da Dio
ad amarlo, la dove non si ¢ ancora fatto esperienza della dimensione spirituale dell’ Isldm: «perché
la fede non v’¢ ancora entrata nel cuore».*® La traduzione inglese del Qur’dn di M. M. Pickthall &
piu esplicita, rispetto a quella di A. Bausani; essa traduce 1’arabo aslamnd con «We submit» (Noi
[ci] sottomettiamo) e non, seguendo una traduzione piu libera, con «Abbiamo abbracciato 1’ Is/dm».
Si tratta di sottolineare con chiarezza che cosa vuol dire in concreto abbracciare la fede islamica:
una sottomissione totale a Dio, come condizione necessaria per vivere un genuino atto di fede. Tale
sottomissione e ricerca della misericordia di Dio nel proprio cuore a partire dall’esperienza di
quanto Dio ci ama; un atto di fede del credente che sottolinea la profonda esperienza della
misericordia di Dio per I"'uomo. Tale esperienza ¢ parte della dimensione spirituale della via mistica
dell’Islam.

Quanto detto lo ritroviamo nel pensiero di al-Ghazali, in particolare nell’ Thyd’ ‘uliim al-din,
libro VI, tomo 1V, sia nella premessa che nel capitolo terzo, dove il maestro spirituale tratta del
tema: Dio solo merita I’amore:

«L’amore per Dio ¢ I’ultima delle stazioni (magdmadt) e il piu elevato e sommo dei gradini.
Dopo la percezione dell’amore, non c¢’¢ una sola stazione che non sia uno dei suoi frutti e
uno dei suoi corollari, come lo sono il desiderio, la familiarita, la soddisfazione e cio che
loro somiglia. Prima dell’amore, non c’¢ stazione che non sia uno dei suoi preludi, come il
pentimento, la pazienza, 1’ascesi e altre ancora. Anche se sara difficile pervenire a tutte le
altre stazioni, i cuori pero non esitano a credere che sia cosa possibile. [...] Chi ama un altro
da Dio senza farlo in considerazione del suo rapporto con Lui, fa questo a causa della sua
ignoranza e della sua incapacita a conoscere Dio. L’amore per I’Inviato ¢ lodevole, poiché ¢
lo stesso amore che si ha per Dio, e cosi pure I’amore che sia ha per i dottori della legge e i
timorati di Dio: perché I’amato dell’Amato ¢ amato, I’Inviato dell’Amato ¢ amato e

" Jmdn, & un termine arabo che significa “fede”. L’idea di base & riportata nella radice della parola: *-m-n, che
sottolinea il riposo della mente e la sicurezza per timore (di Dio). Da qui le tre consonanti possono significare: rendere
sicuro; porre fiducia in ... qualcuno o qualcosa. Nella teologia islamica imdn significa: 1) il porre fiducia in qualcuno, o
I’avere fede in Dio, in Muhammad, il suo Profeta e Messaggero; 2) il contenuto del messaggio di Dio. Circa il primo
significato vedi: al-Ghazadli: Thyd’ ‘ulim al-din, libro Il, Cap. IV. Il Qur’dn a volte distingue e a volte confonde il
termine imdn con Islam, ed & ambiguo circa la loro relazione con le opere pie o buone. Per gli altri significati del
termine vedi il glossario.

% Interessante ¢ vedere la traduzione inglese di M. M. Pickthall, che sottolinea quanto I’atto della sottomissione
consista nell’accoglienza del dono della fede nel proprio cuore: «The wandering Arabs say: We believe. Say (unto
them, O Muhammad): Ye believe not, but rather say "We submit," (aslamnd — ndr) for the faith (al-imdn — ndr) hath
not yet entered into your hearts. Yet, if ye obey Allah and His messenger, He will not withhold from you aught of (the
reward of) your deeds. Lo! Allah is Forgiving, Merciful.» The Private Apartments - al-Hugardt, (XLIX, 14), in M. M.
Pickthall, The Meaning of the Glorious Qur’dn, 1slamic Call Society, Jamahirya Arab Libyan Popular Socialist, Tripoli
1970, p. 686.

12



I’amante dell’ Amato ¢ amato. Tutto cio rinvia all’amore di Colui che ne ¢ 1’origine; non lo si
oltrepassa per giungere ad altro da Lui. E da colui che ha discernimento non e amato, in
verita, che Dio: nessuno merita di essere eccetto Lui».*

Per al-Ghazali, Dio era I’origine dell’atto libero dell’amore. A partire dall’iniziativa amorosa di
Dio, il credente veniva stimolato all’azione, cioé ad amare Dio con tutto se stesso. Tale azione
amorosa del credente venne concepita da al-Ghazali come un rinnovamento (tagdid) di ordine
ascetico e morale che i musulmani dovevano intraprendere. Esso era una riscoperta dei valori
spirituali derivanti dalla profonda meditazione del Qur’dn e delle tradizioni islamiche. Si trattava,
dunque, di un ritorno alla pratica dei valori islamici cosi come li vivevano i pii antenati al tempo del
Profeta, attraverso un processo di purificazione dalle forme intellettualiste adottate durante gli anni
formativi del pensiero filosofico, giuridico e teologico dell’Is/dm. In concreto, la proposta di al-
Ghazali consisteva nell’introdurre, assieme alle pratiche cultuali tradizionali (“ibddat), quali: la
preghiera rituale (saldt); I’offerta rituale (zakdt); il digiuno (sawm) durante il mese di ramaddn, il
pellegrinaggio (hagg), le giaculatorie dei sifi assieme al dhikr, cioe la preghiera giaculatoria di
glorificazione a Dio, fatta con certe frasi fisse, ripetute in un ordine rituale sia ad alta voce, che
mentalmente. Le giaculatorie venivano pronunciate seguendo un metodo specifico di respirazione e
di movimenti fisici. Altra forma mistica di culto a Dio che a/-Ghazali adotto e privilegio fu il wird,
cioé il tempo definito (waqt) del giorno o della notte in cui il pio credente si rivolgeva a Dio con la
preghiera privata, come aggiunta alle cinque preghiere giornaliere. Il tempo definito consisteva in
quattro rak ‘ah (parte della saldt che prevedeva diverse azioni liturgiche), con la recitazione di sure
coraniche (siira) e di preghiere devozionali d’invocazione (du‘a’). Infine, al-Ghazali aggiunse la
pratica mistica fino al raggiungimento dell’estasi (waghd) e I’ascesi (zuhd).

Attraverso 1’armonizzazione tra le prescrizioni della pratica cultuale tradizionale e le pratiche
stufi, al-Ghazali recupero i principali stadi della via mistica, come tentativo di raggiungere 1’apice
dell’esperienza dell’amore di Dio da parte del credente: la (mahabba) e non 1’inabitazione o
I’infusione del divino nella creatura (huliil), cosi come veniva presentata da al-Bistdmi e da al-
Halldg. Al-Ghazali riguadagnd dunque ’esperienza sifi all’ortodossia islamica, ponendola come
valido strumento nel cammino di ricerca della certezza della fede, attraverso 1’esperienza
dell’amore di Dio. Tale strumento, veniva unito alla pratica della Sari‘a, all’insegnamento della
teologia e a quello di una filosofia, ormai in parte purificata dagli eccessi delle investigazioni
speculative, aiutando cosi il credente a conoscere in maniera corretta le verita divine.*® La profonda
unita tra I’esperienza di fede e la conoscenza intellettuale divenne il metodo di indagine teologico di
al-Ghazali, oltreché il suo piu interessante contributo verso un’armonizzazione tra le scienze della
giurisprudenza, della filosofia e della teologia. La mistica islamica poteva ora vantare la dignita di
una scienza di sintesi, la quale definiva il vero significato della parola “conoscenza”, non piu solo di
tipo intellettuale speculativo, ma piu propriamente, di tutta la dimensione umana e spirituale del
credente.

% Abd Hamid al-Ghazali, L ’amore di Dio, Traduzione italiana e note a cura di C. Fabrizi, EMI, Bologna 2004, pp.
43;65.

“0 Per al-Ghazali, come per altri pensatori musulmani, si tratta del credente che, per via di particolari doni spirituali e
intellettuali, ricevuti da Dio, ha le capacita di percorrere fino in fondo la via mistica dell’Isldm e quindi di accedere alla
conoscenza delle verita divine. Non si tratta dunque di una conoscenza accessibile a tutti, ma solo ad alcuni. Pertanto,
tutti i credenti possono iniziare la via mistica, ma solo alcuni, attraverso 1’ascesi, la conoscenza spirituale e intellettuale
e le pratiche siifi, possono realmente raggiungere una tale vetta spirituale e intellettuale.

13



L’avvento dell’Islam nel Sud-Est asiatico e la via mistica (Zariga) **

Nel Sud-est asiatico, a partire dalla meta del XV secolo, in paesi quali la Malaysia,
I’Indonesia e le Filippine, si verifico una progressiva conversione all’slam, di popolazioni
appartenenti alle religioni tradizionali animiste, all’Induismo e al Buddhismo, grazie ai matrimoni
tra i mercanti arabi, provenienti dalla Penisola arabica e dalla regione del Gujarat, e le principesse
locali. Da qui, si costituirono dei nuclei famigliari musulmani che introdussero la religione islamica
attraverso 1’interpretazione spirituale del Corano, della Sari‘a e la costruzione di centri di cultura
islamica. In breve tempo furono fondati dei principati e dei sultanati musulmani, i cui reggenti
abbandonarono il titolo di rdjah** per assumere quello di sultdn o, in lingua Malay, solotan.** Gli
scribi e i saggi dell’Isldm (‘ulama’), spesso legati all’ambiente della corte, erano dei giuristi, dei
teologi e dei mistici, la cui influenza andava al di la dei confini dei principati e dei regni. Gli
‘ulamd’, in particolare, avevano il compito di mantenere i contatti con il mondo culturale e
intellettuale islamico, promuovendo i rapporti religiosi e politici con la Umma Islamiya, 0 grande
Comunita islamica. Per questo scopo essi spesso viaggiavano nei paesi arabi, in Persia, in India, in
tutto il Sud-Est asiatico, al fine di propagare il loro pensiero.

Tra i mistici musulmani il piu famoso fu senz’altro il poeta Hamza Fanzuri (Fansuri)** (d.
1590)*, che arrivd ad Aceh verso la fine del XVI secolo e fu il promotore della dottrina della

“ Tariga (%&b - plur. furug), ¢ un termine arabo che significa “via, sentiero, strada”. Per la corrente mistica islamica
ha acquisito nel tempo due significati tecnici: 1) Nel IX e X secolo, il termine venne utilizzato per indicare il metodo
morale e psicologico atto alla guida pratica dei discepoli che avevano ricevuto una vocazione mistica. 2) Dopo 1’XI
secolo, esso divenne il termine usato per indicare 1’insieme dei riti validi per 1’esercizio spirituale dei diversi ordini
mistici o sufi che furono fondati a quel tempo. Nel testo il termine viene utilizzato per indicare le confraternite mistiche
musulmane. Sul tema delle confraternite o ordini mistici dell’Zsldm vedi: J. Spencer Trimingham, The Sufi Orders in
Islam, Oxford University Press, New York 1998, (https://books.google.it, ultima consultazione 18/07/2015). Sul
rapporto tra le confraternite musulmane e la politica vedi: M. Stepanyants (a cura di), Sufismo e confraternite nell Islam
contemporaneo. Il difficile equilibrio tra mistica e politica, Centro di studi religiosi comparati, Fondazione Giovanni
Agnelli Editore, Torino 2003.

“2 Rajah (raja), ¢ una parola sanscrita che significa “re”. Pill conosciuta forse come maharaja, “il grande re”, dove
maha vuol dire “grande” e raja vuol dire “re”.

“3 Solotan, ¢ un termine comune a molti dialetti musulmani dell’arcipelago malaysiano, indonesiano e delle Filippine,
usato come traslitterazione della parola araba sulzdn (sultano), che indica il potere o 1’autorita. Nel IV secolo H./ X
secolo, il termine assunse il significato di “autorita”, come di colui che detiene il potere, utilizzato anche a livello locale
da insignificanti governanti che de facto si erano accaparrati il potere. Nel V secolo H./ XI secolo, il termine sulzin fu
usato soprattutto nelle terre centrali dell’antico califfato dei Selgiuchidi, quando inizialmente oscurarono il potere e lo
splendore degli ‘Abbdsidi di Baghdad.

Nel mondo persiano e turco, in quello musulmano indiano e in quello filippino la forma al femminile del termine
sulzén (sultana), indica la possibilita per le donne d’esercitare il potere. Infatti, nell’arcipelago di Sulu, tra i musulmani
delle Filippine ci fu una Sultana Nur al-‘Azam, che regno solo per pochi anni, non apparendo mai nella Genealogia di
Sulu e nell’Orazione del Ramaddn di Sulu, poiché era una donna. | governanti musulmani del Sud-est asiatico non
adottarono subito il titolo di solotan o di sulzan dopo la conversione all’Isldm, ma mantennero il titolo sanscrito di rdja
0 mahdrdjd, che derivava dalle loro rispettive culture e tradizioni tribali. Tuttavia, dopo la conversione all’Is/am della
maggior parte dei re della Penisola della Malacca e di Sumatra e il conseguente stabilirsi delle dinastie musulmane, il
titolo di solotan venne utilizzato come sostituto dei titoli sanscriti.

Emblematico fu il caso di Malik al-Salih (d. 696 H./ 1297) di Samudra (zona di Pasei, nord di Sumatra, la cui
popolazione musulmana nel 683 H./ 1285, passo dalla Shi‘a alla Sunna). Egli, re di Samudra Pasei, si converti all’lslam
in seguito ad un sogno nel quale il Profeta Mukammad magicamente lo introdusse ai fondamenti delle fede islamica,
chiamandolo con il titolo di solotan. Quando si sveglio, ricevette la visita di un messaggero del califfo della Mecca che
lo dichiard solotan. Allo stesso tempo, un predicatore musulmano indiano, imbarcato sulla stessa nave del messaggero
arabo meccano, predico la religione islamica alla popolazione. Questo racconto, come molti altri di carattere
leggendario, ci aiuta a capire quanto fosse importante per un regnante musulmano dell’Arcipelago malaysiano e
indonesiano tracciare la sua dinastia unendola a quella del califfato della Mecca, al fine di legittimare il suo potere.

“ Cfr. M. van Bruinessen, «The Origins and Development of Sufi Orders (Tarekat) in Southeast Asia,» in Studia
Islamika, Vol. 2, No. 1 (April-June), Jakarta, 1994, p. 6; vedi anche: K. Steenbrink, «Qur’an Interpretations of Hamza
Fanzuri (ca. 1600) and Hamka (1908-1982): a Comparison,» in Studia Islamika, Vol. 2, No. 2, Jakarta, 1995, pp. 73-95.
** Secondo G. W. J. Drewes, Hamza Fanzuri dovrebbe essere morto intorno al 1590. Altri autori ritengono invece che

il poeta di Sumatra sia morto intorno al 1600.

14


https://books.google.it/

wugtdiva,*® conosciuta come Martabat tujuh, o dottrina dei sette gradi d’emanazione. Tra gl
studiosi vi sono ancora discussioni aperte circa il luogo della nascita di Fanzuri. La maggioranza di
essi indica la cittadina di Barus, come il luogo piu probabile. Secondo lo storico Syed Muhammad
Naquib Al-Attas, Fanzuri nacque a Syahri-Nawi o Ayuthia, la capitale del Siam, costruita nel
1350.*" 1l poema che riportiamo sotto*® ripropone uno dei temi cari a Ibn al- ‘Arabi contenuti nella
teoria dell’unita dell’essere (wahdat al-wugiid): la creazione del mondo. Secondo Fanzuri non c’¢
separazione tra il mondo interiore e quello esteriore e il mondo fenomenico e la manifestazione
esterna (tagalli) della Realta Ultima.

«La ilaha Illa All&h é la parola finale
La via, nulla se non 1’Unita di Dio
Bandisci (esilia) ogni problema dal profondo (di dentro) del tuo cuore
Il servo e il Signore non sono a parte (separati)».*°

Nella visione mistica di Hamza Fanzuri il mondo ¢ frutto della sovrabbondanza dell’amore divino,
il quale, per puro amore, crea ogni cosa, e ogni cosa diventa espressione ed emanazione di questo
atto infinito d’amore. Da qui la relazione tra Creatore e creatura puo essere significata nell’esempio
dell’acqua e del ghiaccio: in entrambi vi ¢ 1’unita nella stessa sostanza, ma vi € anche la differenza
nelle modalita di manifestazione di tale sostanza: 1’acqua come acqua e il ghiaccio come ghiaccio.
Nei poemi di Fanzuri, scritti in Malay, viene descritta la ricerca di Dio come puro atto d’amore di
colui che e anak Adam, figlio di Adamo: la creatura che & amata dal suo Creatore, diventando essa
stessa un amante, capace di un amore indiviso che rinuncia a tutto per giungere al Signore del
mondo. L’utilizzo di una poetica semplice, ma incisiva, basata sulla metrica sair, che € composta
di stanze, ognuna di quattro brevi linee, viene accompagnata dall’uso di alcuni termini arabi, col
preciso scopo di introdurre il lettore alla comprensione degli aspetti piu importanti del culto e della
mistica islamica. Fanzuri da ad essi un significato spirituale profondo, al fine di sottolineare
I’atteggiamento etico che il “ricercatore di Dio”, il credente, deve assumere nel cammino verso la
conversione.

«Hubb al-dunyd ra’s kull khati’a, tark al-dunyd ra’s kull ‘ibdda
L’amore per il mondo é la sorgente di tutto il male,
la rinuncia del mondo (&) la sorgente di tutta la devozione».>®

“ 11 termine arabo wugiidiya, indica la corrente mistica che seguiva la “dottrina dell’emanazione dell’Essenza divina”
detta anche: “dottrina dei sette gradi”, secondo il pensiero mistico di lbn al- ‘Arabi (d. 638 H./1240).

Su questo tema vedi: O. N. H. Leman e H. Landolt, «wujid», in The Enciclopaedya of Islam 2nd Edition, E. J. Brill,
Leiden 1960, with Supplements, 1980-1982, pp. 216-218; P. Nicelli, The First Islamization of the Philippines, From the
13™ Century up to the 19" Century, Silsilah Publications, Zamboanga City, 2003, p. 122; K. Steenbrink, «Qur’an
Interpretations of Hamza Fanzuri (ca. 1600) and Hamka (1908-1982): a Comparison,» in Studia Islamika, Vol. 2, No. 2,
Jakarta, 1995, pp. 73-95.

" Syed Muhammad Naquib Al-Attas riporta, a sostegno della sua teoria sulla citta natale di Fanzuri, un passaggio dello
stesso poeta: «Hamzah nin asalnya Fansuri mendapat wujud di tanah Syahri-Nawi» (Hamzah che venne da Fansuri,
ottenne la sua essenza (nascita) a Syahr-Nawi). Alcuni studiosi, tra cui G. W. J. Drewes, criticano la teoria di Al-Attas,
indicando invece nella cittadina di Barus il luogo della nascita del poeta; un luogo, questo, diverso della citata cittadina
di Syahri-Nawi. Infatti, Barus ¢ situata tra Singkel e Siboga (costa occidentale della parte nord di Sumatra). 1l secondo
nome di Barus é Fansur; tale nome sarebbe stato in seguito adottato da Hamza Fanzuri (Fansuri). Su questo tema vedi:
Liaw Yock Fang, A History of Classical Malay Literature, Ed. 1, Yayasan Pustaka Obor Indonesia, Jakarta 2013, p.
302, (https://books.google.it, ultima consultazione 20/07/2015); altri testi importanti sono: Syed Muhammad Naquib al-
Attas, The Mysticism of Hamzah Fansuri, University of Malaya Press, Kuala Lumpur 1970; G. W. J. Drewes and L. F.
Brakel, The Poems of Hamzah Fansuri, Brill, Leiden - The Netherlands 1986.

“8 Di tutti i poemi riporteremo il sistema di traslitterazione dei termini arabi e indonesiani cosi come sono trovati nella
fonte di riferimento.

T, Christomy, Signs of the Wali: Narratives at the Sacred Sites in Pamijahan, West Java, ANU E Press, Camberra,
2008, p. 96, (https://books.google.it, ultima consultazione 30/07/2015)

15



https://books.google.it/
https://books.google.it/

«O miei figli di Adamo (anak Adam)

Non dimenticate Colui che governa 1’universo
Non annegate nell’oceano del peccato

cosi da poter essere amanti per tutto il giorno.

Lasciate che il vostro amore sia indiviso

e la vostra rinuncia del mondo non sia esitante (tiepida)
Accendete la torcia di Muhammad

al fine di giungere presso il Signore del mondo.

La religione di Muhammad e veramente profonda
Vivacemente irradia I’antico santuario (bayt al- ‘a#ig)™*
Indicativo della sua superiorita e della perfezione della sua via
E cosi; ha convertito numerosi infedeli in fedeli

L’antico santuario ¢ conosciuto come la Ka‘ba

11 sito dell’infaticabile adorazione (Ibadat)®

Come ¢ ben conosciuto, (la Ka‘ba) ¢ situata sul suolo meccano

Per servire come la direzione verso cui 1’Islam si volge in preghiera

Oh voi tutti che siete credenti

Non recitate il Corano solo al tempo del calar del sole

Cio che e lecito e cio che é proibito sono la pienamente rivelati
Indicando chiaramente la via verso Dio

Prendete il Corano come vostra guida
Cosi da poter avere la bilancia (mizan) di Dio in vostro favore®
Con la Legge (Sari ‘at) come vostro avvocato

%0 Sj tratta di un’espressione poetica mistica araba, utilizzata da Fanzuri nel contesto dei suoi poemi. L’amore del
mondo (Hubb al-dunyd) € in lingua araba uno stato costrutto (idafah) e viene qui inteso nel senso di attaccamento alla
mondanita. Esso & in contrapposizione alla rinuncia del mondo (tark al-dunyd), sempre stato costrutto, che indica il
distacco dalle cose materiali. Nel primo caso & meglio tradurre in italiano quel «del mondo» con «per il mondo»; nel
secondo caso invece & meglio lasciare «del mondo», al fine di dare enfasi alla contrapposizione voluta da Fanzuri. La
devozione pud essere intesa come 1’essere religioso del credente, cioé la religiosita. Cfr. G. W. J. Drewes and L. F.
Brakel, The Poems of Hamzah Fansuri..., p. 180.

5! Al-bait al-‘afiq (lett. la casa antica) & un espressione araba utilizzata in riferimento all’antico santuario della Ka ‘ba
(Q. XXIl, 29, 33), (Poem | 3); cfr. G. W. J. Drewes and L. F. Brakel, The Poems of Hamzah Fansuri..., pp. 42-44.

Su questo tema vedi: Afnan H. Fatani, « Ka‘ba/al bayt al-‘atig», in O. Leaman (ed.), The Qur’an. An Encyclopedia,
Routeledge, New York, USA, pp. 336-338. (https://books.google.it, ultima consultazione 14/08/2015).

%2 1] termine «Ibadat» & la traslitterazione in Malay del termine arabo ‘ibddat, plurale di ‘ibddah, che letteralmente
significa “obbedienza con sottomissione”, nel senso teologico di obbedienza, sottomissione, devozione e amore verso
Dio. In termini giuridici, ibadah indica il seguire gli insegnamenti e le pratiche islamiche; i comandi e le proibizioni
della Legge islamica. In termini mistici, ibadah indica I’atteggiamento che viene dalla profonda unita tra cuore e
ragione nell’interiorizzare il decreto divino contenuto nel Corano, nella Sunna e nella Sari‘a, come maturazione
spirituale del credente. Questa, a nostro parere, ¢ I’interpretazione che Fanzuri vuole dare al termine «Ibadat». Da qui,
deriva la nostra traduzione piu teologica e spirituale di «infaticabile adorazione». In generale, il termine ‘ibddat viene
usato per indicare i principi fondanti dell’Is/@m e il culto a Dio. Nella traduzione inglese, data da G. W. Drewes e F. L.
Brakel, il termine assume il significato di “culto”, nel senso di «unflagging worship — infaticabile culto» (Poem | 4); cfr.
G. W. J. Drewes and L. F. Brakel, The Poems of Hamzah Fansuri..., pp. 42-44.

> Nell’originale in lingua Malay si usa il termine arabo mizan, che vuol dire “bilancia”. Si tratta qui del giudizio
retributivo dell’ultimo giorno (Poem | 8); cfr. G. W. J. Drewes and L. F. Brakel, The Poems of Hamzah Fansuri..., pp.
42-43.

16


https://books.google.it/

Vi andra bene in entrambi i mondi

Prendete coscienza dei vostri peccati
Non siate mancanti nel promuovere le opere buone
Cercate di conseguire 1’essenza della preghiera rituale (salat)
Cosicché il vostro essere possa raggiungere 1’unione (wdsil)®* con 1’Essenza divina
(Dhat)>».
XX

«L’ Amato é nascosto (ghd'ib) all’aperto

Egli (Dd’im - il Permanente)® si sta nascondendo nella casa di colui che ricerca
(letteralmente «di un ricercatore» - zdlib - studente, ricercatore)®

I suoi comandi sono estremamente imperativi

Andare in cerca di Lui é obbligatorio (wdjib)

L’ Amato non ¢ un mago (sahir)

Egli appare apertamente all’esterno (zahir)™®
Vendendo I’arak® in una coppa

Da qui, I’amante (‘ashiq) diventa ebbro (sakir)

Il suo dominio é colmo di veleno e di antidoto

Il suo luogo e difficile da avvicinare e interamente recintato
Con i suoi servi Egli & veramente misterioso

Come potete rivolgervi a Lui molto tempo prima

Il suo Messaggero arrivo molto vicino
Egli portd una parola sull’obbedienza (zd‘at)®® E si dimenticd di commettere azioni
disoneste

> 11 termine arabo wdsil (wdsiliin gen./acc. wdsilin), significa “colui che ha raggiunto ’unione”; cfr. G. W. J. Drewes
and L. F. Brakel, The Poems of Hamzah Fansuri..., pp. 42-44.

% || termine arabo dhdt indica “essenza”. In questo caso, nel testo in lingua Malay, la parola & scritta in maiuscolo:
Dhat, in riferimento a Dio, Essenza divina (Poem 1 8); cfr. G. W. J. Drewes and L. F. Brakel, The Poems of Hamzah
Fansuri..., pp. 42-43.

% |1 termine arabo usato da Fanzuri & Dd’im (il Permanente), come a indicare un attributo essenziale di Dio, cioé
quello dell’eternita (Poem XX 1); cfr. G. W. J. Drewes and L. F. Brakel, The Poems of Hamzah Fansuri..., pp. 102-105.
"1 termine arabo usato da Fanzuri & «fdlib», che pud indicare sia lo studente che il ricercatore. In entrambi i casi si
sottolinea la profonda unita tra I’aspetto intellettuale e quello spirituale nella conoscenza, intesa come la “mendicanza di
Dio”. Infatti, nell’esperienza mistica dell’amore di Dio, la conoscenza non ¢ mai unicamente intellettuale, ma si
accompagna a quella spirituale in una profonda unita tra fede e ragione. E indubbia per il Maestro spirituale la
preoccupazione di non cadere in una forma di intellettualismo che porterebbe il credente a concepire la fede in Dio
come una forma di gnosi (Poem XX 1); cfr. G. W. J. Drewes and L. F. Brakel, The Poems of Hamzah Fansuri..., pp.
102-105.

%8 La traduzione inglese del termine arabo zahir data da G. W. Drewes e F. L. Brakel &: «market», nel senso di apparire
nel «mercato». Tenendo conto che Fanzuri usa un termine arabo col preciso scopo di indicare “I’esterno”, pensiamo che
la traduzione inglese «market » non riesca a rendere bene il significato di zahir. Certamente il Nostro intende 1’apparire
dell’Amato nel mondo in tutta la sua chiarezza (Poem XX 2); cfr. G. W. J. Drewes and L. F. Brakel, The Poems of
Hamzah Fansuri..., pp. 102-105.

9 termine arabo ‘araq (&< ) indica il latte di leone. Si tratta di una bevanda alcolica prodotta nella Mezzaluna fertile,
soprattutto in Libano, Siria e Irag. Essa e incolore e ha un gusto di anice. La sua gradazione va dai 30° ai 60°.
Solitamente viene allungato con acqua e ghiaccio. Il termine in lingua Malay arak (traslitterazione dell’arabo ‘arag),
indica invece una bevanda inebriante ottenuta dalla fermentazione del riso (Poem XX 2); cfr. G. W. J. Drewes and L. F.
Brakel, The Poems of Hamzah Fansuri..., pp. 102-105.

% |1 termine arabo fd ‘at & il plurale di 7d‘a (obbedienza). Nel testo originale, Fanzuri riporta la forma plurale come ad
indicare “le obbedienze”. E possibile che il Nostro si riferisse ai decreti divini, intesi come “obbedienze” ¢ quindi lo

17



Il suo Messaggero funse da hulubalang®*

Costruendo strade per il traffico (la direzione)

Non allontanatevi dentro terre paludose

Cosi da poter raggiungere rettamente il cancello del recinto

L’ Amato ha molti servi

I suoi cani stanno continuamente abbaiando forte
Non deviate dai suoi comandi

Cosi che i vostri sforzi giungano a felice conclusione

Questo Amato desidera la vostra vita
Questa ¢ ’offerta che potreste portare
Non siate impauriti delle lance javanesi
Per paura che la gente rida di voi

Cingete lo scudo di Ahmad®

E andate alla casa dell’Amato per vederlo
Entrate nel recinto

Per contemplare il vostro Amato».

Su temi piu inerenti al culto e senza dubbio in contrasto con una lettura piu giuridica che mistica
delle prescrizioni della Legge islamica, Fanzuri dichiard che la preghiera e il digiuno, seppur
importanti, non erano indispensabili per essere considerato un pio musulmano; sostenne anche che
la saldt, o preghiera rituale islamica, era un espediente pedagogico per poter raggiungere 1’unita con
Dio.

Il suo discepolo Shams al-Din di Pasai (d. 1630), sviluppo le stesse idee del maestro,
introducendo per la prima volta nel pensiero mistico di Sumatra 1’intero sistema della dottrina detta
wahdat al-wugiid, cio¢ i sette gradi dell’unita dell’essere. In effetti, Hamza Fanzuri si era limitato a
concepire una forma piu semplice della stessa dottrina. Secondo Shams al-Din, i sette gradi
dell’essere sono parte di una teoria cosmologica che spiega la relazione tra 1’Assoluto e cio che ¢
relativo. In questo senso, il relativo ¢ manifestazione esteriore e apparente dell’Assoluto. La
nozione dei sette gradi dell’essere aiuta, nel processo graduale della conoscenza dell’essere, a
comprendere la relazione tra I’ Assoluto e cid che ¢ relativo, tra 1’Uno e il molteplice.®®

Questa dottrina ripresa da mistici quali: Nur al-Din al-Rainiri € ‘Abd al-Ra’uf di Singkel
venne rielaborata e purificata da espressioni esoteriche come “io sono Dio” oppure “il servo e il
Signore non sono a parte (separati)”. Tali espressioni erano oggettivamente inaccettabili per
I’ortodossia della religione islamica. Da qui, il pensiero mistico di Hamza Fanzuri € di Shams al-
Din venne adottato in forma piu accettabile, sia dalla mistica di Sumatra che da quella di Java,
grazie anche allo stabilirsi in entrambe le isole indonesiane della confraternita della Sattdriyah, che
a partire dal XVII secolo favori il piu ampio processo di pacificazione tra esigenza giuridica e

ponesse in forma plurale. G. W. Drewes e F. L. Brakel invece traducono con «about obedience» (circa 1’obbedienza),
intendendo ’insieme dei decreti divini, (Poem XX 4); cfr. G. W. J. Drewes and L. F. Brakel, The Poems of Hamzah
Fansuri..., pp. 102-105.

%1 In scrittura Jawi, il termine hulubalang indica la nobilta militare appartenete ai principati malaysiani e indonesiani, e
puo essere tradotto con il termine “comandante”. Suo sinonimo puo essere la parola pandita (Indonesiano/Malay -
pandeta), si tratta di un termine sanscrito che vuol dire “sapiente”. (s> - Jawi: & I’alfabeto arabo utilizzato per
scrivere la lingua Malay, da non confondere con la scrittura Javanese, conosciuta come Aksara Jawa o Hanacaraka.
Jawi & I’aggettivo del nome arabo Jawah (35%), entrambi i termini vennero usati nell’antichita dagli arabi per indicare le
popolazioni del Sud-Est asiatico e in particolar modo quelle provenienti da Javadwipa — antico nome dell’attuale Java.),
%2 Riferito al Profeta Muhammad.

8 Cfr. T. Christomy, Signs of the Wali..., p. 96.

18



pensiero mistico islamico.®* Altro importante scriba e mistico fu Nur al-Din al-Rainiri®, nativo di
Rander nella zona di Gujarat, che visse alla corte dei sultani Iskandar Muda (1607-1636) e Iskandar
Thdni (1636-1641). Egli apparteneva alla corrente di pensiero tradizionalista e predicava un Is/dm
ortodosso, enfatizzando gli aspetti escatologici. A/-Rainiri fu uno strenuo oppositore di Hamza
Fanzuri, criticando sia la sua dottrina esoterica e mistica sia la dottrina della wugiidiya, ma fu anche
contrario alla rilettura e rielaborazione del pensiero di Fanzuri, ad opera del discepolo Shams al-
Din. Utilizzando la stessa metafora di Fanzuri: Luce = Creatore e ombra = creatura, per descrivere
la relazione tra Creatore e creatura, egli sostenne che il mondo era ’ombra e, allo stesso tempo,
I’ombra di Dio e che la realta era la manifestazione esteriore e apparente dell’ Assoluto. Quindi la
realta era I’ombra dell’Ultimo, nel senso del definitivo, cioé Dio. La differenza tra i due tocca il
concetto di “ombra”. Per Fanzuri, ’ombra era la logica conseguenza della Luce; non era creata, ma
proiettata. Per al-Rainiri, I’ombra era creata dall’Ultimo, cioé da Dio. Nel suo catechismo al-Rainiri
scrive:

«Se il sufi fa una comparazione tra hag ta‘aléd (il vero, che Egli sia esaltato!) e il genere
umano (wujud makhluk - 1’essere creatura), non vi e veramente parallelo tra wug(d haq
ta‘ala (I’esistente del vero, che Egli sia esaltato!) e Dio. Questo viene spiegato dal maestro
del al-insan al Kamil (I’'uomo perfetto) [...] se tu possiedi la qualita di hag ta‘dld tu non
esisterai come uomo, ma diverrai I’ haq ta‘dld. L’ haq ta‘ala ¢ I’ haq ta‘dld, ma tu sei un
uomo (non Lui). Il significato di questa parola é che il wugiid haq ta ‘4la non & mai incarnato
(nel senso di “essere nel corpo”), nel genere umano e il genere umano non e la
manifestazione del wugiid haq ta ‘ala ».%

In al-Rainiri, I’Ultima realta, identificata con il wugiid haq ta‘dla (1’esistente del vero, che Egli sia
esaltato!), non pud mai essere manifestato nella realta; né tanto meno la creazione pud essere
manifestata nell’Ultima realta:

«Ora, dell’Essenza (Dio), non pud essere detto che ¢ incarnata nella creazione e della
creazione non pud essere detto che ¢ incarnata nell’Essenza (Dio)».®

Ultimo importante scriba che ricordiamo fu il giudice e mistico ‘Abd al-Ra’uf al-Singkel (1615-
1693),%® che ritornd ad Aceh dopo un periodo di studio speso in Arabia. Egli diede
un’interpretazione piu ortodossa della dottrina dell’emanazione della wugtidiya, ottenendo prestigio
e autorevolezza per la sua testimonianza di vita spirituale. Egli non si schierd né con le tesi di
Hamza Fanzuri, né con quelle di Nur al-Din al-Rainiri. Evito quindi di cadere in una disputa
teologica che ebbe gravi conseguenze politiche, sia sotto il regno del sultano Iskandar Muda, sia
sotto il regno del sultano Iskandar Thdni. Al-Singkel evito di ottenere dal sultano Iskandar Thani la
condanna di Nur al-Din al-Rainiri, ma ne prese 1’incarico di consulente per le questioni teologiche
e giuridiche. Infatti, sotto il sultano Iskandar Muda, al-Rainiri tento di far condannare, con poco
successo, la dottrina della wugiidiya e, cadendo invece in disgrazia sotto il sultano Iskandar Thani,
lo stesso al-Rainiri dovette lasciare I’Indonesia ed emigrare nella regione di Gujarat. Da quel
momento in poi, la dottrina della wugiidiya divenne parte integrante del pensiero mistico
malaysiano e indonesiano.

Dopo la sua morte, ‘Abd al- Ra 'uf al-Singkel fu venerato come un santo in tutto I’ Arcipelago
malaysiano e indonesiano, e anche oggi molti musulmani provenienti da tutto il Sud-est asiatico
visitano la sua tomba.

8 Cfr. T. Christomy, Signs of the Wali..., p. 98-99.

85 Cfr. M. van Bruinessen, «The Origins and Development..., pp.7-8.
% Cfr. T. Christomy, Signs of the Wali..., p. 97.

87 Cfr. T. Christomy, Signs of the Wali..., p. 97.

% Cfr. M. van Bruinessen, «The Origins and Development..., p. 8.

19



La dottrina mistica della wugiidiya: considerazioni filologiche e teologiche

WugUdiya, € il termine arabo che indica la dottrina dell’emanazione della “Essenza divina”,
conosciuta nel Sud-est asiatico col nome di Martabat tujuh (Malay). Essa viene chiamata anche la
“dottrina dei sette gradi”, che segue il pensiero mistico di Ibn al-‘4rabi (d. 638 H./1240). La
wugldiya si riferisce probabilmente al concetto di wuglid, termine filosofico islamico che significa
“essere”, riferito alla forma nominale mawgld (ci0 che & fondato, o ci0o che esiste). Il masdar
(infinito del verbo) wug(d, viene usato come nome astratto per indicare “I’esistenza”.

Nel misticismo islamico wug{d € un termine tecnico utilizzato quasi esclusivamente come
nome verbale: wagd, wigda, derivato dalla radice verbale wa-ga-da (trovare, o fare esperienza).
Entrambi i significati del termine, quello filosofico e mistico, sono presenti nel pensiero di Ibn al-
‘Arabi, che insieme ai suoi discepoli, divenne famoso come il pit grande sostenitore del concetto
della “unita dell’essere” (wahdat al-wug(id). Secondo Ibn al-‘Arabi, I’Essenza divina e la realta
sono “Uno”. Questo ha come conseguenza che la realtd, come insieme di tutto, ¢ I’emanazione
dell’Essenza divina, che ¢€ in se stessa inconoscibile, ma che diventa conoscibile attraverso le sue
emanazioni, costituenti 1’universo. Il genere umano € un microcosmo, o0 somma delle
manifestazioni divine. Pertanto, discendendo dall’Essenza divina alla realta, ci sono dei gradi o
stadi d’essenza, che sono le manifestazioni dell’assoluta Essenza divina. La dottrina della wugldiya
riprese questo pensiero mistico e 1’adatto alla sua teoria dei sette gradi di emanazione dell’Essenza
divina. Come gia detto, la confraternita sifi della Sattariya fu il medium attraverso cui le idee
metafisiche di tale corrente mistica dell’Islam e le classificazioni simboliche basate sulla dottrina
della wugldiya, giunsero a Sumatra e a Java e divennero parte delle credenze popolari javanesi.

Da questa breve esposizione della mistica islamica, che volutamente ha limitato il campo
d’indagine a solo alcuni ambiti geografici della spiritualita musulmana, possiamo trarre un
importante insegnamento che ci pud aiutare a comprendere il fattore religioso, inteso in senso
generale, non solo dal punto di vista storico, fenomenologico, teologico, giuridico e sociale. La
religione ¢ senza dubbio un’esperienza spirituale, che descrive 1’accadere di Dio nella storia umana.
Essa & quindi un avvenimento, cioe il manifestarsi di Dio nel mondo al punto di coinvolgere i
popoli, le loro culture, la loro storia, in un percorso di svelamento continuo del destino dell’uomo
nella relazione con il suo Creatore. Ed ¢ quindi normale, proprio a partire dall’esperienza spirituale,
il constatare quanto Dio instilli nell’uomo il desiderio di Lui, cio¢ la continua ricerca dell’ Assoluto,
vissuta dal credente come mendicanza dell’amore di Dio. Nell’Islam questa ricerca di Dio era
contemplata in termini espliciti nell’esperienza mistica di coloro che nell’esercizio del culto e della
legge ne comprendevano il contenuto piu puro, cio¢ la “vicinanza” di Dio all’'uomo. Probabilmente
questa vicinanza poteva essere espressa evitando termini equivoci e comportamenti bizzarri,
espressione questi di esperienze esoteriche vissute a volte al limite del comprensibile e quindi
difficili da inserire nell’ambito dell’ortodossia islamica. Tuttavia, non possiamo non riconoscere la
sincerita e la bonta di queste esperienze che hanno definito nel tempo quel passaggio fondamentale
dall’Islam, inteso come la religione formale, concentrata intorno al culto e alla legge, all’iman, cioé
la religione intesa come espressione di una fede, assimilata, approfondita e pregata. La mistica
islamica ha quindi avuto il merito di ridare all’Zs/am quella dimensione spirituale, fondamentale al
superamento di un esasperato legalismo entro cui la religione si era spesso trincerata, al fine di
salvaguardare I’ortodossia e I’ortoprassi.

Ancora oggi la dimensione mistica musulmana vuole riproporre I’approccio spirituale come
vera chiave ermeneutica d’interpretazione delle fonti islamiche, ma soprattutto vuole riportare
I’Islam alla sua radice piu profonda: I’esperienza dell’amore di Dio per la sua creatura. In tempi
moderni come quelli attuali, in cui 1’Zslam presenta un volto violento, legato al fondamentalismo
fanatico, espressione questo di un legalismo esasperato e di un appiattimento culturale senza
precedenti, la dimensione spirituale deve riprendere i1 suoi spazi di dialogo tra Dio e I’'uomo nel
dibattito tra religione islamica e modernita, tra Isiam e culture. Un tale impegno puo essere assunto
solo da persone che, coscienti della posta in gioco, cio¢ il futuro dell’Zs/a@m, denunciano, a rischio

20



della propria vita, la perdita di spiritualita, sia nell’interpretazione del Corano e della Sunna, che
nella pratica del culto e della Sari‘a. Temi, questi, senza dubbio scottanti, ma non privi di
fondamento per quel dialogo tra fede e cultura cosi necessario in un mondo sempre piu diretto a
ridurre 1’esperienza religiosa a un fatto soggettivo e quindi privato, non piu escluso dall’orizzonte
dell’umano, ma ridotto alla sua misura delle cose. Ma questa, come sappiamo, ¢ un’altra storia...

Curriculum vitae (breve)

Il Dr. p. Paolo Nicelli, missionario del Pontificio Istituto Missioni Estere (PIME) e Dottore della Biblioteca
Ambrosiana, € vissuto negli Stati Uniti d’America e per diversi anni nelle Filippine, a contatto con le comunita
musulmane della regione di Zambonga del Sur e a Zamboanga City (Isola di Mindanao). Ha lavorato come parroco
nelle diocesi di Pagadian e Ipil e come direttore del Silsilah Dialogue Institute di Zamboanga City. Ha viaggiato in
diversi paesi islamici, soprattutto in Algeria, Egitto, Palestina, Turchia, Malaysia e Indonesia. Ha conseguito il
Baccalaureato in Sacra Teologia, presso il Seminario Teologico Internazionale del PIME, affiliato alla Pontificia
Universitd Urbaniana di Roma; una licenza in islamologia presso il Pontificio Istituto di Studi Arabi e Islamistica
(PISAI) a Roma, dal titolo: The First Islamization of the Philippines. From the 13th Century up to t he 19th Century),
oltreché la licenza e il dottorato in Missiologia presso la Pontificia Universita Urbaniana di Roma, con una tesi dal
titolo: La riforma islamica (lslah) a confronto con la modernita: Dialogo tra Islam e Occidente. Attualmente & stato
nominato Dottore incaricato e Segretario della Classe di studi africani presso la Biblioteca Ambrosiana, con incarichi di
ricerca sia sul mondo arabo cristiano e musulmano, sia sull’Zslam nel Sud-Est asiatico. Lavora nelle relazioni islamo-
cristiane in Italia, come membro della Commissione Diocesana per I’Ecumenismo e il Dialogo dell’Arcidiocesi di
Milano. P. Nicelli ha insegnato Storia delle societa islamiche presso 1’Universita Cattolica del Sacro Cuore di Milano e
insegna Teologia dogmatica, Missiologia, Dialogo interreligioso e Islamologia presso Il Seminario Teologico
Internazionale del PIME a Monza; Islamologia presso I’Istituto Superiore di Scienze Religiose di Milano. Ha
pubblicato: The First Islamization of the Philippines. From the 13th Century up to t he 19th Century, Silsilah (2003);
L’Islam nel Sud-est asiatico, Lavoro (2007); Islam e modernita nel pensiero riformista islamico, San Paolo (2009); Al-
Ghazali, pensatore e maestro spirituale, Jaca Book (2013); Paolo Nicelli - ‘Abdel Sabur Turrini (a cura di), Pluralita
nell 'unita. Il dialogo islamo-cristiano dall’Estremo Oriente all’Occidente, Centro Ambrosiano, (2013); Paolo Nicelli et
alii (a cura di), Le Sacre Scritture e le loro interpretazioni. L’Enciclopedia dei Fratelli della purita, Biblioteca
Ambrosiana - Bulzoni Editore (2015). Ha pubblicato anche diversi articoli per riviste specializzate, per periodici
missionari e quotidiani. Partecipa a diversi dibattiti televisivi e radiofonici sulle missioni cristiane nel mondo e sul
rapporto tra Islam e mondo moderno.

21



