
1 

 

LA MISTICA ISLAMICA, LA DOTTRINA E LA PRASSI DEI øÛFÎ 
(SAGGIO STORICO) 

 

Dr. p. Paolo Nicelli, P.I.M.E. 

(Dottore della Biblioteca Ambrosiana) 

 

 

Tra mistica monastica e mistica islamica 

Allo stesso modo del monachesimo cristiano, l’esperienza mistica islamica, detta 

comunemente “sufismo”,
1
 passò da una fase ascetica individuale, lasciata all’iniziativa del singolo 

maestro ¡ûfî, spesso senza regole e di tipo anacoretico, a un’esperienza più cenobitica e quindi più 

comunitaria. Già all’epoca del Profeta Mu|ammad registriamo, dalla testimonianza dataci dal 

Corano,
2
 la presenza dei primi asceti musulmani i quali, sulla linea degli asceti preislamici detti 

|unafâ’
3
 si ispiravano a un’esperienza mistica testimoniata dalla pratica del monoteismo circostante 

sia di stampo ebraico che di stampo cristiano “nestoriano”.
4
 Tuttavia, soprattutto a Medina, in un 

clima di polemica anti politeista, anti ebraica e anti cristiana, il Profeta fu contrario all’introduzione 

della vita ascetica nella prassi islamica, segno questo del fatto che probabilmente egli privilegiava la 

vita attiva a quella contemplativa.
5
 Questo non vuol dire che Mu|ammad non fosse dedito alla 

                                                 
1
 Il termine arabo ta¡awwuf, tradotto in italiano con “sufismo”, deriva dalla parola ¡uf che vuol dire “lana”. Di lana era 

fatto l’abito dei mistici musulmani. 
2
 Come traduzione in italiano del Corano utilizzeremo: A. Bausani, Il Corano, introduzione, traduzione e commento di 

Alessandro Bausani, Biblioteca Universale Rizzoli, Pantheon, Milano 2001.  
3
 Il termine arabo |an†f (plur. |unafâ’ ), è di origine incerta anche se l’ipotesi più probabile è che derivi dal siriaco 

|anpa che originariamente significava: pagano. Esso ricorre più volte nel Corano per indicare coloro che in epoca 

precedente a Mu|ammad professavano il monoteismo puro, come seguaci della religione di Abramo, i quali si 

differenziavano dall’Ebraismo e dal Cristianesimo. Abramo fu considerato il primo tra questi fedeli:  

«Vi diranno ancora: “Diventerete ebrei o cristiani e sarete ben guidati!” Ma tu rispondi: No, noi siamo della 

nazione d’Abramo, che era un |anîf, e non già un pagano”. – E dite loro ancora: “Noi crediamo in Dio, in ciò 

che è stato rivelato a noi e in ciò che fu rivelato ad Abramo, a Ismaele, a Isacco, a Giacobbe, e alle Dodici 

Tribù, e in ciò che fu dato a Mosè e a Gesù, e ai profeti del Signore; non facciamo differenza alcuna fra loro e a 

Lui tutti ci diamo!”» Sura della Vacca – al Baqara (Q. II, 135-136). 

  

«Abramo non era né ebreo, né cristiano: era un |anîf, dedito interamente a Dio e non era idolatra» Sura della 

famiglia di ‘Imrân (Q. III,67). 

Nello stesso Corano, come anche nell’interpretazione islamica della figura di Abramo, fondatore della religione che 

professava il monoteismo, la religione di Abramo viene ripresa, restaurata e rinnovata dalla religione islamica. Il 

termine |anîf diventa così il sinonimo di muslim (musulmano: sottomesso a Dio) e il verbo ta|annafa (diventare un 

|anîf ), è sinonimo di: “abbracciare l’Islâm”.   
4
 Riportiamo il virgolettato per evitare l’uso eresiologico dell’aggettivo “nestoriano”. 

5
 Cfr. T. Fahd e A. Bausani, Storia dell’islamismo, in H. C. Puech (a cura di), Editori Laterza, Roma - Bari 1986, p. 131. 

In termini di polemica anti cristiana il Corano recita:  

«Si sono presi i loro dottori e i loro monaci e il Cristo figlio di Maria come “Signori” in luogo di Dio, mentre 

erano stati esortati a adorare un Dio solo: non c’è altro Dio che Lui, glorificato e esaltato oltre quel che a Lui 

associano! […] O voi che credete! Certo molti dei dottori e dei monaci consumano i beni altrui in cose vane e 

allontanano gli uomini dalla Via di Dio. Orbene a coloro che ammucchiano l’oro e l’argento e non lo spendono 

sulla Via di Dio annuncia castigo cocente, - il giorno in cui questi metalli saranno arroventati nel fuoco della 

gehenna e se ne imprimerà un marchio sulla loro fronte, sui loro fianchi e sui loro dorsi: “Ecco quel che 

ammucchiaste per voi! Gustatelo, ora, quel che avete ammucchiato!» Sura della conversione o del pentimento 

– al-Tawbah (IX, 31.34).  

Sempre con toni di polemica anti cristiana il Corano recita:  

«E già inviammo Noè e Abramo e stabilimmo fra la loro progenie il dono della Profezia e il Libro; ma di fra 

loro alcuni si lasciaron guidare, e molti furono gli empi. – E allora sulle loro orme in successione inviammo i 

Nostri Messaggeri e ancora inviammo Gesù figlio di Maria, e demmo a Lui il Vangelo, e ponemmo nei cuori di 

coloro che lo seguirono mitezza e misericordia; quanto al monachesimo fu da loro istituito (e non fummo noi a 

prescriverlo loro) solo per il desiderio del compiacimento di Dio; ma non lo osservarono come andava 



2 

 

contemplazione e meditazione del mistero di Dio, ma che in un contesto di costituzione e 

integrazione della comunità di Medina egli preferì dare delle indicazioni pratiche su come vivere il 

culto e i valori morali islamici alla luce delle rivelazioni che di volta in volta riceveva.  

Lungo il percorso storico dell’Islâm, in termini graduali e progressivi, si verifico un 

processo d’istituzionalizzazione della religione islamica,  dovuta soprattutto a una lettura e a 

un’interpretazione delle fonti, quali il Corano e la Sunna, più giuridica che spirituale. I mistici 

mussulmani cominciarono ad essere visti come dei personaggi strani, un po’ eccentrici e al limite 

dell’ortodossia, della religione ufficiale, per via delle loro pratiche esoteriche e delle loro 

affermazioni spesso in conflitto aperto con le autorità religiose musulmane.
6
 In questo senso, la 

reazione delle autorità religiose, non deve essere vista unicamente come un atteggiamento di rigidità 

“oltranzista”, finalizzato a chiudere la porta a qualsiasi esperienza mistica, ma semplicemente come 

il tentativo di voler preservare l’ortodossia da qualsiasi innovazione (bid‘a) che introducesse errori 

o pratiche poco in linea con il culto e il credo islamico. Ci riferiamo a questioni legate ai 

fondamenti dell’Islâm quali: la concezione stessa di Dio; il Suo rapporto con le creature, là dove i 

¡ûfî incoraggiavano l’esperienza diretta di Dio, del suo amore per l’umanità e per il credente in 

particolare. Nell’Islâm non si incoraggia mai l’esperienza diretta di Dio e soprattutto si oppone 

fortemente la partecipazione della creatura alla realtà essenziale di Dio, al fine di preservare 

l’assoluta trascendenza divina. E allora, come è stato possibile uno sviluppo così fiorente della 

mistica islamica, non solo nella Penisola Arabica, ma in tutto il mondo musulmano, soprattutto nel 

Sud-Est asiatico? 
7
 

  

Il Profeta e il Corano 

Le risposte a questa domanda potrebbero essere molte, sia di carattere religioso e storico, sia 

di carattere antropologico e sociale. Tuttavia, credo che quella più plausibile sia «la vocazione alla 

ricerca dell’assoluto come esigenza insopprimibile dell’animo umano»
8
, espressione, questa, del 

senso religioso dell’uomo, mai assopito, ma sempre vivo e attivo, unito all’esigenza del ¡ûfî di 

andare al di là della semplice espressione letterale del decreto divino o del precetto legale, per 

ricercarne il senso spirituale e il senso anagogico, cioè la sua applicazione etica. Ecco dunque che il 

Profeta suscita un grande fascino sui mistici musulmani, i quali esprimono una profonda 

venerazione per Mu|ammad, uniformando la loro vita ai suoi insegnamenti e al suo esempio. Così 

                                                                                                                                                                  
osservato. E a quei di fra loro che credettero demmo la loro mercede, ma molti fra loro son empi!»  Sura del 

ferro –al-ðadîd (LVII, 26-27).  

Contrariamente a quanto espresso prima sul monachesimo, questa volta in un ambito di polemica anti ebraica e anti 

politeista (pagana), troviamo un accenno benevolo nei confronti dei cristiani detti “i più cordialmente vicini a coloro 

che credono”:  

«Troverai che i più feroci nemici di coloro che credono sono i giudei e i pagani, mentre troverai che i più 

cordialmente vicini a coloro che credono sono quelli che dicono: “Siamo cristiani!” Questo avviene perché fra 

di loro vi sono preti e monaci ed essi non sono superbi – ma anzi, quando ascoltano quel che è stato rivelato al 

Messaggero di Dio li vedi versar lacrime copiose dagli occhi, a causa di quella verità che essi conoscono, e li 

odi dire: “O Signor nostro! Crediamo! Annoveraci fra i testimoni del Vero! – E come poi potremmo non 

credere in Dio e nella Verità che c’è giunta, noi che bramiamo che il Signore nostro ci faccia entrare coi Santi 

nel Paradiso?” – E li ricompensa Iddio, per quel che essi han detto, con giardini alla cui ombra scorrono i 

fiumi, dove resteranno in eterno. Questa è la mercede di chi opera il bene. – Ma quei che rifiutan fede e 

smentiscono i Nostri Segni, essi son dell’Inferno.»  Sura della mensa – al-Mâ’idah (V, 85-86). 

Sul rapporto tra il monachesimo cristiano e l’Islȃm vedi gli importanti contributi di R.A. Nicholson, I mistici dell’Islam, 

Piccola Biblioteca di Scienze Moderne, n. 307, Fratelli Bocca Editore, Torino, 1925; R. Gramlich, Los místicos del 

Islam: mil años de textos sufíes, Sal Terrae 2004; José María Blánquez Martinez y María Paz García Gelabert, 

Muhammad y el monacato palestino, UNED. Espacio, Tiempo y Forma Serie II, Historia Antigua, t. 24, 2011, pp. 587-

632, (http://revistas.uned.es/index.php/ETFII/article/viewFile/1882/1759, ultima consultazione 12/08/2015); J.M. 

Velasco, Il fenomeno mistico, antropologia, culture e religioni, Editoriale Jaca Book, Milano 2001;  
6
 Cfr. P. Branca, Introduzione all’Islam, Edizioni San Paolo, Cinisello Balsamo (Milano) 2001, p. 249. 

7
 Sull’influenza della mistica islamica nel contesto del Sud-Est asiatico vedi: P. Nicelli, L’Islâm nel Sud-Est asiatico, 

Edizioni Lavoro, Roma 2007, pp. 39-62. 
8
P. Branca, Introduzione all’Islam…, p. 250.   

http://revistas.uned.es/index.php/ETFII/article/viewFile/1882/1759


3 

 

da maestro a discepolo si instaura una relazione spirituale fondata sul contatto diretto con l’Inviato 

di Dio, che diventa prototipo dell’asceta perfetto ed esegeta della rivelazione coranica. Relazione, 

questa, che crea un percorso spirituale d’indissolubile unità, come gli anelli che compongono una 

catena (silsilah), fondamento di quella tradizione islamica che prende il nome di Sunna.  

Tuttavia, non bisogna dimenticare che l’Islâm non accetta la venerazione della persona in 

quanto tale, come fattore sostitutivo all’adorazione di Dio. Il ruolo del Testo rivelato (Qur’ân, 

Corano), Parola di Dio, viene prima rispetto alla persona che lo trasmette, cioè il Profeta. Dunque il 

Corano, prima di tutto, è presupposto di spiritualità musulmana e solo in secondo piano vengono le 

virtù di Mu|ammad. Se veramente vogliamo comprendere la spiritualità dei ¡ûfî, dobbiamo 

rivolgerci al Corano e soprattutto a quei versetti che promuovono l’idea di Dio, la sua unicità, i suoi 

attributi, la sua trascendenza inaccessibile. Nella prima parte della professione di fede: La Ilaha illa 

Allâh (Non ci sono dei, ma Dio), si afferma che Dio è la realtà una ed unica; Egli è l’essere supremo 

e unica realtà sussistente. Di fronte a Dio, infatti, ogni altra realtà è apparenza. Da qui, 

l’onnipotenza di Dio, che definisce il divino come causa prima e unica di ogni evento e definisce lo 

status della creatura in rapporto al suo Creatore. Ecco delineati i tratti fondamentali di una 

spiritualità mistica musulmana indicati da un grande islamologo, Louis Massignon, come: «i germi 

autentici di una mistica, germi suscettibili di uno sviluppo autonomo, senza fecondazione 

estranea».
9
 Il ¡ûfî desidera avvicinarsi a Dio, unica e vera realtà fondante e per questo vuole 

distaccarsi dal mondo, considerando le realtà materiali o mondane delle realtà penultime, rispetto 

all’unica vera assoluta realtà: Dio. Nel percorso mistico, si procede all’eliminazione di tutto ciò che 

di mondano impedisce o ritardi il raggiungimento dell’oggetto della vera ricerca: Dio stesso. Da qui 

il passo è breve: il ¡ûfî considera la “via mistica” come la “via suprema” del fedele, tesa al 

passaggio dalla pratica formale della religione, l’Islâm, all’interiorizzazione della Parola di Dio nel 

proprio cuore, la quale suscita nei fedeli l’atteggiamento di fede profondo (îmân), come mendicanza 

dell’amore di Dio (suÞûd – prosternazione davanti a Dio, parte della preghiera liturgica islamica). 

Quindi per il ¡ûfî non solo bisogna seguire la strada maestra dell’obbedienza alla Legge islamica, 

cammino questo richiesto al credente comune, bisogna soprattutto seguire la strada superiore della 

ricerca di Dio come nostalgia e anelito a ricongiungersi a Lui: 

 

«Un cuore voglio, un cuore dilaniato dal distacco dell’Amico, che possa spiegargli la 

passione del desiderio d’Amore; perché chiunque rimanga lungi dall’origine sua, sempre 

ricerca il tempo in cui vi era unito».
10

 

 

L’esperienza dell’amore di Dio e l’unità dell’essere nella mistica islamica 
11

 
L’esperienza dell’amore di Dio non era sconosciuta alla tradizione islamica, soprattutto nel 

¡ûfîsmo. Tra i compagni del profeta Mu|ammad era solita la pratica di un certo ascetismo (zuhd) e 

intorno al I/VII secolo, nacque una piccola corrente di “pietà popolare” per via dell’attività 

missionaria di diversi mistici. Fin dall’inizio dell’Islâm, il modo tradizionale di praticare la 

religione fu accompagnato da questo approccio più mistico di vivere la fede, divenendo entrambe le 

modalità, quella giuridico cultuale e quella mistica, due “anime” che a volte si integravano tra loro e 

a volte si scontravano su come interpretare le prescrizioni della Legge islamica e le pratiche 

cultuali. 

Tra i primi mistici dell’Islâm a seguire questa interpretazione spirituale troviamo gli “otto 

asceti” antichi, i più celebri dei quali sono: ‘Uways al-Qaranî (d. 657); al-Aswad al-Nakha‘î (d. 

694); Abû Muslim al-Khawlânî (d. 682). L’ottavo di questi è chiamato con diversi appellativi di 

                                                 
9
 L. Massignon, La passion de Hallāj, martyr mystique de l’Islam, Gallmard, Paris 1921, p. 480. 

10
 R™m†, Poesie mistiche, in A. Bausani (a cura di), Biblioteca Universale Rizzoli, Milano 1980, p. 27. 

11
 Rielaborazione di alcune pagine contenute in P. Nicelli, Al-Ghazâlî, pensatore e maestro spirituale, Editoriale Jaca 

Book SpA, Milano 2013, pp. 59-63.     



4 

 

gruppi ascetici, usati anche dai mistici di tradizione cristiana: zuhhâd (asceti), ‘ubbâd (adoratori), 

bakkâ’ûn (piangenti). Si tratta di al-ðasan al Ba¡rî.  

         Il caso di al-ðasan al-Ba¡rî (d. 110/728), uno dei fondatori della corrente mistica musulmana, 

fu emblematico di una pacifica e fruttuosa convivenza tra le due anime presenti nella tradizione 

islamica. Le sue stesse parole: «Io desidero Lui, e Lui desidera me», esprimono la profonda ricerca 

dell’amore divino da parte di un vero ricercatore di Dio. Egli fu fortunato rispetto altri maestri ¡ûfî; 

per queste parole non fu perseguitato dall’autorità costituita:
12

  

 

«Gli dissero: “Maestro: i nostri cuori sono addormentati, giacché la tua parola non fa effetto. 

Che dobbiamo fare?” “Volesse il cielo – rispose – che fossero solo addormentati, giacché un 

dormiente, quando è scosso, si sveglia. I vostri cuori sono morti, ché per quanto li scuota 

non si svegliano!”»; 

 

«Disse: “L’accompagnarvi oggi con chi vi sgomenta e l’essere sicuri domani, è meglio che 

l’accompagnarvi oggi con chi vi fa sicuri e presentarvi domani con paura a chi vi sgomenta 

(Dio)”»; 

 

«Gli dissero: “C’è della gente che viene alle tue riunioni spirituali per criticarti”. Rispose: 

“Io veggo in me il desiderio del sommo paradiso o della vicinanza dell’Altissimo. Non sento 

(non veggo) in me quello di salvarmi dalla malignità degli uomini, giacché neppure il 

Creatore trova scampo dalla loro lingua!”».
13

 

 

 

Nel III/IX secolo, detto dell’età d’oro della mistica islamica, ci fu lo sviluppo delle scuole ¡ûfî in 

Baṣra, in Egitto, in Baghdâd e in Khurâsân. Una delle figure più significative del ¡ûfîsmo, fu al-

Bisṭâmî (d. 261/864 o 264/877-8),
14

 rude e solitario mistico, che cominciò la sua via mistica con la 

stretta osservanza della legge. Non era raro che tra i mistici dell’Islâm, vi fossero dei ¡ûfî che 

                                                 
12

 P. Vismara (S.d.C.), Al-Maksâd al-asnâ fî sharh ma‘ânî asmâ’ Allâh al-husnâ, Lo scopo più alto della spiegazione 

dei significati dei “Bei nomi di Dio”, di Abû ðâmîd Mu|ammad al-¦ûsî al-Ghazâlî (1st fa¡l of the 2nd fann), 

Spiegazione dei primi 14 Bei Nomi di Dio, traduzione e commento come esercitazione di licenza presso il P.I.S.A.I. 

Moderatore Maurice Borrmans, Roma 1987, (1.n G 1107). 
13

 Vedi: F. J. Peirone e G. Rizzardi, La spiritualità islamica, Edizioni Studium, Roma 1986, pp. 158-159. 
14

 Abû Yazîd (Bâyazîd) ¦ayfûr ibn ‘Îsâ ibn Surûšân al-Bis¥âmî, è una delle più celebrate figure del misticismo islamico. 

Egli passò la sua vita in Bis¥âm, nella provincia di Qûmis. In quella città mori nel 261/874 o nel 264/877-8. Egli non 

scrisse alcuna opera, ma i discepoli appartenenti al suo circolo misero per iscritto 500 suoi detti, che risultano 

estremamente audaci, poiché richiedono una predisposizione della mente tipica del mistico che ha la coscienza di sé 

come di uno che si unisce spiritualmente con la divinità (Allâh). Al-›unayd, un famoso maestro ¡ûfî di Baghdâd 

ricevette una raccolta di detti di al-Bis¥âmî in persiano per essere tradotti in arabo. Il Nostro fu in conflitto col maestro 

¡ûfî Abû Is|âq al-Kâzarûni. Criticò l’idea di punizione eterna all’inferno per le anime dannate che, dopotutto, venivano 

considerate non più che una manciata di sabbia. Il numinoso è molto presente nei suoi detti, assieme al senso di orrore e 

di reverenza di fronte alla Divinità, verso la quale si sentiva infedele. Il suo desiderio fu la pratica di un sistematico 

ascetismo, per liberarsi da tutti gli ostacoli che lo separavano da Dio e infine per raggiungere Dio stesso. Egli espresse 

questo processo di sistematica ascesi in differenti modi: il mondo (dunyâ), la dipartita dal mondo (zuhd), il culto a Dio 

(‘ibâdât), i miracoli (karâmât), la continua lode a Dio (dhikr), gli stadi mistici (maqâmât), considerandoli sia strumenti 

per progredire verso la divinità, sia delle vere e proprie barriere che lo separavano da Dio stesso. Altre espressioni 

come: «Sia gloria a me»; «Quanto è grande la mia maestà»; «la sua obbedienza a me è più grande della mia obbedienza 

a Lui»; «Io sono il trono e lo sgabello»; gli arrecarono la rabbia e la reazione violenta di molti suoi contemporanei. La 

sua meditazione lo portava a vivere degli stati di «viaggio nel mondo supersensibile», dove veniva decorato da Dio 

della Sua singolarità (wa|adânîya) e vestito della Sua identità (ananîya), ma che si ritirava inorridito dal presentarsi 

nello stato di uomo, o volava con le ali dell’eternità (damûmîya), attraverso l’aria della non qualità (lâ kafîya), sul 

terreno dell’eternità (azalîya) e vedeva l’albero dell’essere-uno (a|adîya), per realizzare in sé che «tutto questo era 

illusione», o che tutto questo era «lui stesso», che poi a sua volta era tutto, e così via all’infinito. Su questo tema vedi: 

H., Ritter, «Al-Bis¥âmî» Abstract from EI-2, CD-Rom English Edition, Koninklijke Brill NV Leiden - The Netherlands 

2002. 



5 

 

avessero un approccio di tipo tradizionale alla Šarî‘a e alla Sunna. In questo senso, la Legge 

islamica divenne la via migliore per vivere in maniera più radicale la rinuncia alle cose del mondo, 

per dedicarsi alla ricerca dell’amore di Dio. Da qui, al-Bisṭâmî scoprì, nella sua ricerca mistica, che 

il suo “Io” era il reale ostacolo alla perfetta “unione con Dio”.
15

 Per al-Bisṭâmî, l’Io consisteva 

nell’orgoglio personale o nella superbia, espressa dal credente quando si poneva di fronte a Dio, 

premettendo la propria volontà a quella di Dio. Da qui il maestro ¡ûfî volle purificare la vita 

spirituale del credente da qualsiasi atteggiamento diretto a ridurre la volontà di Dio alla propria 

volontà, al proprio progetto. In questo, propose un cammino di prassi cultuale teso a ridurre 

l’eccessiva pratica rogatoria, soprattutto nella preghiera, al fine di distogliere il credente dalla 

tentazione di anteporre se stesso a Dio. Nella preghiera, il fedele musulmano doveva ricercare solo 

Dio e non auto-glorificarsi nel rendere grazie a Dio. Le espressioni come: «Dunque, io sono Te, Tu 

sei me, io sono Te», indicavano la sua convinzione che Dio vivesse in lui al punto di attribuirsi i 

nomi riservati solo a Dio. 

 

«Ho visto in sogno l’Onnipotente e gli ho chiesto: “Signore, che devo fare per trovarti?” 

Rispose: “Staccati dalla tua anima inferiore e vieni!”»; 

 

«Ho conosciuto Dio per mezzo di Dio, e ho conosciuto ciò che non è Dio alla luce di Dio»; 

 

«Gli domandarono: “Quand’è che l’uomo diventa umile?” Rispose: “Quando sa di non 

possedere né stazioni né stati mistici e non trova in tutto il creato uno peggiore di lui”»; 

 

«Gli domandarono: “Cosa c’è di meglio nella vita per gli uomini d’eccezione?” Rispose: 

“La felicità che è loro riservata dalla nascita”. “E in mancanza di questo?”. “Un cuore che si 

dedichi ai riti, ma che sia ardente”»; 

 

«Affermò un discepolo: “Una notte vidi in sogno l’Altissimo che diceva: “Tutti gli uomini 

chiedono il paradiso, ma Bisṭâmî non mi chiede che me stesso”».
16

 

 

È difficile capire se al-Bisṭâmî stesse vivendo una reale identificazione con Dio oppure si trattasse 

solo di “inabitazione spirituale” di Dio nel credente. Tuttavia, le autorità religiose lo accusarono di 

associare se stesso a Dio. 

Un altro importante mistico fu al-ðallâº  (244/858-309/922),
17

 che fu una grande 

personalità della scuola mistica di Baghdâd. Con la sua pratica ¡ûfî, si raggiunse la vetta del 

                                                 
15

 Non è sempre facile estrapolare dai testi dei maestri ¡ûfî la portata teologica del concetto del “Sé” o dello “Io” del 

credente, che nel cammino ascetico si unisce spiritualmente con Dio. Le espressioni già citate di al-Bisṭâmî quali: 

«decorato da Dio della Sua singolarità (wa|adânîya)»; oppure: «vestito della Sua identità (ananîya)», possono essere 

interpretate e confuse come l’assunzione o l’essere partecipi della natura divina o degli attributi divini, contravvenendo 

all’insegnamento musulmano tradizionale. Secondo il pensiero teologico islamico, non ci può mai essere una qualunque 

partecipazione nell’essenza divina da parte della creatura e quindi non può mai esserci un’assunzione di attributi divini 

da parte del credente. Si parla sempre, anche in ambito mistico, di separazione tra il Creatore e la creatura. Si parla però 

anche di stadi o stati di processione ascetica verso una “perfezione spirituale” o “unità spirituale”, come acquisizione di 

una profondità di conoscenza che fa percepire l’atto dell’amore di Dio presente nella creazione e nel cuore umano. 

Tuttavia, dobbiamo ammettere che nel linguaggio mistico dei ¡ûfî, non sempre risulta chiara la portata dell’unità 

spirituale del credente con Dio; un’unità nella totale distinzione delle due nature quella divina e quella umana. Essa è il 

risultato del graduale cammino della ragione e del cuore dell’uomo verso la totale conversione spirituale a Dio. Secondo 

al-Ghazâlî, che in questo segue la tradizione islamica, il cammino mistico verso l’unità spirituale nella distinzione delle 

nature è sempre frutto di un atto libero (libera scelta; libero arbitrio – ikhtiyâr) di sottomissione del credente a Dio, 

nell’adempimento di quanto indicato nel Qur’ân e nella Šarî‘a. 

16  Vedi: F. H. Peirone e G. Rizzardi, La spiritualità islamica…, pp. 165-167. 
17

 Abû al-Mughîth al-ðusain ibn Man¡ûr ibn Ma|ammâ al-Baidâwî (al-ðallâº - cardatore di lana), fu un mistico e 

teologo persiano che scrisse anche in arabo. Egli nacque a al-¦ûr, vicino a al-Baiÿâ (Fârs) nel 244/858 e per via dei suoi 

insegnamenti sul misticismo e sulla ascetica islamica fu accusato di essere un ciarlatano dai mu‘taziliti, scomunicato da 



6 

 

misticismo islamico intorno alla seconda metà del III/IX secolo e l’inizio del IV/X secolo. Al-

ðallâº viaggiò molto, soprattutto a Makka (Mecca) per compiere il pellegrinaggio (|aºº) e per fare 

pratica di eremitaggio. Nei suoi viaggi, egli fu anche un missionario dell’Islâm, predicando la via 

mistica fino a raggiungere la regione del Sind. Quando ritornò a Baghdâd, egli continuò la sua 

predicazione dello “amore di Dio” e per questo fu prima perseguitato, poi imprigionato e di seguito 

ucciso. Egli fu accusato di associazionismo, cioè di predicare la completa unione con Dio, riportata 

dalla sua affermazione «Anâ al-ðaqq» (Io sono la Verità), espressione che sottolineava l’esperienza 

mistica della presenza di Dio nel suo cuore, come inabitazione (|ulûl) spirituale del divino. Per 

questo motivo al-ðallâº fu condannato alla pena di morte. 

         I giuristi musulmani gli contestarono la sua nozione di “amore di Dio”, che implicava l’umana 

relazione di reciproco amore tra Dio e l’uomo. Per loro, infatti, Dio poteva essere solo l’oggetto di 

adorazione e non l’oggetto dell’amore, poiché l’amore richiedeva sempre una relazione reciproca 

che poteva essere chiamata “affinità”. Secondo i giuristi, il vero problema della posizione di al-

ðallâº stava nel fatto che tale relazione di affinità richiedeva, come conseguenza, la 

“consanguineità o la parentela” tra Dio e l’uomo, cosa che era impossibile affermare secondo 

l’insegnamento teologico islamico. Infatti, tra Dio-Creatore e l’uomo-creatura esisteva sempre un 

profondo vuoto, una profonda distanza da colmare. Sempre per i giuristi musulmani, l’affinità e la 

conseguente parentela, erano un vero e proprio attentato all’unicità di Dio e alla sua assoluta alterità 

rispetto alla creatura. L’affermazione di al-ðallâº metteva dunque in serio dubbio il monoteismo 

islamico, ponendo il maestro ¡ûfî sullo stesso piano di Dio o, meglio ancora, identificandolo con 

Dio. Anche al-ðallâº, come tanti altri mistici dell’Islâm, utilizzarono un linguaggio spesso ellittico 

e misterioso per esprimere la profonda esperienza mistica della presenza dell’amore di Dio nel loro 

cuore. Una tale esperienza di pienezza spirituale lo portava a vivere il suo “Io” come totalmente 

parte dello “Io” di Dio. Egli era totalmente “fatto” dall’amore di Dio e non poteva che testimoniare 

con la sua vita e le sue parole, quanto Dio amava le sue creature. In questo senso, la sua unità col 

divino poteva essere letta come un processo di “divinizzazione”. Si tratta di un’inabitazione (|ulûl) 

spirituale e non essenziale del divino nell’uomo, come espressione della presenza dell’amore di Dio 

nel cuore del credente. Questo è il vero senso dell’espressione: «Io sono Lui», dove il maestro 

esprimeva l’inabitazione spirituale dell’amore di Dio nel suo cuore, che lo rendeva totalmente 

sottomesso alla Sua volontà. 

 

«Quale terra è vuota di te [o Dio], che si affannano a cercarti in cielo? Li vedi scrutare con 

lo sguardo le tue altezze, mentre per la loro cecità non ti scorgono»; 

 

«[L’uomo è] materiale del corpo, fatto di luce nel suo intimo, divino, giudicatore, dotato di 

scienza nello spirito. Egli riconduce lo spirito ai suoi padroni e lascia il corpo a imputridire 

nella terra»; 

 

                                                                                                                                                                  
un tawqî‘ dell’Imâmîya e da una fatwâ della ®â|irîya. Fu arrestato anche due volte dalla polizia ‘Abbâsside. Nel 

309/922, fu giustiziato dopo sette mesi di processo. In teologia (Kalâm), egli insegnò la trascendenza di Dio al di là dei 

limiti della creazione e l’esistenza di uno spirito divino increato, che si unisce con lo spirito creato dell’asceta. Per al-

ðallâº, il santo diventa il vivente e personale testimone di Dio. Le sue parole: «Anâ al-ðaqq» (Io sono la Verità), 

furono motivo di scandalo e di successiva condanna. Nella mistica (Ta¡awwuf), egli predicò la perfetta unione con la 

volontà divina attraverso il desiderio della sofferenza e la sottomissione ad essa. Cercò di armonizzare i fondamenti 

della fede islamica con i principi filosofici dei greci, sulla base dell’esperienza mistica. Egli fu in questo un precursore 

di al-Ghazâlî. Su questi temi vedi: L. Massignon, La Passion de ðallâj, Martir Mistique de l’Islâm, Voll. I-IV, Éditions 

Gallimard, Mayenne 1975; L. Gardet, Experiences mystiques en terres non-chretiennes, Paris 1953, pp. 131-141, 153; 

G. C. Anawati et L. Gardet, Mystique musulmane, aspects et tendances expériences et techniques, Librairie 

Philosophique J. Vrin, Paris 1961, pp. 35-40, 101-104, 107-110, 118-121, 171-173; L. Gardet, Ètudes de philosophie et 

de mystique comparée, Librairie Philosophique J. Vrin, Paris 1972; R. Arnaldez, ðallâj ou la religion de la croix, Paris, 

Plon 1964; H. Corbin, Storia della filosofia islamica, Adelphi Edizioni, Milano 2000, pp. 206-208; T. Fahd e A. 

Bausani,  Storia dell’islamismo…, p. 135.  



7 

 

«La gente [musulmana] compie il pellegrinaggio [alla Mecca]. Io, invece, mi reco in 

pellegrinaggio da colui che abita in me. Essi offrono vittime: io offro la mia anima e il mio 

sangue. Vi sono coloro che fanno la processione attorno alla Ka‘ba [Casa sacra] senza uso di 

membra. Essi fanno la processione intorno a Dio: ciò li dispensa dalla visita dei Luoghi santi 

[della Mecca, di Medina, e, per taluni, di Gerusalemme]»; 

 

«Il tuo posto [o Dio] nel mio cuore è tutto il mio cuore, e nel tuo posto non v’è spazio per 

alcuna cosa creata. Il mio spirito ti ha collocato fra la mia pelle e le mie ossa. Cosa farei 

quindi se ti perdessi?»; 

 

«Ti sei assentato [o Dio] ma non ti sei assentato dalla mia coscienza: sei, anzi, divenuto la 

mia gioia e la mia esultanza. Nella separazione si è consumata l’unione; stando assente son 

divenuto presente. Nel segreto del profondo del mio pensiero tu te ne stai più nascosto 

dell’immaginazione della mia coscienza, e mi tieni compagnia durante il giorno, o sei il mio 

interlocutore notturno quando è buio»; 

 

«Con tutto il mio essere abbraccio tutto il tuo amore o mio Santo [o Dio] e tu riveli 

segretamente a me, come se fossi tu in me. Volgo il mio cuore fra le cose che non sono te, 

ed ecco che mi sento estraneo ad esso, e tu solo me lo rendi famigliare. Eccomi dunque nel 

carcere della vita, privo del senso d’intimità. O [Dio] richiamami a te da questo carcere!»; 

 

«Ho visto il mio Signore con l’occhio del cuore e gli ho chiesto: “Chi sei tu?” Mi ha 

risposto: “Te”. Il «dove» rispetto te non ha «dove», e non c’è «dove» là «dove» sei tu. Né la 

«ipotesi» ha su di te «ipotesi» per poter sapere dove sei tu. Tu sei [o Dio] colui che 

abbraccia ogni «dove» in un tuo «non dove». «Dove» dunque sei tu?»; 

 

«Non è permesso a chi vede cose diverse da Dio e invoca altri che Dio, affermare: Ho 

conosciuto Dio l’Uno dal quale procedono le unità»; 

 

«Non mi sono mai staccato da lui [da Dio] e non l’ho mai raggiunto»; 

 

«Tu o Dio sei colui che mi ispira passione, e non già l’orazione. Non sia detto che è 

l’orazione che si attacca al mio cuore»; 

 

«Io sono colui che ama, e colui che amò è me. Siamo due spiriti che abbiam preso albergo in 

un sol corpo. Se tu vedi me, vedi lui. Se vedi lui, vedi noi»; 

 

«Lode a colui la cui umanità manifestò il mistero della gloria della sua fulgente divinità! E 

quindi apparve in mezzo alla sua creazione in forma di chi mangia e beve»; 

 

«Il punto è l’origine di ogni linea e tutta la linea è fatta di punti riuniti. Dunque la linea non 

può prescindere dal punto, né il punto dalla linea. Ogni linea, diritta o curva, esce dal 

movimento di uno stesso punto. E tutto ciò che cade sotto lo sguardo è un punto fra due 

punti. Questo ci fa capire come Dio appaia attraverso tutto ciò che si percepisce e traspaia 

attraverso tutto ciò che si contempla. Per questo io dichiaro: “Non vedo cosa alcuna in cui 

non veda Dio”»; 

 

«Uomini! Dio conversa con le sue creature in tutta benevolenza, manifestandosi ad esse, poi 

sottraendosi, sempre per educarle. In effetti se non si manifestasse, la gente cadrebbe 

nell’empietà. Se egli non si sottraesse, la gente ne sarebbe abbagliata. Ecco perché Dio non 

concede la permanenza in questi due stati»; 



8 

 

 

«O uomini! Quando Dio si impadronisce di un cuore, lo vuota di tutto ciò che non è lui. 

Quando si interessa a un uomo, non lo lascia vivere che per sé. Quando si affeziona a uno 

dei suoi fedeli, incita gli altri a perseguitarlo, affinché quel servitore cerchi di lui e si 

avvicini a lui». 
18

 

 

Altro importante mistico dell’Islâm è Ibn al-‘Arabî (1165-1240), che unì una profonda spiritualità 

alla conoscenza filosofica e teologica. Dopo una crisi interiore, dovuta a una malattia, abbandonò la 

nativa Spagna per seguire la via mistica facendosi «pellegrino dell’Assoluto».
19

 Tra le sue opere 

sono famose: al-Futû|ât al-Makkîya (Rivelazioni Meccane), il breve trattato o Kitâbu-l-fanâ’i fî-l-

mušâhada (Il libro dell’estinzione e della contemplazione) e i Fu¡û¡ al-ðikam (Le gemme della 

Sapienza). Ibn al-‘Arabî è un vero cantore dell’amore di Dio, tema questo espresso a partire dal suo 

pensiero legato al concetto dell’unità dell’essere, wahdat al-wuÞûd. Egli sostiene che l’Essenza 

divina e la realtà sono “Uno”. Da qui, la realtà, come insieme di tutto, è l’emanazione dell’Essenza 

divina, che è in se stessa inconoscibile, ma che diventa conoscibile attraverso le sue emanazioni, 

costituenti l’universo. Il genere umano è un microcosmo, o somma delle manifestazioni divine. 

Pertanto, discendendo dall’Essenza divina alla realtà, ci sono dei gradi o stadi d’essenza, che sono 

le manifestazioni dell’assoluta Essenza divina: 

 

«Il mio cuore è capace [di divenire] tutte le forme [distinte]: esso è il chiostro del monaco 

cristiano, un tempio per gli idoli, una prateria per le gazzelle, la Ka‘ba del pellegrino, le 

tavole della Legge mosaica, il Corano…amore è il mio credo; da qualunque parte si volgano 

le sue cammelle, amore è sempre il mio credo e la mia fede».
20

 

 

«La Realtà Divina Essenziale è troppo elevata per poter essere contemplata dall’occhio 

contemplante, fin quando in esso permanga una traccia della condizione creaturale. Ma 

quando viene meno «ciò che non è stato» - e che [per natura] è caduco - «e resta ciò che non 

ha mai cessato d’essere» - e che per [natura] è durevole – allora si leva il Sole della prova 

decisiva per la Visione autentica;
21

 allora si produce la sublimazione assoluta dell’assoluta 

Bellezza, che è l’«Occhio della Sintesi e della Realizzazione per eccellenza», e la «Stazione 

della Quiete e dell’Autosufficienza Immutabile».
22

 Tale Occhio vede allora i Numeri come 

un Unico, il numero Uno, che compie un viaggio attraverso i gradi della molteplicità, in cui 

rende manifeste le entità dei Numeri. È in questa stazione contemplativa che avviene il 

travisamento di chi professa la dottrina dell’unificazione.
23

 Costui, vedendo che l’Unico 

                                                 
18

 Vedi: F. H. Peirone e G. Rizzardi, La spiritualità islamica…, pp. 169-172. 
19

 P. Branca, Introduzione all’Islam…, p. 261. 
20

 G. C. Anawati e L. Gardet, Mistica islamica, SEI, Torino 1960, p. 58, cit in P. Branca, Introduzione all’Islam…, p. 

261. 
21

 La «Visione autentica» non è per tutti, ma solo per coloro che sono stati iniziati alla via mistica o che comunque 

hanno già fatto un lungo percorso d’ascesi spirituale.  þawq definisce, nel vocabolario del ta¡awwuf, la primizia di uno 

svelamento iniziatico, come “conoscenza iniziatica”, derivante dalla pratica ascetica e dall’esperienza spirituale e mai 

dalla sola teoria. Essa è “degustazione”, “sapore” della Visione autentica, sempre nel rispetto della distanza tra la 

creatura e il Creatore. 
22

 Secindo Yunis Tawfik, Ibn al-‘Arabî attribuisce al termine al-Þumûd il significato di autosufficienza immutabile, 

letteralmente: “fissazione”, in Ibn al-‘Arabî, Il libro dell’estinzione nella contemplazione, Traduzione di Yunis Tawfik e 

Roberto Rossi Testa, SE, Milano 1996, p. 42.  
23

 L’itti|âd o unificazione, è la dottrina che afferma che la suprema realizzazione è un atto di unificazione fra due 

essenze distinte, quella del servo e quella del Signore che si riducono ad una delle precedenti due. Ibn al-‘Arabî la 

definisce in questi termini nelle Futû|ât: «L’itti|âd è il divenire una sola essenza da parte di due, quella del servo e 

quella del Signore; ora non può darsi itti|âd che nell’ambito della quantità e della materia, ed essa non è che uno stato» 

Futû|ât (cap. 73, quest. 153), in Ibn al-‘Arabî, Il libro dell’estinzione nella contemplazione…, p. 42. Secondo Yunis 

Tawfik, teoricamente tale opposizione si oppone alla dottrina del Taw|îd (monoteismo islamico), la quale afferma che 

esiste una sola Essenza e che la realizzazione ha per oggetto l’Unica Essenza e non l’essenza delle cose. 



9 

 

peregrina attraverso i gradi della molteplicità, la cui esistenza è puramente speculativa, nei 

quali Esso riceve dei nomi che variano di volta in volta a seconda dei gradi, non vede i 

Numeri come diversi dall’Uno: e allora afferma che ha avuto luogo un’unificazione.
24

 Or 

dunque, l’Unico, ossia l’Uno, non compare contemporaneamente con il proprio nome e la 

sua essenza in gradi diversi se non in quello dell’Unità prima: ogni volta che si mostra negli 

altri gradi lo fa con la sua essenza, ma non con il suo nome, poiché in tali casi gli viene 

attribuito un nome conforme alla realtà del grado della molteplicità in cui si è manifestato. 

Così il suo nome specifico si estingue, mentre la sua essenza permane: quando si dice «uno» 

viene meno ciò che è altro da uno, in virtù di tale nome, e quando si dice «due», la sua entità 

appare per la presenza dell’essenza dell’Uno che si trova a questo grado numerale, ma non 

evidentemente in virtù del nome dell’Uno, poiché è il nome e non l’essenza dell’unità a 

contraddire l’esistenza del grado numerale due, che è in opposizione all’entità del due, 

mentre non lo è la sua essenza».
25

 

 

«Coloro che celano i misteri sotto espressioni tecniche, le utilizzano in modo convenzionale, 

per cautela nei riguardi dei profani, e quelli che professano l’efficacia delle 

«aspirazioni/energie spirituali»
26

 permangono sul loro cammino chiaro e retto, finché esso 

viene loro rischiarato da indicatori luminosi recati da Spiriti Superiori, residenti nel Grado 

della Prossimità alla Stazione della Parola Bocca-a-Bocca,
27

 e su di essi son ben tracciate le 

Sante Scritture, quasi fossero testimonianza della realizzazione da essi raggiunta, che 

permettono loro il passaggio dall’una all’altra modalità, per via di sublimazione. Allora il 

velo è sollevato, allora ciò che era stato nascosto è rivelato! Allora il nodo è sciolto, il 

chiavistello è fatto scorrere, la serratura è aperta! Allora le «aspirazioni/energie» proprie ad 

un’altra modalità si unificano per scrutare la Realtà Unica, e l’essere non concepisce che una 

sola «aspirazione». Da tale «aspirazione»
28

 unica procedono degli effetti che influenzano la 

Realtà Pura. In ogni caso, sia che queste influenze provengano per astrazione 

dall’«aspirazione unica», sia che derivino dalle aspirazioni particolari nel momento stesso in 

cui si producono, è sempre Lui che sotto ogni punto di vista si vede, anche se non Lo si 

conosce,
29

 è sempre Lui la meta di ogni aspirazione, anche se non Lo si raggiunge, è sempre 

                                                 
24

 Secondo Yunis Tawfik: «L’itti|âd nell’esempio considerato non risiede in una determinata visione dell’Uno che 

pervade ogni cosa ed ogni numero, in qualche modo esaurendoli, ma nell’interpretazione che ne viene data: essa si 

fonda sulla concezione che ogni cosa o numero abbia un’essenza propria distinta dall’Essenza Suprema dell’Uno, e che 

di conseguenza la visione unitaria che se ne può avere sia spiegabile solo mediante la fusione delle essenze delle cose 

con l’Essenza dell’Uno», in Ibn al-‘Arabî, Il libro dell’estinzione nella contemplazione…, p. 42. 
25

 Ibn al-‘Arabî, Il libro dell’estinzione nella contemplazione…, pp. 14-16. 
26

 Il termine arabo utilizzato per «aspirazioni» è himan. Per Ibn al-‘Arabî ci sono tre tipi di aspirazione: 1) l’aspirazione 

della presa di coscienza, cioè il risveglio del cuore di fronte a ciò che viene proposto dall’intima realtà dell’essere; 2) 

L’aspirazione della volontà (il desiderio), che è l’aspirazione «concentrativa» delle forze interiori dell’essere, 

applicabile a qualsiasi finalità, anche quella spirituale; 3) L’aspirazione della Realtà Essenziale, cioè la concentrazione 

di tutte le aspirazioni mediante l’aspirazione. Su questo tema vedi: Ibn al-‘Arabî, Il libro dell’estinzione nella 

contemplazione…, pp. 44-45. 
27

 Ibn al-‘Arabî, nelle Futû|ât al-Makkîya (cap. 73, quest. 153) scrive: «Ciò è espresso dal Profeta – su di lui la 

benedizione e il saluto di Dio! – nella sua risposta postagli dall’Angelo Gabriele intorno all’I|sân (l’Adempimento 

perfetto delle opere e della Fede) Nelle I¡¥ilâ|ât si dice «È il proposito di Dio espresso sul piano della Similitudine (fî 

‘âlami al Mithâl)». Per Yunis Tawfik, sul piano di similitudine la parola divina è simultanea alla visione. Nella realtà 

invece, la parola è un velo posto sulla visione. Su questo tema vedi: Ibn al-‘Arabî, Il libro dell’estinzione nella 

contemplazione…, pp. 45.  
28

 Si tratta qui dell’aspirazione della Realtà Essenziale (himmatu al-ðaqîqa), come indicato al n. 3 della nota 25. È 

l’aspirazione dei più grandi maestri fra le genti di Dio. Essi rivolgono le loro aspirazioni sul Vero ed esse diventano una 

sola aspirazione, in ragione dell’Unità a cui tendono. Così facendo esse evitano il “molteplice” e ricercano l’“unità” di 

ciò che è frammentario e diviso in parti. Tale unità ricercata è l’Identità Pura, cioè il Taw|îd. 
29

 Ibn al-‘Arabî, a riguardo della conoscenza, indica la differenza tra l’Essenza in se medesima (Dhât) e lo statuto 

divino dell’Essenza (Ulûhiyya o Ulâha). La prima è intuibile o contemplabile, ma non intellegibile né comprensibile. La 



10 

 

Lui che viene professato in tutte le lingue, anche se resta ineffabile! E che formidabile 

stupore si prova, che grande sospiro di sollievo si trae quando «il velo è sollevato, e lo 

sguardo si fa penetrante», quando «il Sole si unisce alla Luna», e quando l’Influente appare 

congiunto al suo Influsso per essere scorto dall’Occhio dell’uomo! Allora si mostra ai 

contemplanti sotto diverse Forme, allora avviene il gioco nei confronti di quelli che hanno 

giocato, allora chi ha fede vince e chi ne è privo perde!».
30

 

 

Altro esponente della mistica islamica è senz’altro ßalâl al-Dîn al-Rûmî (1207-1273). Influenzato 

dal pensiero e dall’esperienza spirituale di Ibn‘Arabî, egli concentra parte della sua esperienza 

mistica nelle opere poetiche dette Dîvân i-Kabîr (Grande canzoniere) e nelle Masnavî-yi Ma‘navî, 

(Rime spirituali), di più di ventiseimila versi. I suoi discepoli lo soprannominarono mawlana 

(signore), da cui deriva la confraternita (tarîqa) ¡ûfî della Mawlawîya. I suoi adepti sono chiamati: 

“dervisci danzanti”, conosciuti per le loro danze e per le loro musiche fatte durante le recitazioni del 

dhikr: 
 

«Dovunque volgerai lo sguardo vedrai la mia Forma, sia che tu guardi a te stesso, sia che 

rimani in quell’immenso tumulto.
31

 Rinuncia ad essere strabico, raddrizza bene gli occhi, ché 

l’occhio maligno sarà lontano, allora, dalla mia Bellezza. Attento a non ingannarti sulla mia forma 

umana, ché sottile molto è lo spirito, e l’amore molto è geloso! Ma che parlo di forma? Anche 

coperto da cento pieghe di feltro i raggi dello specchio dell’anima fanno manifesto l’universo. Se 

invece di cibo e denaro avessero cercato Iddio, non vedresti un sol cieco sull’orlo del fosso. Poiché 

hai aperto nella nostra città una bottega di sguardi amorosi, chiudi la bocca e soltanto guarda, come 

purissima Luce! Io taccio e nascondo il segreto a coloro che non ne sono degni. Tu solo sei degno: 

il mistero per me è celato. Vieni verso l’Oriente come il sole di Tabîz,
32

 guarda lo stendardo 

trionfale, il fasto della Vittoria. Che far dunque, o musulmani, che io me stesso non conosco? Non 

giudeo sono, né cristiano, né zoroastriano o musulmano. Né orientale né occidentale, né terrestre né 

marino, ne impastato son di terra, né venuto dal cielo io sono. Non di Terra, non di Acqua, non di 

Vento, non di Fuoco, non di Empireo, non di Trono, non di Essere o di Essenza. E non d’India, non 

di Cina, né di Sassonia o Bulgaria, non di Persia o Babilonia, né del Khorâsân io sono! Non del 

mondo, né dell’altro, non d’inferno o paradiso, non d’Adamo, non di Eva, non di eterei giardini. Il 

mio luogo è l’Oltrespazio, il mio Segno è il Senza Segno, non è anima, non corpo: sol sono 

dell’Amato». 

 

«Via da me cacciai ogni Due, dei due mondi Un solo io vedo, Uno cerco, Uno conosco, Uno 

canto, Uno contemplo. Egli è l’Ultimo, Egli è il Primo, Egli è l’Intimo, Egli è il Fuori. Solo «Oh 

Lui! Oh chi è Lui» io conosco, io sol canto. Ebbro al calice d’Amore, non sono più mondo né cielo, 

più di nulla so vantarmi, svergognato e libertino. Se ho passato in vita mia un sol giorno senza Te io 

mi pento della vita, per quel giorno e per quell’ora. Se nel mondo con te solo potessi star solo un sol 

momento, sotto i miei piedi mi porrei in gioia e danza. Oh Tu, Sole di Tabrîz, così ebbro sono al 

mondo ché non so più cantare altro che di vino e di vergogna».
33

 

 

 «Quell’anima che non ha per costume l’Amore, meglio è che non sia, ché onta è l’essere 

suo! Inebriati dunque d’amore, che Amore è tutto quello che esiste, senza la veste d’Amore non si 

va alla corte dell’Amato. Se chiedono: «Amore cos’è?» rispondi: «rinuncia al volere: chi alla libertà 

                                                                                                                                                                  
seconda non è intuibile né contemplabile, ma intellegibile e comprensibile. Su questo tema vedi: Ibn al-‘Arabî, Il libro 

dell’estinzione nella contemplazione…, pp. 46.   
30

 Ibn al-‘Arabî, Il libro dell’estinzione nella contemplazione…, pp. 20-21. 
31

 Quell’«immenso tumulto» è provocato «dal rombo del tamburo della resurrezione, dal fasto della rinascita, […] dallo 

squillo della tromba», si tratta dell’immagine del giorno del giudizio a cui seguirà la resurrezione dei morti.  
32

 Si tratta di una città della Persia. 
33

 Vedi: F. H. Peirone e G. Rizzardi, La spiritualità islamica…, pp. 182-183. 



11 

 

non sfugge non è libero mai!». L’Amante è un Imperatore e i due mondi stan gettati ai suoi piedi: il 

Re non riguarda nemmeno a quel che gli gettano i piedi. L’Amore e l’Amante vivono davvero in 

eterno: non attaccare il cuore a cose riflesse e prestate! Fin quando t’abbraccerai stretto a un amante 

già morto? Abbraccia piuttosto la Vita, che non ha limite mai! Quel che di primavera fiorisce ha per 

compagna la spina, il vino che vien dal succo dell’uva porta con sé il mal di capo. Non star lì ad 

aspettare guardando ansioso la strada, che certo morte non v’è peggior dell’attesa. Attacca il cuore 

piuttosto a moneta sonante, se sei sincero, porgi orecchio a questa ragione, se non hai orecchi da 

schiavo! Non tremar sul destriero del Corpo, ma va, più rapido, a piedi: ali dà Iddio a colui che ne 

cavalca sul Corpo! Lascia i pensieri, e abbi un cuore semplice e puro come volto di specchio, senza 

disegni e immagini. Quando lo specchio è puro di forme, riceve ogni forma, e quel purissimo volto 

non svergogna il volto di alcuno. Se vuoi uno specchio puro, contemplati entro te stesso, ché quello 

specchio non teme né ha vergogna del vero. E se un volto di ferro trova, a forbirlo di tanta purezza, 

che sarà mai il volto del Cuore che non sa polvere e ruggine? Ma fra il cuore e il ferro c’è pur 

differenza ed è questa: che l’uno mantiene i segreti e l’altro non sa mantenerli».
34

 

 

Con Ibn al-‘Arabî e al-Rûmî siamo in un periodo in cui la via mistica non viene più considerata 

un’eresia dell’Islâm, anche se non sono pochi i casi di discriminazione e persecuzione nei confronti 

dei ¡ûfî. Almeno negli ambienti teologici e popolari, grazie anche all’opera di un altro pensatore e 

mistico musulmano, Abû Hâmid al-Ghazâlî, la mistica islamica acquisterà la dignità di scienza 

spirituale, trovando il suo alveo nell’ambito della teologia e del pensiero filosofico, purificato, 

questo, da quegli elementi eterodossi che lo ponevano in conflitto con i principi fondanti dell’Islâm. 

   

L’ultimo passo verso il riconoscimento dell’esperienza ¡ûfî 
35 

         Il passo pressoché definitivo verso il riconoscimento della mistica come scienza islamica 

avvenne con Abû ðâmid al-Ghazâlî (1058-1111).
36

 Infatti, grazie a lui, la nozione di “amore di 

Dio” venne riconosciuta dall’ortodossia islamica non più come ‘išq (il costante desiderio amoroso 

di Dio), così come ðasan al-Ba¡rî (d. 110/728) espresse con le parole: «Io desidero Lui e Lui 

desidera me», ma come ma|abba (amore – “somiglianza”). Secondo il Nostro, la ma|abba, fondata 

sulla misteriosa “somiglianza” tra Dio e l’uomo, poteva portare a una consanguineità o parentela 

con Dio (qurb), ma mai a una reale unità ontologica con Lui. La ma|abba non poteva neppure 

portare a un’inabitazione (|ulûl) di Dio nella creatura. A questo approccio correttivo 

dell’insegnamento tradizionale ¡ûfî sul tema dell’amore di Dio, al-Ghazâlî aggiunse un processo di 

rinnovamento (taºdîd) della pratica tradizionale dell’Islâm, colpendo alla radice il costante 

ritualismo e legalismo in cui la religione islamica era caduta. Buona parte dei teologi e dei giuristi, 

sostenevano che l’approccio legale e rituale nell’esercizio e nella pratica della religione fossero la 

via migliore per sottomettersi alla volontà divina. Unitamente a questo si preferiva una lettura 

letterale della rivelazione coranica e della tradizione islamica, a discapito di una lettura più 

spirituale e allegorica delle stesse fonti. Ciò che era importante nella pratica dell’Islâm, era la stretta 

sequela delle prescrizioni e dei decreti divini richiesti dalla religione e dall’autorità costituita. La 

profonda dimensione spirituale della via mistica veniva così sacrificata al taqlîd (l’affidamento alle 

dottrine di una scuola di pensiero giuridica e teologica). Per il fedele ¡ûfî, la semplice pratica della 

religione e delle prescrizioni legali non poteva essere sufficiente al fine di considerarsi un pio 

musulmano. Divenne così necessario riscoprire la profonda dimensione spirituale dell’Islâm, già 

presente nel sistema religioso e rituale fondato sul Qur’ân e sugli ðadîth, ma non sufficientemente 

sottolineato dalla predicazione e dalla speculazione teologica e giuridica del tempo. Nel Qur’ân, 

                                                 
34

 Vedi: ßalâl al-Dîn al-Rûmî, Poesie mistiche, a cura di A. Bausani, R.C.S. Libri S.p.A., Milano 2000, pp. 86-87. 
35

 Rielaborazione di alcune pagine contenute in P. Nicelli, Al-Ghazâlî, pensatore e maestro spirituale, Editoriale Jaca 

Book SpA, Milano 2013, pp. 63-67.  
36

 Su questo tema vedi: P. Nicelli, Al-Ghazâlî, pensatore e maestro spirituale, Editoriale Jaca Book SpA, Milano 2013; 

F. Griffel, Al-Gazâlî’s Philosophical Theology, Oxford University Press, Oxford 2009. 



12 

 

questa profonda dimensione della fede (îmân),
37

 nel coglier la dimensione spirituale della 

rivelazione coranica viene espressa nel modo seguente, in un contesto di diatriba tra i musulmani e i 

beduini che non hanno ancora abbracciato l’Islâm:  

 

«I beduini dicono: «Noi crediamo!” Rispondi loro: “Voi non credete! Dite semmai: 

“Abbiamo abbracciato l’Islàm”, perché la fede non v’è ancora entrata in cuore; ma se 

ubbidirete a Dio e al Suo Messaggero, Dio non vi defrauderà della minima delle vostre 

azioni, poiché Dio è indulgente clemente!”» Sura delle stanze intime - al-ðuºurât (XLIX, 

14). 

 

Alla luce della rivelazione coranica, la proposta fatta ai veri credenti non è quella di una fede 

fondata sull’adempimento formale e legalistico del decreto divino, quanto invece di una fede 

fondata sull’accoglienza dell’amore di Dio nel proprio cuore, seguendo fino in fondo quanto scritto 

nel Qur’ân e nella Sunna. Questo è il vero atto di fede del musulmano, che viene sollecitato da Dio 

ad amarlo, là dove non si è ancora fatto esperienza della dimensione spirituale dell’Islâm: «perché 

la fede non v’è ancora entrata nel cuore».
38

 La traduzione inglese del Qur’ân di M. M. Pickthall è 

più esplicita, rispetto a quella di A. Bausani; essa traduce l’arabo aslamnâ con «We submit» (Noi 

[ci] sottomettiamo) e non, seguendo una traduzione più libera, con «Abbiamo abbracciato l’Islâm». 

Si tratta di sottolineare con chiarezza che cosa vuol dire in concreto abbracciare la fede islamica: 

una sottomissione totale a Dio, come condizione necessaria per vivere un genuino atto di fede. Tale 

sottomissione è ricerca della misericordia di Dio nel proprio cuore a partire dall’esperienza di 

quanto Dio ci ama; un atto di fede del credente che sottolinea la profonda esperienza della 

misericordia di Dio per l’uomo. Tale esperienza è parte della dimensione spirituale della via mistica 

dell’Islâm.  

         Quanto detto lo ritroviamo nel pensiero di al-Ghazâlî, in particolare nell’ I|yâ’ ‘ulûm al-dîn, 

libro VI, tomo IV, sia nella premessa che nel capitolo terzo, dove il maestro spirituale tratta del 

tema: Dio solo merita l’amore: 

  

«L’amore per Dio è l’ultima delle stazioni (maqâmât) e il più elevato e sommo dei gradini. 

Dopo la percezione dell’amore, non c’è una sola stazione che non sia uno dei suoi frutti e 

uno dei suoi corollari, come lo sono il desiderio, la familiarità, la soddisfazione e ciò che 

loro somiglia. Prima dell’amore, non c’è stazione che non sia uno dei suoi preludi, come il 

pentimento, la pazienza, l’ascesi e altre ancora. Anche se sarà difficile pervenire a tutte le 

altre stazioni, i cuori però non esitano a credere che sia cosa possibile. […] Chi ama un altro 

da Dio senza farlo in considerazione del suo rapporto con Lui, fa questo a causa della sua 

ignoranza e della sua incapacità a conoscere Dio. L’amore per l’Inviato è lodevole, poiché è 

lo stesso amore che si ha per Dio, e così pure l’amore che sia ha per i dottori della legge e i 

timorati di Dio: perché l’amato dell’Amato è amato, l’Inviato dell’Amato è amato e 

                                                 
37

 Îmân, è un termine arabo che significa “fede”. L’idea di base è riportata nella radice della parola: ’-m-n, che 

sottolinea il riposo della mente e la sicurezza per timore (di Dio). Da qui le tre consonanti possono significare: rendere 

sicuro; porre fiducia in … qualcuno o qualcosa. Nella teologia islamica îmân significa: 1) il porre fiducia in qualcuno, o 

l’avere fede in Dio, in Mu|ammad, il suo Profeta e Messaggero; 2) il contenuto del messaggio di Dio. Circa il primo 

significato vedi: al-Ghazâlî: I|yâ’ ‘ulûm al-dîn, libro II, Cap. IV. Il Qur’ân a volte distingue e a volte confonde il 

termine îmân con Islâm, ed è ambiguo circa la loro relazione con le opere pie o buone. Per gli altri significati del 

termine vedi il glossario.   
38

 Interessante è vedere la traduzione inglese di M. M. Pickthall, che sottolinea quanto l’atto della sottomissione 

consista nell’accoglienza del dono della fede nel proprio cuore: «The wandering Arabs say: We believe. Say (unto 

them, O Muhammad): Ye believe not, but rather say "We submit," (aslamnâ – ndr) for the faith (al-îmân – ndr) hath 

not yet entered into your hearts. Yet, if ye obey Allah and His messenger, He will not withhold from you aught of (the 

reward of) your deeds. Lo! Allah is Forgiving, Merciful.» The Private Apartments - al-ðuºarât, (XLIX, 14), in M. M. 

Pickthall, The Meaning of the Glorious Qur’ân, Islamic Call Society, Jamahirya Arab Libyan Popular Socialist, Tripoli 

1970, p. 686.  



13 

 

l’amante dell’Amato è amato. Tutto ciò rinvia all’amore di Colui che ne è l’origine; non lo si 

oltrepassa per giungere ad altro da Lui. E da colui che ha discernimento non è amato, in 

verità, che Dio: nessuno merita di essere eccetto Lui».
39

 

 

Per al-Ghazâlî, Dio era l’origine dell’atto libero dell’amore. A partire dall’iniziativa amorosa di 

Dio, il credente veniva stimolato all’azione, cioè ad amare Dio con tutto se stesso. Tale azione 

amorosa del credente venne concepita da al-Ghazâlî come un rinnovamento (taºdîd) di ordine 

ascetico e morale che i musulmani dovevano intraprendere. Esso era una riscoperta dei valori 

spirituali derivanti dalla profonda meditazione del Qur’ân e delle tradizioni islamiche. Si trattava, 

dunque, di un ritorno alla pratica dei valori islamici così come li vivevano i pii antenati al tempo del 

Profeta, attraverso un processo di purificazione dalle forme intellettualiste adottate durante gli anni 

formativi del pensiero filosofico, giuridico e teologico dell’Islâm. In concreto, la proposta di al-

Ghazâlî consisteva nell’introdurre, assieme alle pratiche cultuali tradizionali (‘ibâdât), quali: la 

preghiera rituale (¡alât); l’offerta rituale (zakât); il digiuno (¡awm) durante il mese di ramaÿân; il 

pellegrinaggio (|aºº); le giaculatorie dei ¡ûfî assieme al dhikr, cioè la preghiera giaculatoria di 

glorificazione a Dio, fatta con certe frasi fisse, ripetute in un ordine rituale sia ad alta voce, che 

mentalmente. Le giaculatorie venivano pronunciate seguendo un metodo specifico di respirazione e 

di movimenti fisici. Altra forma mistica di culto a Dio che al-Ghazâlî adottò e privilegiò fu il wird, 

cioè il tempo definito (waqt) del giorno o della notte in cui il pio credente si rivolgeva a Dio con la 

preghiera privata, come aggiunta alle cinque preghiere giornaliere. Il tempo definito consisteva in 

quattro rak‘ah (parte della ¡alât che prevedeva diverse azioni liturgiche), con la recitazione di sure 

coraniche (sûra) e di preghiere devozionali d’invocazione (du‘â’). Infine, al-Ghazâlî aggiunse la 

pratica mistica fino al raggiungimento dell’estasi (waghd) e l’ascesi (zuhd).  

         Attraverso l’armonizzazione tra le prescrizioni della pratica cultuale tradizionale e le pratiche 

¡ûfî, al-Ghazâlî recuperò i principali stadi della via mistica, come tentativo di raggiungere l’apice 

dell’esperienza dell’amore di Dio da parte del credente: la (ma|abba) e non l’inabitazione o 

l’infusione del divino nella creatura (|ulûl), così come veniva presentata da al-Bi¡tâmî e da al-

ðallâº. Al-Ghazâlî riguadagnò dunque l’esperienza ¡ûfî all’ortodossia islamica, ponendola come 

valido strumento nel cammino di ricerca della certezza della fede, attraverso l’esperienza 

dell’amore di Dio. Tale strumento, veniva unito alla pratica della Šarî‘a, all’insegnamento della 

teologia e a quello di una filosofia, ormai in parte purificata dagli eccessi delle investigazioni 

speculative, aiutando così il credente a conoscere in maniera corretta le verità divine.
40

 La profonda 

unità tra l’esperienza di fede e la conoscenza intellettuale divenne il metodo di indagine teologico di 

al-Ghazâlî, oltreché il suo più interessante contributo verso un’armonizzazione tra le scienze della 

giurisprudenza, della filosofia e della teologia. La mistica islamica poteva ora vantare la dignità di 

una scienza di sintesi, la quale definiva il vero significato della parola “conoscenza”, non più solo di 

tipo intellettuale speculativo, ma più propriamente, di tutta la dimensione umana e spirituale del 

credente.  

 

 

 

 

                                                 
39

 Abû ðamid al-Ghazâlî, L’amore di Dio, Traduzione italiana e note a cura di C. Fabrizi, EMI, Bologna 2004, pp. 

43;65. 
40

 Per al-Ghazâlî, come per altri pensatori musulmani, si tratta del credente che, per via di particolari doni spirituali e 

intellettuali, ricevuti da Dio, ha le capacità di percorrere fino in fondo la via mistica dell’Islâm e quindi di accedere alla 

conoscenza delle verità divine. Non si tratta dunque di una conoscenza accessibile a tutti, ma solo ad alcuni. Pertanto, 

tutti i credenti possono iniziare la via mistica, ma solo alcuni, attraverso l’ascesi, la conoscenza spirituale e intellettuale 

e le pratiche ¡ûfî, possono realmente raggiungere una tale vetta spirituale e intellettuale.   



14 

 

L’avvento dell’Islam nel Sud-Est asiatico e la via mistica (Ṭarîqa) 
41

 
Nel Sud-est asiatico, a partire dalla metà del XV secolo, in paesi quali la Malaysia, 

l’Indonesia e le Filippine, si verificò una progressiva conversione all’Islâm, di popolazioni 

appartenenti alle religioni tradizionali animiste, all’Induismo e al Buddhismo, grazie ai matrimoni 

tra i mercanti arabi, provenienti dalla Penisola arabica e dalla regione del Gujarat, e le principesse 

locali. Da qui, si costituirono dei nuclei famigliari musulmani che introdussero la religione islamica 

attraverso l’interpretazione spirituale del Corano, della Šarȋʻa e la costruzione di centri di cultura 

islamica. In breve tempo furono fondati dei principati e dei sultanati musulmani, i cui reggenti 

abbandonarono il titolo di râjâh
42

 per assumere quello di sul¥ân o, in lingua Malay, solotan.
43

 Gli 

scribi e i saggi dell’Islâm (ʻulamâ’), spesso legati all’ambiente della corte, erano dei giuristi, dei 

teologi e dei mistici, la cui influenza andava al di là dei confini dei principati e dei regni. Gli 

ʻulamâ’, in particolare, avevano il compito di mantenere i contatti con il mondo culturale e 

intellettuale islamico, promuovendo i rapporti religiosi e politici con la Umma Islâmȋya, o grande 

Comunità islamica. Per questo scopo essi spesso viaggiavano nei paesi arabi, in Persia, in India, in 

tutto il Sud-Est asiatico, al fine di propagare il loro pensiero.  

         Tra i mistici musulmani il più famoso fu senz’altro il poeta  Hamza Fanzuri (Fansuri)
44

 (d. 

1590)
45

, che arrivò ad Aceh verso la fine del XVI secolo e fu il promotore della dottrina della 

                                                 
41

 Ṭarîqa ( طريقـة‎ - plur. ṭuruq), è un termine arabo che significa “via, sentiero, strada”. Per la corrente mistica islamica 

ha acquisito nel tempo due significati tecnici: 1) Nel IX e X secolo, il termine venne utilizzato per indicare il metodo 

morale e psicologico atto alla guida pratica dei discepoli che avevano ricevuto una vocazione mistica. 2) Dopo l’XI 

secolo, esso divenne il termine usato per indicare l’insieme dei riti validi per l’esercizio spirituale dei diversi ordini 

mistici o ¡ûfî che furono fondati a quel tempo. Nel testo il termine viene utilizzato per indicare le confraternite mistiche 

musulmane. Sul tema delle confraternite o ordini mistici dell’Islâm vedi: J. Spencer Trimingham, The Sufi Orders in 

Islam, Oxford University Press, New York 1998, (https://books.google.it, ultima consultazione 18/07/2015). Sul 

rapporto tra le confraternite musulmane e la politica vedi: M. Stepanyants (a cura di), Sufismo e confraternite nell’Islam 

contemporaneo. Il difficile equilibrio tra mistica e politica, Centro di studi religiosi comparati, Fondazione Giovanni 

Agnelli Editore, Torino 2003.     
42

 Rajah (râjâ), è una parola sanscrita che significa “re”. Più conosciuta forse come mahârâjâ, “il grande re”, dove 

mahâ vuol dire “grande” e râjâ vuol dire “re”.   
43

 Solotan, è un termine comune a molti dialetti musulmani dell’arcipelago malaysiano, indonesiano e delle Filippine, 

usato come traslitterazione della parola araba sul¥ân (sultano), che indica il potere o l’autorità. Nel IV secolo H./ X 

secolo, il termine assunse il significato di “autorità”, come di colui che detiene il potere, utilizzato anche a livello locale 

da insignificanti governanti che de facto si erano accaparrati il potere. Nel V secolo H./ XI secolo, il termine sul¥ân fu 

usato soprattutto nelle terre centrali dell’antico califfato dei Selgiuchidi, quando inizialmente oscurarono il potere e lo 

splendore degli ‘Abbâsidi di Baghdâd.  

         Nel mondo persiano e turco, in quello musulmano indiano e in quello filippino la forma al femminile del termine 

sul¥ân (sultana), indica la possibilità per le donne d’esercitare il potere. Infatti, nell’arcipelago di Sulu, tra i musulmani 

delle Filippine ci fu una Sultana Nur al-‘Azam, che regnò solo per pochi anni, non apparendo mai nella Genealogia di 

Sulu e nell’Orazione del Ramaḍân di Sulu, poiché era una donna. I governanti musulmani del Sud-est asiatico non 

adottarono subito il titolo di solotan o di sul¥ân dopo la conversione all’Islȃm, ma mantennero il titolo sanscrito di rȃjȃ 

o mahȃrȃjȃ, che derivava dalle loro rispettive culture e tradizioni tribali. Tuttavia, dopo la conversione all’Islȃm della 

maggior parte dei re della Penisola della Malacca e di Sumatra e il conseguente stabilirsi delle dinastie musulmane, il 

titolo di solotan venne utilizzato come sostituto dei titoli sanscriti.  

         Emblematico fu il caso di Malik al-Salih (d. 696 H./ 1297) di Samudra (zona di Pasei, nord di Sumatra, la cui 

popolazione musulmana nel 683 H./ 1285, passò dalla Shî‘a alla Sunna). Egli, re di Samudra Pasei, si convertì all’Islâm 

in seguito ad un sogno nel quale il Profeta Muḥammad magicamente lo introdusse ai fondamenti delle fede islamica, 

chiamandolo con il titolo di solotan. Quando si svegliò, ricevette la visita di un messaggero del califfo della Mecca che 

lo dichiarò solotan. Allo stesso tempo, un predicatore musulmano indiano, imbarcato sulla stessa nave del messaggero 

arabo meccano, predicò la religione islamica alla popolazione. Questo racconto, come molti altri di carattere 

leggendario, ci aiuta a capire quanto fosse importante per un regnante musulmano dell’Arcipelago malaysiano e 

indonesiano tracciare la sua dinastia unendola a quella del califfato della Mecca, al fine di legittimare il suo potere.  
44

 Cfr. M. van Bruinessen, «The Origins and Development of Ÿ™f† Orders (Tarekat) in Southeast Asia,» in Studia 

Islamika, Vol. 2, No. 1 (April-June), Jakarta, 1994, p. 6; vedi anche: K. Steenbrink, «Qur’ān Interpretations of Hamza 

Fanzuri (ca. 1600) and Hamka (1908-1982): a Comparison,» in Studia Islamika, Vol. 2, No. 2, Jakarta, 1995, pp. 73-95. 
45

 Secondo G. W. J. Drewes,  Hamza Fanzuri dovrebbe essere morto intorno al 1590. Altri autori ritengono invece che 

il poeta di Sumatra sia morto intorno al 1600. 

https://books.google.it/


15 

 

wuÞûdîya,
46

 conosciuta come Martabat tujuh, o dottrina dei sette gradi d’emanazione. Tra gli 

studiosi vi sono ancora discussioni aperte circa il luogo della nascita di Fanzuri. La maggioranza di 

essi indica la cittadina di Barus, come il luogo più probabile. Secondo lo storico Syed Muhammad 

Naquib Al-Attas, Fanzuri nacque a Syahri-Nawi o Ayuthia, la capitale del Siam, costruita nel 

1350.
47

 Il poema che riportiamo sotto
48

 ripropone uno dei temi cari a Ibn al-‘Arabî contenuti nella 

teoria dell’unità dell’essere (wahdat al-wuÞûd): la creazione del mondo. Secondo Fanzuri non c’è 

separazione tra il mondo interiore e quello esteriore e il mondo fenomenico è la manifestazione 

esterna (taÞallî) della Realtà Ultima.   

 

«La ilaha Illa Allâh è la parola finale 

La via, nulla se non l’Unità di Dio 

Bandisci (esilia) ogni problema dal profondo (di dentro) del tuo cuore 

Il servo e il Signore non sono a parte (separati)».
49

 

 

Nella visione mistica di Hamza Fanzuri il mondo è frutto della sovrabbondanza dell’amore divino, 

il quale, per puro amore, crea ogni cosa, e ogni cosa diventa espressione ed emanazione di questo 

atto infinito d’amore. Da qui la relazione tra Creatore e creatura può essere significata nell’esempio 

dell’acqua e del ghiaccio: in entrambi vi è l’unità nella stessa sostanza, ma vi è anche la differenza 

nelle modalità di manifestazione di tale sostanza: l’acqua come acqua e il ghiaccio come ghiaccio. 

Nei poemi di Fanzuri, scritti in Malay, viene descritta la ricerca di Dio come puro atto d’amore di 

colui che è anak Adam, figlio di Adamo: la creatura che è amata dal suo Creatore, diventando essa 

stessa un amante, capace di un amore indiviso che rinuncia a tutto per giungere al Signore del 

mondo. L’utilizzo di una poetica semplice, ma incisiva, basata sulla metrica ša’ir, che è composta 

di stanze, ognuna di quattro brevi linee, viene accompagnata dall’uso di alcuni termini arabi, col 

preciso scopo di introdurre il lettore alla comprensione degli aspetti più importanti del culto e della 

mistica islamica. Fanzuri dà ad essi un significato spirituale profondo, al fine di sottolineare 

l’atteggiamento etico che il “ricercatore di Dio”, il credente, deve assumere nel cammino verso la 

conversione. 

 

«Ḥubb al-dunyȃ ra’s kull khaṭȋ’a, tark al-dunyȃ ra’s kull ʻibȃda 

L’amore per il mondo è la sorgente di tutto il male,  

la rinuncia del mondo (è) la sorgente di tutta la devozione».
50

 

                                                 
46

 Il termine arabo wuÞûdîya, indica la corrente mistica che  seguiva la “dottrina dell’emanazione dell’Essenza divina” 

detta anche: “dottrina dei sette gradi”, secondo il pensiero mistico di Ibn al-‘Arabȋ (d. 638 H./1240). 

Su questo tema vedi: O. N. H. Leman e H. Landolt, «wujūd», in The Enciclopaedya of Islām 2nd Edition, E. J. Brill, 

Leiden 1960, with Supplements, 1980-1982, pp. 216-218; P. Nicelli, The First Islamization of the Philippines, From the 

13
th

 Century up to the 19
th

 Century, Silsilah Publications, Zamboanga City, 2003, p. 122; K. Steenbrink, «Qur’ān 

Interpretations of Hamza Fanzuri (ca. 1600) and Hamka (1908-1982): a Comparison,» in Studia Islamika, Vol. 2, No. 2, 

Jakarta, 1995, pp. 73-95. 
47

 Syed Muhammad Naquib Al-Attas riporta, a sostegno della sua teoria sulla città natale di Fanzuri, un passaggio dello 

stesso poeta: «Hamzah nin asalnya Fansuri mendapat wujud di tanah Syahri-Nawi» (Hamzah che venne da Fansuri, 

ottenne la sua essenza (nascita) a Syahr-Nawi). Alcuni studiosi, tra cui G. W. J. Drewes,  criticano la teoria di Al-Attas, 

indicando invece nella cittadina di Barus il luogo della nascita del poeta; un luogo, questo, diverso della citata cittadina 

di Syahri-Nawi. Infatti, Barus è situata tra Singkel e Siboga (costa occidentale della parte nord di Sumatra). Il secondo 

nome di Barus è Fansur; tale nome sarebbe stato in seguito adottato da Hamza Fanzuri (Fansuri). Su questo tema vedi: 

Liaw Yock Fang, A History of Classical Malay Literature, Ed. 1, Yayasan Pustaka Obor Indonesia, Jakarta 2013,  p. 

302, (https://books.google.it, ultima consultazione 20/07/2015); altri testi importanti sono: Syed Muhammad Naquib al-

Attas, The Mysticism of Hamzah Fansuri, University of Malaya Press, Kuala Lumpur 1970; G. W. J. Drewes and L. F. 

Brakel, The Poems of Hamzah Fansuri, Brill, Leiden - The Netherlands 1986. 
48

 Di tutti i poemi riporteremo il sistema di traslitterazione dei termini arabi e indonesiani così come sono trovati nella 

fonte di riferimento. 
49

 T. Christomy, Signs of the Wali: Narratives at the Sacred Sites in Pamijahan, West Java, ANU E Press, Camberra, 

2008, p. 96, (https://books.google.it, ultima consultazione 30/07/2015)  

https://books.google.it/
https://books.google.it/


16 

 

I 

 

«O miei figli di Adamo (anak Adam) 

Non dimenticate Colui che governa l’universo 

Non annegate nell’oceano del peccato 

così da poter essere amanti per tutto il giorno. 

 

Lasciate che il vostro amore sia indiviso 

e la vostra rinuncia del mondo non sia esitante (tiepida) 

Accendete la torcia di Muḥammad 

al fine di giungere presso il Signore del mondo. 

 

La religione di Muḥammad e veramente profonda 

Vivacemente irradia l’antico santuario (bayt al-ʻatȋq)
51

 

Indicativo della sua superiorità e della perfezione della sua via 

È così; ha convertito numerosi infedeli in fedeli 

 

L’antico santuario è conosciuto come la Kaʻba 

Il sito dell’infaticabile adorazione (Ibadat)
52

 

Come è ben conosciuto, (la Kaʻba) è situata sul suolo meccano 

Per servire come la direzione verso cui l’Islȃm si volge in preghiera 

 

Oh voi tutti che siete credenti 

Non recitate il Corano solo al tempo del calar del sole 

Ciò che è lecito e ciò che è proibito sono là pienamente rivelati 

Indicando chiaramente la via verso Dio 

 

Prendete il Corano come vostra guida 

Così da poter avere la bilancia (mȋzȃn) di Dio in vostro favore
53

 

Con la Legge (Šarȋʻat) come vostro avvocato 

                                                                                                                                                                  
50

 Si tratta di un’espressione poetica mistica araba, utilizzata da Fanzuri nel contesto dei suoi poemi. L’amore del 

mondo (Ḥubb al-dunyȃ) è in lingua araba uno stato costrutto (iḍȃfah) e viene qui inteso nel senso di attaccamento alla 

mondanità. Esso è in contrapposizione alla rinuncia del mondo (tark al-dunyȃ), sempre stato costrutto, che indica il 

distacco dalle cose materiali. Nel primo caso è meglio tradurre in italiano quel «del mondo» con «per il mondo»; nel 

secondo caso invece è meglio lasciare «del mondo», al fine di dare enfasi alla contrapposizione voluta da Fanzuri.  La 

devozione può essere intesa come l’essere religioso del credente, cioè la religiosità. Cfr. G. W. J. Drewes and L. F. 

Brakel, The Poems of Hamzah Fansuri…, p. 180. 
51

 Al-baȋt al-ʻatîq (lett. la casa antica) è un espressione araba utilizzata in riferimento all’antico santuario della Kaʻba 

(Q. XXII, 29, 33), (Poem I 3); cfr. G. W. J. Drewes and L. F. Brakel, The Poems of Hamzah Fansuri…, pp. 42-44.  

Su questo tema vedi: Afnan H. Fatani, « Kaʻba/al bayt al-ʻatīq», in O. Leaman (ed.), The Qur’ān. An Encyclopedia, 

Routeledge, New York, USA, pp. 336-338. (https://books.google.it, ultima consultazione 14/08/2015).  
52

 Il termine «Ibadat» è la traslitterazione in Malay del termine arabo ʻibȃdȃt, plurale di ʻibȃdah, che letteralmente 

significa “obbedienza con sottomissione”, nel senso teologico di obbedienza, sottomissione, devozione e amore verso 

Dio. In termini giuridici, ibȃdah indica il seguire gli insegnamenti e le pratiche islamiche; i comandi e le proibizioni 

della Legge islamica. In termini mistici, ibȃdah indica l’atteggiamento che viene dalla profonda unità tra cuore e 

ragione nell’interiorizzare il decreto divino contenuto nel Corano, nella Sunna e nella Šarȋʻa, come maturazione 

spirituale del credente. Questa, a nostro parere, è l’interpretazione che Fanzuri vuole dare al termine «Ibadat». Da qui, 

deriva la nostra traduzione più teologica e spirituale di «infaticabile adorazione». In generale, il termine ʻibȃdȃt viene 

usato per indicare i principi fondanti dell’Islȃm e il culto a Dio. Nella traduzione inglese, data da G. W. Drewes e F. L. 

Brakel, il termine assume il significato di “culto”, nel senso di «unflagging worship – infaticabile culto» (Poem I 4); cfr. 

G. W. J. Drewes and L. F. Brakel, The Poems of Hamzah Fansuri…, pp. 42-44. 
53

 Nell’originale in lingua Malay si usa il termine arabo mȋzȃn, che vuol dire “bilancia”. Si tratta qui del giudizio 

retributivo dell’ultimo giorno (Poem I 8); cfr. G. W. J. Drewes and L. F. Brakel, The Poems of Hamzah Fansuri…, pp. 

42-43.  

https://books.google.it/


17 

 

Vi andrà bene in entrambi i mondi 

 

Prendete coscienza dei vostri peccati 

Non siate mancanti nel promuovere le opere buone 

Cercate di conseguire l’essenza della preghiera rituale (ṣalȃt) 

Cosicché il vostro essere possa raggiungere l’unione (wȃṣil)
54

 con l’Essenza divina 

(Dhȃt)
55

». 

XX 

 

«L’Amato è nascosto (ghȃ’ib) all’aperto 

Egli (Dȃ’im - il Permanente)
56

 si sta nascondendo nella casa di colui che ricerca 

(letteralmente «di un ricercatore» - ṭȃlib - studente, ricercatore)
57

 

I suoi comandi sono estremamente imperativi 

Andare in cerca di Lui è obbligatorio (wȃjib) 

 

L’Amato non è un mago (sȃḥir) 

Egli appare apertamente all’esterno (ẓȃhir)
58

 

Vendendo l’arak
59

 in una coppa 

Da qui, l’amante (ʻȃshiq) diventa ebbro (sȃkir) 

 

Il suo dominio è colmo di veleno e di antidoto 

Il suo luogo è difficile da avvicinare e interamente recintato 

Con i suoi servi Egli è veramente misterioso 

Come potete rivolgervi a Lui molto tempo prima 

 

Il suo Messaggero arrivò molto vicino 

Egli portò una parola sull’obbedienza (ṭȃʻat)
60

 E si dimenticò di commettere azioni 

disoneste 

                                                 
54

 Il termine arabo wȃṣil (wȃṣilȗn gen./acc. wȃṣilȋn), significa “colui che ha raggiunto l’unione”; cfr. G. W. J. Drewes 

and L. F. Brakel, The Poems of Hamzah Fansuri…, pp. 42-44. 
55

 Il termine arabo dhȃt indica “essenza”. In questo caso, nel testo in lingua Malay, la parola è scritta in maiuscolo: 

Dhȃt, in riferimento a Dio, Essenza divina (Poem I 8); cfr. G. W. J. Drewes and L. F. Brakel, The Poems of Hamzah 

Fansuri…, pp. 42-43.  
56

 Il termine arabo usato da  Fanzuri è Dȃ’im  (il Permanente), come a indicare un attributo essenziale di Dio, cioè 

quello dell’eternità (Poem XX 1); cfr. G. W. J. Drewes and L. F. Brakel, The Poems of Hamzah Fansuri…, pp. 102-105. 
57

 Il termine arabo usato da Fanzuri è «ṭȃlib», che può indicare sia lo studente che il ricercatore. In entrambi i casi si 

sottolinea la profonda unità tra l’aspetto intellettuale e quello spirituale nella conoscenza, intesa come la “mendicanza di 

Dio”. Infatti, nell’esperienza mistica dell’amore di Dio, la conoscenza non è mai unicamente intellettuale, ma si 

accompagna a quella spirituale in una profonda unità tra fede e ragione. È indubbia per il Maestro spirituale la 

preoccupazione di non cadere in una forma di intellettualismo che porterebbe il credente a concepire la fede in Dio 

come una forma di gnosi (Poem XX 1); cfr. G. W. J. Drewes and L. F. Brakel, The Poems of Hamzah Fansuri…, pp. 

102-105.  
58

 La traduzione inglese del termine arabo ẓȃhir data da G. W. Drewes e F. L. Brakel è: «market», nel senso di apparire 

nel «mercato». Tenendo conto che Fanzuri usa un termine arabo col preciso scopo di indicare “l’esterno”, pensiamo che 

la traduzione inglese «market » non riesca a rendere bene il significato di ẓȃhir. Certamente il Nostro intende l’apparire 

dell’Amato nel mondo in tutta la sua chiarezza (Poem XX 2); cfr. G. W. J. Drewes and L. F. Brakel, The Poems of 

Hamzah Fansuri…, pp. 102-105.  
59

 Il termine arabo ʻaraq (عرق ) indica il latte di leone. Si tratta di una bevanda alcolica prodotta nella Mezzaluna fertile, 

soprattutto in Libano, Siria e Iraq. Essa è incolore e ha un gusto di anice. La sua gradazione va dai 30° ai 60°. 

Solitamente viene allungato con acqua e ghiaccio. Il termine in lingua Malay arak (traslitterazione dell’arabo ʻaraq), 

indica invece una bevanda inebriante ottenuta dalla fermentazione del riso (Poem XX 2); cfr. G. W. J. Drewes and L. F. 

Brakel, The Poems of Hamzah Fansuri…, pp. 102-105. 
60

 Il termine arabo ṭȃʻat è il plurale di ṭȃʻa (obbedienza). Nel testo originale, Fanzuri riporta la forma plurale come ad 

indicare “le obbedienze”.  È possibile che il Nostro si riferisse ai decreti divini, intesi come “obbedienze” e quindi lo 



18 

 

Il suo Messaggero funse da hulubalang
61

 

Costruendo strade per il traffico (la direzione) 

Non allontanatevi dentro terre paludose 

Così da poter raggiungere rettamente il cancello del recinto 

 

L’Amato ha molti servi 

I suoi cani stanno continuamente abbaiando forte 

Non deviate dai suoi comandi 

Cosi che i vostri sforzi giungano a felice conclusione 

 

Questo Amato desidera la vostra vita 

Questa è l’offerta che potreste portare 

Non siate impauriti delle lance javanesi 

Per paura che la gente rida di voi 

 

Cingete lo scudo di Aḥmad
62

 

E andate alla casa dell’Amato per vederlo 

Entrate nel recinto 

Per contemplare il vostro Amato». 

 

Su temi più inerenti al culto e senza dubbio in contrasto con una lettura più giuridica che mistica 

delle prescrizioni della Legge islamica, Fanzuri dichiarò che la preghiera e il digiuno, seppur 

importanti,  non erano indispensabili per essere considerato un pio musulmano; sostenne anche che 

la ¡alât, o preghiera rituale islamica, era un espediente pedagogico per poter raggiungere l’unità con 

Dio. 

Il suo discepolo Shams al-Dîn di Pasai (d. 1630), sviluppo le stesse idee del maestro, 

introducendo per la prima volta nel pensiero mistico di Sumatra l’intero sistema della dottrina detta 

wahdat al-wuÞûd, cioè i sette gradi dell’unità dell’essere. In effetti, Hamza Fanzuri si era limitato a 

concepire una forma più semplice della stessa dottrina. Secondo Shams al-Dîn, i  sette gradi 

dell’essere sono parte di una teoria cosmologica che spiega la relazione tra l’Assoluto e ciò che è 

relativo. In questo senso, il relativo è manifestazione esteriore e apparente dell’Assoluto. La 

nozione dei sette gradi dell’essere aiuta, nel processo graduale della conoscenza dell’essere, a 

comprendere la relazione tra l’Assoluto e ciò che è relativo, tra l’Uno e il molteplice.
63

  

Questa dottrina ripresa da mistici quali: Nur al-Dîn al-Rainiri e ‘Abd al-Ra’uf di Singkel 

venne rielaborata e purificata da espressioni esoteriche come “io sono Dio” oppure “il servo e il 

Signore non sono a parte (separati)”. Tali espressioni erano oggettivamente inaccettabili per 

l’ortodossia della religione islamica. Da qui, il pensiero mistico di Hamza Fanzuri e di Shams al-

Dîn venne adottato in forma più accettabile, sia dalla mistica di Sumatra che da quella di Java, 

grazie anche allo stabilirsi in entrambe le isole indonesiane della confraternita della Šattârîyah, che 

a partire dal XVII secolo favorì il più ampio processo di pacificazione tra esigenza giuridica e 

                                                                                                                                                                  
ponesse in forma plurale. G. W. Drewes e F. L. Brakel invece traducono con «about obedience» (circa l’obbedienza), 

intendendo l’insieme dei decreti divini, (Poem XX 4); cfr. G. W. J. Drewes and L. F. Brakel, The Poems of Hamzah 

Fansuri…, pp. 102-105. 
61

 In scrittura Jawi, il termine hulubalang indica la nobiltà militare appartenete ai principati malaysiani e indonesiani, e 

può essere tradotto con il termine “comandante”. Suo sinonimo può essere la parola paṇḍita (Indonesiano/Malay - 

pandeta),  si tratta di un termine sanscrito che vuol dire “sapiente”. ( جاوي  - Jȃwȋ: è l’alfabeto arabo utilizzato per 

scrivere la lingua Malay, da non confondere con la scrittura Javanese, conosciuta come Aksara Jawa o Hanacaraka. 

Jȃwȋ è l’aggettivo del nome arabo Jȃwah (جاوة), entrambi i termini vennero usati nell’antichità dagli arabi per indicare le 

popolazioni del Sud-Est asiatico e in particolar modo quelle provenienti da Javadwipa – antico nome dell’attuale Java.),  
62

 Riferito al Profeta Muḥammad. 
63

 Cfr. T. Christomy, Signs of the Wali…, p. 96.  



19 

 

pensiero mistico islamico.
64

 Altro importante scriba e mistico fu Nur al-Dîn al-Rainiri
65

, nativo di 

Rander nella zona di Gujarat, che visse alla corte dei sultani Iskandar Muda (1607-1636) e Iskandar 

Thânî (1636-1641). Egli apparteneva alla corrente di pensiero tradizionalista e predicava un Islâm 

ortodosso, enfatizzando gli aspetti escatologici. Al-Rainiri fu uno strenuo oppositore di Hamza 

Fanzuri, criticando sia la sua dottrina esoterica e mistica sia la dottrina della wuÞûdîya, ma fu anche 

contrario alla rilettura e rielaborazione del pensiero di Fanzuri, ad opera del discepolo Shams al-

Dîn. Utilizzando la stessa metafora di Fanzuri: Luce = Creatore e ombra = creatura, per descrivere 

la relazione tra Creatore e creatura, egli sostenne che il mondo era l’ombra e, allo stesso tempo, 

l’ombra di Dio e che la realtà era la manifestazione esteriore e apparente dell’Assoluto. Quindi la 

realtà era l’ombra dell’Ultimo, nel senso del definitivo, cioè Dio. La differenza tra i due tocca il 

concetto di “ombra”. Per Fanzuri, l’ombra era la logica conseguenza della Luce; non era creata, ma 

proiettata. Per al-Rainiri, l’ombra era creata dall’Ultimo, cioè da Dio. Nel suo catechismo al-Rainiri 

scrive: 

 

«Se il ṣûfȋ fa una comparazione tra ḥaq taʻâlâ (il vero, che Egli sia esaltato!) e il genere 

umano (wujud makhluk - l’essere creatura), non vi è veramente parallelo tra wuğûd ḥaq 

taʻâlâ  (l’esistente del vero, che Egli sia esaltato!) e Dio. Questo viene spiegato dal maestro 

del al-insân al Kâmil (l’uomo perfetto) […] se tu possiedi la qualità di ḥaq taʻâlâ tu non 

esisterai come uomo, ma diverrai l’ ḥaq taʻâlâ. L’ ḥaq taʻâlâ è l’ ḥaq taʻâlâ, ma tu sei un 

uomo (non Lui). Il significato di questa parola è che il wuğȗd ḥaq taʻâlâ non è mai incarnato 

(nel senso di “essere nel corpo”), nel genere umano e il genere umano non è la 

manifestazione del wuğûd ḥaq taʻâlâ ».
66

     

 

In al-Rainiri, l’Ultima realtà, identificata con il wuğûd ḥaq taʻâlâ (l’esistente del vero, che Egli sia 

esaltato!), non può mai essere manifestato nella realtà; né tanto meno la creazione può essere 

manifestata nell’Ultima realtà: 

 

«Ora, dell’Essenza (Dio), non può essere detto che è incarnata nella creazione e della 

creazione non può essere detto che è incarnata nell’Essenza (Dio)».
67

 

 

Ultimo importante scriba che ricordiamo fu il giudice e mistico ‘Abd al-Ra’uf  al-Singkel (1615-

1693),
68

 che ritornò ad Aceh dopo un periodo di studio speso in Arabia. Egli diede 

un’interpretazione più ortodossa della dottrina dell’emanazione della wuÞûdîya, ottenendo prestigio 

e autorevolezza per la sua testimonianza di vita spirituale. Egli non si schierò né con le tesi di 

Hamza Fanzuri, né con quelle di Nur al-Dîn al-Rainiri. Evitò quindi di cadere in una disputa 

teologica che ebbe gravi conseguenze politiche, sia sotto il regno del sultano Iskandar Muda, sia 

sotto il regno del sultano Iskandar Thânî. Al-Singkel evitò di ottenere dal sultano Iskandar Thânî la 

condanna di Nur al-Dîn al-Rainiri, ma ne prese l’incarico di consulente  per le questioni teologiche 

e giuridiche. Infatti, sotto il sultano Iskandar Muda, al-Rainiri tentò di far condannare, con poco 

successo, la dottrina della wuÞûdîya e, cadendo invece in disgrazia sotto il sultano Iskandar Thânî, 

lo stesso al-Rainiri dovette lasciare l’Indonesia ed emigrare nella regione di Gujarat. Da quel 

momento in poi, la dottrina della wuÞûdîya divenne parte integrante del pensiero mistico 

malaysiano e indonesiano.  

Dopo la sua morte,‘Abd al- Ra’uf al-Singkel fu venerato come un santo in tutto l’Arcipelago 

malaysiano e indonesiano, e anche oggi molti musulmani provenienti da tutto il Sud-est asiatico 

visitano la sua tomba. 

                                                 
64

 Cfr. T. Christomy, Signs of the Wali…, p. 98-99. 
65

 Cfr. M. van Bruinessen, «The Origins and Development…, pp.7-8. 
66

 Cfr. T. Christomy, Signs of the Wali…, p. 97. 
67

 Cfr. T. Christomy, Signs of the Wali…, p. 97. 
68

 Cfr. M. van Bruinessen, «The Origins and Development…, p. 8. 



20 

 

La dottrina mistica della wuÞûdîya: considerazioni filologiche e teologiche  
WuÞûdîya, è il termine arabo che indica la dottrina dell’emanazione della “Essenza divina”, 

conosciuta nel Sud-est asiatico col nome di Martabat tujuh (Malay). Essa viene chiamata anche la 

“dottrina dei sette gradi”, che segue il pensiero mistico di Ibn al-‘Arabȋ (d. 638 H./1240). La 

wuÞûdîya si riferisce probabilmente al concetto di wuÞûd, termine filosofico islamico che significa 

“essere”, riferito alla forma nominale mawÞûd (ciò che è fondato, o ciò che esiste). Il masdar 

(infinito del verbo) wuÞûd, viene usato come nome astratto per indicare “l’esistenza”.  

Nel misticismo islamico wuÞûd è un termine tecnico utilizzato quasi esclusivamente come 

nome verbale: waÞd, wiÞdâ, derivato dalla radice verbale wa-Þa-da (trovare, o fare esperienza). 

Entrambi i significati del termine, quello filosofico e mistico, sono presenti nel pensiero di Ibn al-

‘Arabî, che insieme ai suoi discepoli, divenne famoso come il più grande sostenitore del concetto 

della “unità dell’essere” (wahdat al-wuÞûd). Secondo Ibn al-‘Arabî, l’Essenza divina e la realtà 

sono “Uno”. Questo ha come conseguenza che la realtà, come insieme di tutto, è l’emanazione 

dell’Essenza divina, che è in se stessa inconoscibile, ma che diventa conoscibile attraverso le sue 

emanazioni, costituenti l’universo. Il genere umano è un microcosmo, o somma delle 

manifestazioni divine. Pertanto, discendendo dall’Essenza divina alla realtà, ci sono dei gradi o 

stadi d’essenza, che sono le manifestazioni dell’assoluta Essenza divina. La dottrina della wuÞûdîya 

riprese questo pensiero mistico e l’adattò alla sua teoria dei sette gradi di emanazione dell’Essenza 

divina. Come già detto, la confraternita ¡ûfî della Šattârîya fu il medium attraverso cui le idee 

metafisiche di tale corrente mistica dell’Islâm e le classificazioni simboliche basate sulla dottrina 

della wuÞûdîya, giunsero a Sumatra e a Java e divennero parte delle credenze popolari javanesi.   

 

Da questa breve esposizione della mistica islamica, che volutamente ha limitato il campo 

d’indagine a solo alcuni ambiti geografici della spiritualità musulmana, possiamo trarre un 

importante insegnamento che ci può aiutare a comprendere il fattore religioso, inteso in senso 

generale, non solo dal punto di vista storico, fenomenologico, teologico, giuridico e sociale. La 

religione è senza dubbio un’esperienza spirituale, che descrive l’accadere di Dio nella storia umana. 

Essa è quindi un avvenimento, cioè il manifestarsi di Dio nel mondo al punto di coinvolgere i 

popoli, le loro culture, la loro storia, in un percorso di svelamento continuo del destino dell’uomo 

nella relazione con il suo Creatore. Ed è quindi normale, proprio a partire dall’esperienza spirituale, 

il constatare quanto Dio instilli nell’uomo il desiderio di Lui, cioè la continua ricerca dell’Assoluto, 

vissuta dal credente come mendicanza dell’amore di Dio. Nell’Islȃm questa ricerca di Dio era 

contemplata in termini espliciti nell’esperienza mistica di coloro che nell’esercizio del culto e della 

legge ne comprendevano il contenuto più puro, cioè la “vicinanza” di Dio all’uomo. Probabilmente 

questa vicinanza poteva essere espressa evitando termini equivoci e comportamenti bizzarri, 

espressione questi di esperienze esoteriche vissute a volte al limite del comprensibile e quindi 

difficili da inserire nell’ambito dell’ortodossia islamica. Tuttavia, non possiamo non riconoscere la 

sincerità e la bontà di queste esperienze che hanno definito nel tempo quel passaggio fondamentale 

dall’Islȃm, inteso come la religione formale, concentrata intorno al culto e alla legge, all’ȋmȃn, cioè 

la religione intesa come espressione di una fede, assimilata, approfondita e pregata. La mistica 

islamica ha quindi avuto il merito di ridare all’Islȃm quella dimensione spirituale, fondamentale al 

superamento di un esasperato legalismo entro cui la religione si era spesso trincerata, al fine di 

salvaguardare l’ortodossia e l’ortoprassi.  

Ancora oggi la dimensione mistica musulmana vuole riproporre l’approccio spirituale come 

vera chiave ermeneutica d’interpretazione delle fonti islamiche, ma soprattutto vuole riportare 

l’Islȃm alla sua radice più profonda: l’esperienza dell’amore di Dio per la sua creatura. In tempi 

moderni come quelli attuali, in cui l’Islȃm presenta un volto violento, legato al fondamentalismo 

fanatico, espressione questo di un legalismo esasperato e di un appiattimento culturale senza 

precedenti, la dimensione spirituale deve riprendere i suoi spazi di dialogo tra Dio e l’uomo nel 

dibattito tra religione islamica e modernità, tra Islȃm e culture. Un tale impegno può essere assunto 

solo da persone che, coscienti della posta in gioco, cioè il futuro dell’Islȃm, denunciano, a rischio 



21 

 

della propria vita, la perdita di spiritualità, sia nell’interpretazione del Corano e della Sunna, che 

nella pratica del culto e della Šarî‘a. Temi, questi, senza dubbio scottanti, ma non privi di 

fondamento per quel dialogo tra fede e cultura così necessario in un mondo sempre più diretto a 

ridurre l’esperienza religiosa a un fatto soggettivo e quindi privato, non più escluso dall’orizzonte 

dell’umano, ma ridotto alla sua misura delle cose. Ma questa, come sappiamo, è un’altra storia…   

 

 

 
Curriculum vitae (breve) 

 

Il Dr. p. Paolo Nicelli, missionario del Pontificio Istituto Missioni Estere (PIME) e Dottore della Biblioteca 

Ambrosiana, è vissuto negli Stati Uniti d’America e per diversi anni nelle Filippine, a contatto con le comunità 

musulmane della regione di Zambonga del Sur e a Zamboanga City (Isola di Mindanao). Ha lavorato come parroco 

nelle diocesi di Pagadian e Ipil e come direttore del Silsilah Dialogue Institute di Zamboanga City. Ha viaggiato in 

diversi paesi islamici, soprattutto in Algeria, Egitto, Palestina, Turchia, Malaysia e Indonesia. Ha conseguito il 

Baccalaureato in Sacra Teologia, presso il Seminario Teologico Internazionale del PIME, affiliato alla Pontificia 

Università Urbaniana di Roma; una licenza in islamologia presso il Pontificio Istituto di Studi Arabi e Islamistica 

(PISAI) a Roma, dal titolo: The First Islamization of the Philippines. From the 13th Century up to t he 19th Century), 

oltreché la licenza e il dottorato in Missiologia presso la Pontificia Università Urbaniana di Roma, con una tesi dal 

titolo: La riforma islamica (Iṣlâh) a confronto con la modernità: Dialogo tra Islâm e Occidente. Attualmente è stato 

nominato Dottore incaricato e Segretario della Classe di studi africani presso la Biblioteca Ambrosiana, con incarichi di 

ricerca sia sul mondo arabo cristiano e musulmano, sia sull’Islȃm nel Sud-Est asiatico. Lavora nelle relazioni islamo-

cristiane in Italia, come membro della Commissione Diocesana per l’Ecumenismo e il Dialogo dell’Arcidiocesi di 

Milano. P. Nicelli ha insegnato Storia delle società islamiche presso l’Università Cattolica del Sacro Cuore di Milano e 

insegna Teologia dogmatica, Missiologia, Dialogo interreligioso e Islamologia presso Il Seminario Teologico 

Internazionale del PIME a Monza; Islamologia presso l’Istituto Superiore di Scienze Religiose di Milano. Ha 

pubblicato: The First Islamization of the Philippines. From the 13th Century up to t he 19th Century, Silsilah (2003); 

L’Islâm nel Sud-est asiatico, Lavoro (2007); Islâm e modernità nel pensiero riformista islamico, San Paolo (2009);  Al-

Ghazâlî, pensatore e maestro spirituale, Jaca Book (2013); Paolo Nicelli - ‘Abdel Sabur Turrini (a cura di), Pluralità 

nell’unità. Il dialogo islamo-cristiano dall’Estremo Oriente all’Occidente, Centro Ambrosiano, (2013); Paolo Nicelli et 

alii (a cura di), Le Sacre Scritture e le loro interpretazioni. L’Enciclopedia dei Fratelli della purità, Biblioteca 

Ambrosiana - Bulzoni Editore (2015).  Ha pubblicato anche diversi articoli per riviste specializzate, per periodici 

missionari e quotidiani. Partecipa a diversi dibattiti televisivi e radiofonici sulle missioni cristiane nel mondo e sul 

rapporto tra Islâm e mondo moderno. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

      

 


