
 1 

ALCUNI ASPETTI DI TEOLOGIA ISLAMICA 

La Mu‘tazila e il suo impatto sul pensiero riformista moderno: 

il caso di Mu|ammad ‘Abduh 

 

1- La scuola teologica della Mu‘tazila e l’utilizzo delle discipline razionali 

         Considerata la prima scuola di teologia musulmana (‘ilm al-kalâm),1 organicamente 

strutturata, la scuola della Mu‘tazila2 fu fondata a Ba¡ra all’inizio del II secolo (H.) da Wâ¡il ibn 

‘A¥â’ e ‘Amr ibn ‘Obayd, conoscendo il suo periodo di maggior splendore durante il III secolo (H.), 

con i grandi pensatori quali, Abû Hodhayl al-‘Allâf e Nazzâm. In poco tempo, grazie 

all’insegnamento dei mu‘taziliti, la teologia della Mu‘tazila raggiunse quasi tutte le regioni 

dell’Impero ‘abbâsside. Questa scuola si distinse per l’audacia della sua dottrina e per il coraggio 

dei suoi discepoli nel confrontarsi con l’influenza delle culture dei popoli conquistati e nel cercare 

di ridurre la frammentazione tra le sette musulmane.
3
 Proprio per questo motivo, i mu‘taziliti 

cercarono l’appoggio dell’autorità costituita, i califfi, al fine di imporre il loro metodo 

d’interpretazione della tradizione, ottenendo però la forte opposizione del popolo e dei 

tradizionalisti che li costrinse, dopo un breve periodo di splendore, ad essere condannati da quegli 

stessi califfi da cui essi cercavano il sostegno. Paladina delle tesi tradizionaliste fu la scuola 

                                                 
1
 Su questo tema vedi: R. Caspar, Le renouveau du Mo‘tazilisme, in Mlanges de l’Institute Dominicain d’Etudes 

Orientales du Caire (MIDEO), n. 4, Caire 1957, 141-201. Questo articolo e importante, perché presenta le linee 

fondamentli del pensiero classico della corrente teologica della Mu‘tazila, con in più le varie tappe del suo 

rinnovamento e la sua influenza sul pensiero dei riformatori moderni, primo tra tutti: Mu|ammad ‘Abduh (1849-1905). 

Lo stesso vale per un’altro studio: L. Gardet et M. M. Anawati, Introduction a la théologie musulmane, essai de 

théologie comparée, Librairie Philosophique J. Vrin, Paris, 1970, 39-93, che presenta in termini comparativi il pensiero 

teologico mu‘tazilita e quello aš‘arita. Altri studi importanti sono: H. Laoust, Les schismes..., 127-131; 185-187; H. S. 

Nyberg, «al-Mu‘tazila», in Sh. EI, Koninklijke Brill, Leiden, 1991, 421-427; W. Montgomery Watt, Islamic Philosophy 

and Theology. An Extended Survey, The University Press, Edinburgh 1997, 46-55. L’autore critica l’articolo di EI-1 

sulla Mu‘tazila (vedi H. S. Nyberg in Sh. EI), giudicandolo datato in alcuni aspetti, soprattutto per le congetture che 

indicano i mu‘taziliti delle origini come i propagandisti della politica degli ‘Abbâssidi; tesi che, secondo W. 

Montgomery Watt, deve essere rigettata (55). D. Gimaret, «Mu‘tazila», in EI-2, VII, English Edition, Koninklijke Brill, 

Leiden 1993, 783-793. Questo articolo contiene un’estesa bibliografia. 
2
 Vi è discussione sull’origine del termine Mu‘tazila. Tuttavia, la tesi più accreditata sia in ambito musulmano che in 

quello occidentale è quella che sostiene che i  mu‘taziliti sono coloro che professano la dottrina dell’i‘tizâl (essersi 

ritirati), o meglio la dottrina dello «stato intermedio» tra la fedeltà e l’infedeltà. 

         Dalla radice verbale ‘ – z – l (rimuovere, mettere da parte, isolare, ritirare), deriva il termine mu‘tazila (coloro che 

si sono ritirati). Ci riferiamo all’episodio, storicamente accettato da musulmani e ocidentali, riportato da al-Šahrastânî, 

che pone le origini della Mu‘tazila al tempo della formazione del circolo di ðasan al-Ba¡rî (d.110 H./728). Quando ad 

al-Ba¡rî fu chiesto se il peccatore grave doveva essere considerato un fedele o un infedele, egli esitò nel rispondere. Un 

altro teologo dello stesso circolo, Wâ¡il ibn ‘A¥â’ rispose affermando che il peccatore grave non doveva essere 

considerato né un fedele, né un infedele, ma come un individuo che vive in uno stato intermedio (manzila bain al-

manzilatayn – o posizione tra le due posizioni). Tale affermazione diede origine a una discussione che portò Wâ¡il a 

lasciare il circolo con alcuni suoi sostenitori, costituendo un altro circolo separato da quello di al-Ba¡rî, il quale affermò 

che Wâ¡il e i suoi discepoli si erano ritirati (i‘tazala) da loro. Cfr. W. Montgomery Watt, Islamic Philosophy and 

Theology..., 47. Idem, The Formative Period of Islamic Thought, Oneworld Publications, Broadway Rockport, MA – 

USA  1998, 209-211. 
3
 Cfr. R. Caspar, Le renouveau..., 141. 



 2 

teologica aš‘arita,4 che, rivale della Mu‘tazila, rifiutò le tesi di quest’ultima dichiarandole 

innovazioni (bid‘a), e discreditando la sua dottrina fino al punto di considerarla una vera e propria 

eresia, contraria alla tradizione islamica.  

I teologi mu‘taziliti definivano la loro come la dottrina della giustizia e della unicità divina (al-‘adl 

wa-l-taw|id), da formularsi in cinque tesi fondamentali.
5
 Questa sintesi non era frutto di regole 

messe a priori, da cui far derivare i comportamenti morali per i credenti, ma era il risultato delle 

riflessioni teologiche, fatte a partire dalle domande che venivano poste dai credenti, a cui i teologi 

mu‘taziliti cercavano di rispondere. Essi si ispiravano ad alcuni principi generali, i quali dovevano 

essere interpretati nei singoli casi, attraverso il metodo razionale dell’iÞtihâd. Vediamo ora in 

sintesi le cinque tesi (o principi) della dottrina mu‘tazilita: 

1. Il rigido monoteismo islamico, fondato sulla stretta unicità di Dio, che nega in termini 

assoluti l’esistenza di qualsiasi altra divinità che non sia Dio stesso, oltreché l’apparenza 

della molteplicità all’interno del Dio unico. Gli attributi divini sono puramente indentificati 

con l’essenza divina, tantoché gli atti divini ad extra sono creati. Dio conosce ogni cosa 

attraverso una conoscenza eterna che si identifica con la sua propria essenza. Dio parla 

all’umanità attraverso il Qur’ân, che viene considerato creato, perchè atto di Dio. 

2. Dio è giusto (al-‘adl), poiché egli è la pienezza della bontà, teso solo a fare il bene delle sue 

creature. Egli non può dunque fare il male in quanto non è malvagio, ma è benevolente 

verso tutti. Il male è solo opera degli uomini che sono i creatori e gli autori delle loro azioni. 

Da qui si deduce che gli uomini sono persone libere, poichè possono scegliere di compiere 

un’azione buona o una cattiva. 

3. Dio ricompensa i buoni e punisce i cattivi. Egli è legato alla sua promessa, al suo giudizio 

sull’operato dell’umanità. Egli non può perdonare un musulmano colpevole di un peccato 

                                                 
4
 La scuola teologica ‘aš‘arita si ispira al pensiero del suo fondatore Abû al-ðasan ‘Alî ibn Ismâ‘îl al-Aš‘arî (837-935), 

originario di Ba¡ra, che dedicò la sua vita alla difesa del dogma sunnita, secondo l’interpretazione |anbalita. Al-Aš‘arî 

entrò in piena polemica con la corrente mu‘tazilita, divergendo nei seguenti punti: 1) Egli sosteneva che il Qur’ân fosse 

«increato», essendo la vera Parola di Dio, e che, al pari degli altri attributi divini, il Libro sacro fosse eterno e distinto 

dall’essenza di Dio; 2) Circa le espressioni antropomorfiche presenti nel Qur’ân, al-Aš‘arî insisteva che queste 

dovessero essere accettate, senza specificare il come (bi-lâ khaf). I mu‘taziliti sostenevano invece che quando, per 

esempio, il Qur’ân parlava della «mano di Dio», tale espressione dovesse essere letta metaforicamente col significato di 

«grazia di Dio»; 3) Al-Aš‘arî insisteva sul fatto che i riferimenti escatologici coranici dovevano essere considerati a 

partire da come essi stessi si presentavano nel testo. Tali riferimenti non erano delle metafore. Un esempio può essere 

l’interpretazione mu‘tazilita della visione di Dio in Paradiso da parte dei fedeli. I mu‘taziliti, contrariamente agli 

aš‘ariti, pensavano che i musulmani dovessero intendere tale visione metaforicamente, come la «conoscenza di Dio nel 

proprio cuore», dal momento che per loro il cuore era la sede della conoscenza. Nel caso di un altra espressione 

coranica: «Al loro Signore miranti» (Q. 75,23), al-Aš‘arî sosteneva che la frase dovesse essere interpretata letteralmente 

come «mirare», nel senso di ammirare, senza specificare il come; 4) Al-Aš‘ari rigetto completamente la dottrina 

mu‘tazilita del libero arbitrio, che attribuiva all’uomo la capacità di compiere liberamente un atto e l’opposto di questo. 

Egli sosteneva invece la dottrina della acquisizione (kasb, iktisâb), secondo la quale è Dio che crea gli atti umani; gli 

uomini possono solo acquisirli. Gli uomini hanno solo una «sembianza di possesso» dei loro atti. Cfr. W. Montgomery 

Watt, Islamic Philosophy and Theology..., 64-66.   
5
 Cfr.W. Montgomery Watt, Islamic Philosophy and Theology..., 48-52. 



 3 

grave, il quale morendo non si pente. Tale musulmano andrà all’inferno, ma la sua pena sarà 

più lieve di quella degli infedeli. La sola fede non è sufficiente a salvare il peccatore se le 

sue opere sono malvagie.  

4. Il musulmano colpevole di un peccato grave non è né un credente, né un infedele, ma vive in 

una situazione intermedia. Egli vive nel mondo come membro della comunità musulmana. 

5. È dovere di ogni musulmano fare osservare il bene e difendere dal male (al-‘amr bi-l-ma‘rûf 

wa-l-nahi ‘an al-monkar). I musulmani useranno la persuasione e il rimprovero e se 

necessario la forza, verso quelle autorità che abbandonano la retta via. 

Ciò che a prima vista emerge dalla formulazione di queste tesi è il fatto che esse hanno come 

sorgente d’ispirazione la rivelazione coranica, seguendone le linee fondamentali: 1) l’Unicità 

divina; 2) Il giudizio e la retribuzione secondo le opere compiute, 3) La chiamata alla responsabilità 

personale nell’esercizio della libertà. Tutto viene però sottomesso all’uso della ragione, da 

esercitarsi come ultimo giudice nella scelta per il bene o per il male.  

         I problemi che sorsero a partire da queste tesi non furono pochi. Tra tutti il più immediato fu 

l’apparente contraddizione di alcuni testi coranici rispetto alle tesi rigorosamente dedotte. In questo 

caso i mu‘taziliti ribadirono l’importanza di interpretarli allegoricamente, per poterli poi applicare 

alle singole situazioni attraverso il metodo razionale. Diverso fu il caso di quegli ðadîth che erano 

in contraddizione con le cinque tesi; essi dovevano essere semplicemente negati. Il principio 

ispiratore di tale metodo interpretativo stava nel fatto che se Dio aveva creato l’umanità e il mondo, 

lo aveva fatto per un motivo ben preciso: il bene delle creature. Egli era quindi tenuto a fare solo il 

bene, che doveva essere retribuito secondo i meriti e i demeriti. Questi ultimi, dipendevano dunque 

non dalla predestinazione ma dalla libertà umana. Diversamente, Dio sarebbe entrato in 

contraddizione con se stesso, poiché sarebbe andato contro il suo scopo principale: fare il bene. Egli 

non poteva dunque avere parte alle azioni umane, in particolar modo quelle cattive. Qui solo l’uomo 

era responsabile delle sue azioni, in quanto egli solo era il creatore dei suoi atti.
6
 La problematica 

che la Mu‘tazila affrontò fin dal suo nascere fu il dialogo-confronto tra il pensiero islamico e quello 

filosofico greco. I mu‘taziliti ritenevano che l’incontro culturale di reciproca conoscenza tra le due 

civiltà, quella islamica e quella greca, fosse importante se non vitale per l’evoluzione del pensiero 

teologico musulmano. Da questo incontro la Mu‘tazila comprese l’importanza dell’uso della 

ragione, al fine di combattere le religioni e le ideologie quali: il giudaismo, il cristianesimo, il 

dualismo e il materialismo (dahirîya). Esse utilizzavano le discipline razionali per sostenere le 

proprie argomentazioni nelle dispute con le altre tradizioni religiose. Per sostenere il confronto, la 

Mu‘tazila trovò nella filosofia greca quei metodi razionali che l’aiutarono a provare la veridicità 

                                                 
6
 Cfr. R. Caspar, Le renouveau..., 145. 



 4 

delle sue tesi di fronte alle domande e ai dubbi dei neo-convertiti all’islâm. Infatti, questi ultimi 

cominciarono a chiedere conto delle affermazioni dei mu‘taziliti, sollecitati anche dalla tendenza a 

introdurre nella nuova fede, l’islâm, degli elementi provenienti dalle loro antiche credenze, 

giungendo a una sorta di comparativismo e relativismo religioso. Per evitare questo rischio la 

Mu‘tazila doveva andare oltre la semplice interpretazione e applicazione letterale dei decreti divini 

e aprire a una riflessione e a una speculazione sul credo islamico. In altri termini, bisognava dare 

ragione ai neo-convertiti della fede islamica, senza limitarsi all’applicazione meccanica dei decreti 

divini.  

         I mu‘taziliti accettarono questa sfida cercando di fare dell’islâm non solo una religione fondata 

sulla legge, ma anche una religione con uno spessore filosofico e teologico che potesse difendere 

razionalmente le proprie tesi attraverso un dialogo-confronto apologetico con i rappresentati delle 

altre religioni: difesa dell’islâm nel rifiuto delle tesi dell’avversario sul terreno delle sue stesse 

argomentazioni razionali. Da qui crebbe il desiderio per lo studio delle opere dei greci, che portò 

alle traduzioni che vennero fatte sotto il califfo al-Ma’mûn (d. 218 H./833), col fine preciso di 

imparare e di assumerne il metodo dialettico da usare durante le controversie filosofiche e 

teologiche. Secondo R. Caspar, più che paladini del pensiero liberale all’interno dell’islâm,7 i 

mu‘taziliti divennero i paladini della riforma islamica: cavalieri della fede in quanto veri cavalieri 

della ragione, che spinti dalla curiosità del sapere, si lanciarono nella ricerca sperimentale e nello 

studio della metafisica.
8
 Per questa loro apertura alla speculazione e ai metodi razionali della 

filosofia greca, ma anche per lo spirito riformista contro una tradizione islamica statica, troppo 

preoccupata ad interessarsi dell’esegesi coranica, della collezione degli ðadîth e della casuistica 

legale, i mu‘taziliti furono attaccati dai tradizionalisti (mo|addithûn). Questi ultimi rimasero fedeli 

alla lettera del Qur’ân, rimettendo solo a Dio la soluzione di ogni problema umano, senza dare una 

spiegazione esauriente di quanto contenuto negli articoli della fede. L’accusa mossa ai mu‘taziliti fu 

quella di voler innovare la fede islamica attraverso una serie di messe in discussione di quella che 

era la prassi fino ad allora accettata. Uno dei punti forse più discussi fu l’atteggiamento ipercritico 

di alcuni mu‘taziliti, tra cui lo stesso Nazzâm, il quale accusava i Compagni del profeta di 

«falsificazione» e di fabbricazione di alcuni ðadîth, fino al punto da mettere in discussione la 

                                                 
7
 Interessante in questo senso è il giudizio che W. Montgomery Watt dà della scuola teologica della Mu‘tazila. Egli 

critica fortemente alcuni studiosi Europei che considerano i mu‘taziliti come i promotori del pensiero liberale all’interno 

dell’islâm: «They were not free-thinkers but quite definite Muslims, even if they indulged in speculations in some 

points; and, far from being liberal in outlook, they were behind the unhappy episode of the “Inquisition” in the ninth 

century. In other ways, too, their theological views were linked with the politics of the day. Finally it was realized that 

some at least had been zelous apologists for Islam towards members of other religions. the Mu‘tazilites who attracted 

the European scholars and who were important in the history of Islamic theology were those who were involved in the 

process of bringing Greek conceptions into the discussions of Islamic dogma, that is, in the first elaboration of the 

discipline of Kalâm», W. Montgomery Watt, Islamic Philosophy and Theology..., 46.   
8
 Cfr. R. Caspar, Le renouveau..., 146. 



 5 

perfezione letteraria del Qur’ân stesso. Così facendo Nazzâm e i mu‘taziliti urtarono la sensibilità 

popolare, provocando la reazione dei tradizionalisti, spiazzati dalla loro sottile dialettica. 

         Il tema che però portò lo scontro al suo apice fu senza dubbio la questione della creazione del 

Qur’ân. Secondo i mu‘taziliti, la Parola di Dio è creata, come tutte le sue azioni ad extra. Da qui 

deduttivamente essi conclusero che se il Qur’ân era la Parola di Dio, esso doveva essere creato in 

quanto azione ad extra di Dio. I tradizionalisti consideravano invece la Parola di Dio come increata 

e la veneravano in quanto tale. Essi consideravano il Qur’ân la realtà più grande dopo Dio che si 

poteva trovare e pertanto non potevano accettare che se ne facesse una semplice creatura. Dal canto 

loro i mu‘taziliti tacciarono di oscurantismo la posizione dei tradizionalisti che consideravano 

divino e increato tutto ciò che era contenuto nel Qur’ân, anche la carta e l’inchiostro. Tale credenza 

è ancora oggi presente in alcune correnti tradizionaliste e porta a dire che se un non-musulmano 

tocca il Libro sacro, la sua azione viene giudicata un sacrilegio.  

         La controversia tra mu‘taziliti e tradizionalisti divenne insanabile e coinvolse anche le masse, 

diventando una questione politica e di potere. Il califfo teologo ‘abbasside al-Ma’mûn si rivolse ai 

governatori delle provincie, attraverso alcune lettere dove sosteneva con argomentazioni coraniche 

la dottrina della creazione del Qur’ân. Egli intimò a questi stessi di implementare la dottrina 

mu‘tazilita nei loro distretti amministrativi, perché diventasse la dottrina ufficiale del califfato. Tale 

ordinanza portò all’istituzione di un esame (mi|na) sulla fedeltà dei teologi, dei filosofi e dei 

giudici, i quali furono esaminati circa la  purezza della loro fede. In caso non fossero stati in linea 

con il pensiero mu‘tazilita, sarebbero stati perseguitati, affrontando in qualche raro caso anche la 

morte. Lo stesso campione della corrente tradizionalista: A|mad ibn ðanbal, fu flagellato e esiliato.  

         Con il terzo successore di al-Ma’mûn, il califfo Motawakkil, la mi|na fu abbandonata, con la 

coseguente condanna della dottrina della creazione del Qur’ân. Il califfo chiuse definitivamente il 

regime politico mu‘tazilita nel 232 H./846, con un primo editto, a cui ne fecero seguito altri due, 

che vietavano di discutere la dottrina della creazione del Qur’ân, lasciando però in carica il giudice 

mu‘tazilita A|mad ibn abî Do’âd, il principale responsabile della mi|na. In seguito, nel 234 H./848 

il califfo ordinò che coloro che erano stati esaminati e i tradizionalisti riprendessero le loro attività 

giuridiche e teologiche, interrotte per via dell’applicazione della mi|na. In fine, nel 237 H./851, 

Motawakkil si dchiarò contrario alla dottrina mu‘tazilita, deponendo il giudice A|mad ibn abî 

Do’âd e riabilitando il campione del tradizionalismo A|mad ibn ðanbal. A seguito di questi 

avvenimenti, le sorti politiche della Mu‘tazila cambiarono, ma quelle teologiche rimesero pressoché 

immutate. Anche se limitata nella sua azione, la Mu‘tazila rimase viva a livello di circoli ristretti 

(maÞâlis) dove si continuò a parlare della sua dottrina, nonostante il decreto di divieto del 232 

H./846. Ad ogni modo, quello che poteva essere il possibile tentativo di riforma della tradizione 



 6 

islamica, attuato dalla Mu‘tazila, attraverso la rivalutazione della ragione e l’uso dei metodi 

dialettici razionali nell’interpretazione del Qur’ân e della Sunna, si dimostrò essere in realtà un 

attacco apologetico a tutto ciò che non sosteneva la dottrina mu‘tazilita. Il risultato più grave fu il 

giudizio negativo dei tradizionalisti verso il metodo mu‘tazilita di apertura alla conoscenza del 

pensiero filosofico greco, che venne tacciato di «innovazione». Per rompere questo pregiudizio fu 

necessario in seguito un teologo e mistico della portata di al-Ghazâlî (d. 1111), il quale operò una 

sintesi tra tradizione, filosofia e mistica al fine di beneficiare di una teologia che potesse integrare 

nel proprio metodo i ricchi apporti del pensiero greco. Solo a partire dal XIX secolo, sotto l’influsso 

della rinascita islamica (nahÿa), e della cultura scientifica e tecnologica moderna proveniente 

dall’Europa, le idee mu‘tazilite ritornarono ad essere in parte riconsiderate, soprattutto per la 

rivalutazione del metodo dell’iÞtihâd nell’interpretazione del Qur’ân e della Sunna. Le posizioni 

troppo rigide della teologia tradizionale che condizionava lo stesso approccio ai problemi della 

modernità, non si rivelò più soddisfacente nel rispondere alle domande poste nel campo della 

giurisprudenza e della teologia, dalle nuove generazioni. Da qui il bisogno di voler rivalutare il 

ragionamento personale, come metodo interpretativo della tradizione, al fine di aprire quest’ultima 

alle nuove problematiche che la società moderna imponeva.
9
 In questo senso, l’islâm doveva 

adattarsi a questi nuovi problemi se voleva ritrovare il suo antico splendore, ma, come spiega R. 

Caspar, questo «ripensare» la tradizione islamica esigeva un ulteriore ripensamento: quello del 

rapporto tra l’insegnamento tradizionale e la riflessione personale; tra la fede e la ragione, che a sua 

volta metteva in evidenza da una parte la difficoltà dell’islâm d’incontrare le altre culture e 

tradizioni religiose, e dall’altra la necessità di aprirsi a un dibattito teologico che andasse al di là 

della semplice affermazione di quanto la legge stabiliva. Chi più di tutti si dedicherà a questo 

ripensamento della tradizione in epoca moderna (fine del XIX secolo), sarà Mu|ammad ‘Abduh 

(1849-1905), che nella sua lotta per la riforma dell’islâm, adotterà le principali posizioni teologiche 

della Mu‘tazila, riproponendole come un esempio per tutti i riformatori, sia per il metodo, che per lo 

spirito in esse contenuto, pur senza dichiararlo esplicitamente per non rinfuocare antiche polemiche. 

 

2- Mu|ammad ‘Abduh: erede della Mu‘tazila e ispiratore del neo-mu‘tazilismo 

         Mu|ammad ‘Abduh (1849-1905), docente e riformatore egiziano, è considerato «l’architetto 

del modernismo islamico».
10

 la sua nascita coincise con la morte dell’avventuriero albanese e 

creatore dell’Egitto moderno Mu|ammad ‘Alî, che introdusse, attraverso il suo regime politico, il 

processo di modernizzazione istituzionale del paese, che andava di pari passo con una riforma 

                                                 
9
 Cfr. R. Caspar, Le renouveau..., 142. 

10
 K. Cragg, «‘Abduh Mu|ammad», in OEMIW, Vol. 1, Oxford University Press, Oxford 1995, 11-12; J. Schacht, 

«Mu|ammad ‘Abduh», in Sh. EI, E. J. Brill, Leiden, 1991, 405-407; P. Nicelli, «Le origini… (parte seconda)», 24-26. 



 7 

educativa popolare. ‘Abduh crebbe in questo contesto culturale di forti cambiamenti sociali, a cui 

partecipò con la sua attività di giornalista, teologo e giurista. La sua carriera fu favorita dagli studi 

fatti all’università di al-Azhar e dall’iniziale adesione all’esperienza mistica della Šâdhilîya.11 A 

differenza di al-Afghânî, ‘Abduh, che ne fu il discepolo più brillante, concepiva una riforma fatta su 

basi più educative che militanti, con dei tempi di realizzazione più lunghi, che favorivano il 

processo di assimilazione e di trasformazione delle coscienze dei musulmani. ‘Abduh fece 

l’esperienza del metodo tradizionale di apprendimento della religione islamica, basato sulla 

memorizzazione continua di parole e di libri, tra cui il Qur’ân. Tale metodo sacrificava la 

comprensione dei contenuti. Da qui ‘Abduh arrivò alla conclusione che la memorizzazione 

meccanica senza comprensione, non favoriva l’uso della ragione e non giovava al miglior 

apprendimento della tradizione islamica.          

         Nel suo pensiero ‘Abduh si pone sostanzialmente nel solco tradizionale dell’islâm, ma 

specialmente per l’aspetto  che riguarda il tema del rapporto tra fede e ragione e l’uso dell’iÞtihâd 

come esercizio di riflessione autonomo, si accosta alle linee fondamentali della scuola teologica 

della Mu‘tazila, soprattutto nel recupero dei metodi d’indagine razionale usati dai filosofi greci. Un 

tale connubio tra tradizione islamica e cultura greca fa di ‘Abduh il pensatore musulmano che più di 

tutti opera una vera sintesi filosofica e telogica, al punto che alcuni orientalisti lo considerano 

l’ispiratore del neo-mu‘tazilismo. Tratteremo ora alcuni aspetti della Mu‘tazila che hanno 

influenzato il pensiero del riformatore e che hanno portato a uno sviluppo ulteriore del pensiero 

della riforma islamica moderna.          

         Affrontando la questione del carattere increato o creato del Qur’ân ‘Abduh cerca di trovare 

una mediazione tra la posizione aš‘arita e quella mu‘tazilita. Egli ricorre alla distinzione classica 

successiva ad Aš‘ari, che sostiene che il Qur’ân, in quanto parola di Dio, è eterno e increato, ma, in 

quanto proferito e scritto per la comunità dei credenti, è creato.
12

 Pur salvaguardando la posizione 

aš‘arita, ‘Abduh si fa anche erede della dottrina mu‘tazilita, aprendo al concetto di creazione del 

Qur’ân per ciò che riguarda la forma di trasmissione del testo. Qui come altrove, ‘Abduh testimonia 

la stessa vocazione che egli condivide con i mu‘taziliti: riformare l’islâm nei suoi costumi più che 

nella sua dottrina, armonizzando l’uso corretto della ragione con la fede nella rivelzione coranica. In 

questo senso ciò che accomuna ‘Abduh e i mu‘taziliti è la lotta contro il taqlîd (imitazione servile) e 

                                                 
11

 La Šâdhilîya era un ordine di Dervisci riuniti da Abû al-ðasan ‘Alî ibn ‘Abd Allâh al- Šâdilî (593-656 H.). Egli volle 

introdurre i suoi adepti a un più alto sistema di moralità, come quello contenuto nelle opere Ihyâ ‘ulûm al-dîn e Kût al- 

Kutûb. I cinque principi (u¡ûl) di tale sistema erano: 1) Il timore di Dio, manifestato apertamente e nel segreto; 2) 

L’adesione alla Sunna in parole e atti; 3) L’oltraggio (disprezzo) del genere umano nella prosperità e nell’avversità; 4) 

La rassegnazione e accettazione della volontà di Dio nelle cose grandi e piccole; 5) Il ricorrere a Dio nella gioia e nella 

sofferenza. Su questo tema vedi: D. S. Margoliouth, «Sh…dhil†ya», in Sh. EI, E. J. Brill, Leiden 1991, 509-511.  
12

 Cfr. R. Caspar, Le renouveau du Mo‘tazilisme, in Mlanges de l’Institute Dominicain d’Etudes Orientales du Caire 

(MIDEO), n. 4, Caire 1957, 159-160.  



 8 

il tawakkul (fatalismo). Infatti, per il Nostro, un’interpretazione letteralista del testo coranico può 

solo portare a formulare dei giudizi irragionevoli, fuori dalla storia e improponibili oggi, con la 

conseguente lettura fatalista del destino dell’uomo.  

         Per questo motivo l’idea fondamentale che ‘Abduh riprende dai mu‘taziliti è il bisogno di 

riconsiderare all’interno della tradizione temi quali: il rapporto tra fede e ragione e quello tra 

onnipotenza divina e libertà umana. Temi questi che abbiamo in parte già trattato nel paragrafo 

precedente, ma che ora brevemente riprendiamo.  

         Per i teologi mu‘taziliti come per ‘Abduh, questi temi sono importanti perché toccano la 

dimensione antropologica e morale dei musulmani nel processo educativo di liberazione che essi 

devono intraprendere contro qualsiasi struttura di peccato personale e sociale. Imitazione e 

fatalismo nell’interpretazione della tradizione non giovano a una conoscenza ragionevole della 

realtà, fondata sull’esercizio di una ragione pienamente libera, perché spalancata al reale e 

illuminata e sostenuta dalla fede.  A partire da queste considerazioni, si rende necessaria per ‘Abduh 

la riconsiderazione del rapporto tra fede e ragione, nei termini indicati da R. Caspar:  

«La foi est la guide suprême en matière religieuse; mais l’islam est la religion de la raison et 

de la science; donc la foi et la raison doivent s’accorder et se soutenir réciproquement. Dans 

les cas de conflit apparent, il faut soit s’en remettre a Dieu comme le faisaient les anciens 

(tawfîÿ al-salaf), soit interpréter les textes révélés comme l’ont fait les modernes (ta’wîl al-

khalaf) mais en rispectant le sens litteral».
13

  

Dalle parole di Caspar emerge l’equilibrio tra tradizione e rinnovamento che ‘Abduh vuole 

raggiungere, per superare l’antica controversia tra i tradizionalisti e i mu‘taziliti. Da una parte il 

riformatore segue la dottrina tradizionale che vuole la ragione sottomessa alla rivelazione coranica 

in quella che è la conoscenza delle verità assolute; dall’altra egli sostiene il pensiero della Mu‘tazila 

che difende l’autonomia della ragione nella conoscenza della realtà, attraverso il recupero delle 

discipline razionali greche. In questo sta il massimo contributo della Mu‘tazila al pensiero 

riformista islamico moderno: l’interesse e l’utilizzo dei metodi d’indagine razionale dei filosofici 

greci per sostenere la ragione umana nel suo cammino di ricerca della verità. L’uso stesso del 

ragionamento personale (iÞtihâd), non si limita ad essere uno strumento giuridico d’interpretazione 

del decreto divino, esso diventa il metodo interpretativo e di ricerca da applicarsi a tutta la 

tradizione islamica, ma ancor più l’iÞtihâd diventa il metodo di comprensione della realtà, per 

formulare le risposte ai bisogni fondamentali dei musulmani di oggi. Nel processo interpretativo 

può, tuttavia, verificarsi che all’interno del Qur’ân o tra questo e la Sunna, vi siano delle 

                                                 
13

 R. Caspar, Le renouveau..., 162. Per «sens litteral», R. Caspar non intende l’imitazione servile che non aiuta la 

ragione a cogliere l’oggetto della rivelazione coranica, ma intende lo spirito che anima la lettera del Qur’ân e della 

Sunna, cioè il fatto che Dio vuole il bene per le sue creature. 



 9 

contraddizioni, che - come già indicato in altre occasioni - possono dare origine a confusioni o ad 

erronee interpretazioni. Anche qui ‘Abduh richiama i musulmani alla considerazione della «via 

mediana» tipica del pensiero tradizionale aš‘arita,14 che vuole coniugare il rispetto per la 

rivelazione e l’esercizio della ragione, aprendo però al pensiero mu‘tazilita sull’autonomia della 

ragione nella ricerca della volontà di Dio. A tale riguardo, parlando del tema della missione del 

Profeta, R. Caspar scrive: in ‘Abduh «la raison doit accepter la mission du Prophète et tout ce qu’il 

révèle. Cela n’inclut pas que la raison puisse accepter deux contradictoires ou deux contraires sur un 

même sujet, car la révélation ne peut comporter de telles contradictiones». Poi riporta una citazione 

di ‘Abduh: «Mais si le sense aparent du texte révélé semble comporter cela, la raison doit croire que 

le sens aparent n’est pas le sense voulu; elle a ensuite le choix entre l’interprétation (ta’wîl), en se 

guidant par tout le reste de ce qu’a dit le Prophéte qui a apporté le texte douteaux, et la remise à 

Dieu (tafwîÿ) et a Sa Science».
15

 Per ‘Abduh, dunque, la ragione non può fermarsi al senso 

apparente delle cose accettando delle contraddizioni. Essa deve credere che tra di essa e la 

rivelazione c’è un sostanziale accordo che può cercare di dimostrare, per affidarsi infine al sapere 

divino. 

        Ecco dunque l’ulteriore contributo che ‘Abduh, riceve dall’aver armonizzato i due pensieri, 

quello tradizionale aš‘arita e quello mu‘tazilita. Da qui deriva un’importante conseguenza per ciò 

che riguarda il rapporto tra onnipotenza divina e libertà umana: quest’ultima non deve rinunciare 

alla ricerca dell’accordo tra le sue facoltà e la rivelazione, pur mantenendo la consapevolezza dei 

suoi limiti, poiché la sola ragione, nella sua piena autonomia d’indagine, non è sufficiente a donare 

la felicità all’uomo.
16

  

         Su queste basi, ‘Abduh dà ai musulmani un duplice criterio d’interpretazione dei testi: nelle 

sue opere dottrinali egli, sapendo che i suoi correligionari sono attaccati alla tradizione, invita i 

credenti a usare la ragione senza però farne il presupposto della fede e neppure il criterio ultimo 

della verità. Nelle sue opere apologetiche, al contrario, egli da più importanza alla ragione e ai suoi 

metodi d’indagine razionali, senza però escludere la fede, come punto di riferimento e guida. Passa 

poi a elencare i temi fondamentali su cui la ragione non è libera di compiere la sua opzione 

fondamentale, e quindi deve seguire la fede: 1) Dio e il mondo invisibile (ghayb); 2) La profezia; 3) 

La resurrezione. Questi sono gli ambiti dove il musulmano deve ragionevolmente rimettersi a Dio 

in un pieno atto di fede. Tutto il resto è invece lasciato all’idagine della ragione: in questo caso si 

lascia la libertà ai fedeli di poter giungere a delle conclusioni differenti, senza che queste vengano 

                                                 
14

 Ibidem, 158. 
15

 Ibidem, 163. 
16

 Ibidem ,163.  



 10 

tacciate d’eresia.
17

 Qui vi è in ‘Abduh un passaggio ulteriore rispetto al pensiero dei mu‘taziliti  

delle origini, che danno la priorità alla ragione, ammettendo della rivelazione coranica solo ciò che 

gli sembra conforme alle loro conclusioni.‘Abduh vuole salvaguardare il principio di trascendenza 

divina (tanzîh), rivelato nel Qur’ân,18 là dove un’affermazione dottrinale, di fatto rivelata, viene 

dedotta dalla ragione alla luce dalla fede. Tale principio è salvaguardato da ‘Abduh, che rimane 

nell’alveo della rivelazione coranica, opponendosi a qualsiasi testo che mette in discussione la 

trascendenza divina. 

         Un ulteriore punto su cui vi è concordanza tra il pensiero di ‘Abduh e quello dei mu‘tziliti è 

l’aspetto della «fondazione dell’obbligazione morale». Secondo il riformatore, la legge stabilisce 

l’imperativo morale del bene e il rifiuto del male. La rivelazione coranica conferma la morale 

naturale, completandola attraverso delle norme supplementari.
19

 In tale processo, la coscienza 

umama sperimenta partendo già dalle cose sensibili la distinzione tra il bello-buono (al-|asan), e il 

brutto-male (al-qabî|): la bellezza di un fiore, la bruttezza di un animale spregevole. Lo stesso vale 

per il mondo immateriale: la bellezza di Dio, la bruttezza di un’anima peccatrice. La coscienza 

percepisce la stessa differenza negli atti liberi umani: la bellezza della musica e la bruttezza di un 

azione, quale può essere il furto, l’omicidio, etc.. Da qui l’uomo percepisce nella sua coscienza che 

il bello e il brutto sono nell’essere stesso delle cose. ‘Abduh conclude sostenendo che è proprio qui 

il fondamento della distinzione tra la virtù, che è bella e il vizio, che è brutto. Il bene e il male sono 

dunque riconosciuti dalla coscienza umana a prescindere dalla rivelazione. Allo stesso modo 

l’obbligazione morale viene dedotta per semplice uso della ragione a partire: 1) dall’esistenza di 

Dio, 2) dalla sua giustizia, 3) dalla sopravvivenza dell’anima, 4) dalla retribuzione secondo le 

opere.
20

 La ragione è dunque sufficiente per fondare la legge morale. Tuttavia, un simile insieme di 

deduzioni presuppongono sempre un a-priori, come fattore costituito da cui muovere il 

ragionamento, metodo che non necessariamente viene confermato dall’esperienza umana. Infatti, 

‘Abduh si rende conto che nei fatti la storia testimonia che l’uomo è limitato, in quanto incapace di 

orientarsi a compiere sempre il bene per sé e per gli altri, poiché raramente dotato, perfettamente e 

simultaneamente, delle tre facoltà intellettuali: 1) la memoria, 2) l’immaginazione, 3) la ragione. 

Pertanto ha bisogno di un aiuto, che gli viene da Dio, per rivelazione, per poter comprendere ciò che 

ha solo intuito o non ha potuto conoscere fino in fondo. In questo senso, toccando l’aspetto della 

profezia, R. Caspar sottolinea come sul concetto di obbligazione morale ‘Abduh si allontani dalla 

                                                 
17

 Cfr. Mu|ammad ‘Abduh, ðâšiya ‘alâ šar| al- Dawwânî li-l-‘aqâ’id al-‘aÿdodîya, 1876, 107, in R. Caspar, Le 

rinouveau..., 164. 
18

 «Nulla assomiglia a Lui, che è l’Audiente e il Veggente» (Q. 42,10), in M. M. Moreno, Il Corano, UTET, Torino 

1967, 437.   
19

 Cfr. R. Caspar, Le renouveau..., 164. 
20

 Ibidem, 165. 



 11 

posizione tradizionalista aš‘arita per seguire testualmente quella mu‘tazilita: «C’est le prophète et 

sa loi révélé qui détermine et precise ce qui est». Citando poi‘Abduh ne riporta testualmente la 

conclusione: «mais ce n’est pas elle qui rend bon [...] elle precise la loi morale et ses motifs, mais 

ne change pas le fait que les choses son belles ou laides en elles-mêmes».
21

  

         Ammettendo la possibilità che il bene e il male sono nell’essere delle cose, ‘Abduh apre la 

strada a una certa indipendenza dell’uomo nell’esercizio del libero arbitrio per determinare il 

proprio destino, riconoscendo l’esistenza di una legge naturale a cui la ragione umana può 

appellarsi per conoscere la realtà delle cose e ciò che è in se stesso buono e cattivo. Tale posizione 

si scontra con la dottrina ‘aš‘arita che invece riconosceva solo a Dio l’assoluto potere di 

determinare ciò che è buono o cattivo per contrastare la teoria dei mu‘taziliti i quali erano giunti a 

sostenere che l’uomo è creatore e non solo autore dei propri atti.
22

 Egli fa appello alla testimonianza 

della coscienza umana: l’uomo ha la coscienza d’esistere, d’essere la sorgente dei suoi atti, ma ha 

anche la coscienza dei suoi limiti, del suo potere, che lo invita a riconoscere una potenza superiore 

alla sua: l’onnipotenza divina. Quanto detto ci riporta ai paragrafi precedenti, là dove ‘Abduh 

ammonisce i credenti di non domandare su alcune cose  certe e assolute, che la ragione non può 

capire da se stessa. Tale monito deve essere letto alla luce di questa profonda realzione tra Dio, la 

sua assoluta libertà e la libertà dell’uomo di scegliere razionalmente per il bene o scegliere 

irrazionalmente per il male. ‘Abduh riconosce quindi l’esistenza di due libertà, quella di Dio 

onnipotente e quella dell’uomo, «autore» dei suoi atti. Il non riconoscere la libertà umana è, per il 

riformatore, il vero peccato al cospetto di Dio.  

         Quanto detto fino ad ora è il più grande contributo dalla Mu‘tazila alla riforma islamica 

moderna, che ‘Abduh, nella sua sintesi tra tradizione e rinnovamento, ha offerto ai musulmani 

contemporanei. 

 

                                                 
21

 Ibidem,166.  
22

 A qusto riguardo è interessante quanto R. Caspar scrive: «Pourtant Mohammad ‘Abdoh évite soigneusement, pour 

désigner la maîtrisse de l’homme sur ses actes, d’utiliser le mot maladroit et choquant de “créateur” mis en avant par les 

mu‘tazilites. Conscient des répulsions de l’islam traditionnel, il reprend le celebre terme de kasb (acquisition) qui, chez 

les ash‘arites ne rcouvre qu’un semblant de possession de ses actes  par l’homme...Mais que signifie le mot chez lui 

(‘Abduh – ndr)? L’homme “acquiert” et possède ses actes parce qu’il parvient au bonheur par sa volonté et ses propres 

efforts: Dieu intervient soit pour empêcher la réalisation de ce que nous voulons, soit pour nous donner ce que nous ne 

pouvons obtenir. Il faut demander à Dieu de nous aider, mais apres avoir fait tous nos efforts. C’est là, d’après le 

Maître, ce qui a guidé les anciens (salaf al-omma). On pourrait résumer ainsi sa pensée: l’homme agit et Dieu complète. 

Nous voilà bien loin du kasb d’Ash‘arî et bien proches du khalq mo‘tazilite, avec le pélaginisme inévitable en toute 

théologie qui partage en deux domaines le rôle de Dieu et celui de l’homme. Un dernier effort  de Muhammad ‘Abdoh 

pour sauvegarder la Toute-Puissance divine le conduit à adopter une autre thèse mo‘tazilite: la Puissance divine se 

réduit à la Prescience des actes humains», R. Caspar, Le renouveau..., 168.  


