ALCUNI ASPETTI DI TEOLOGIA ISLAMICA

La Mu ‘tazila e il suo impatto sul pensiero riformista moderno:
il caso di Muhammad ‘Abduh

1- La scuola teologica della Mu ‘tazila e I’utilizzo delle discipline razionali

Considerata la prima scuola di teologia musulmana (‘ilm al-kalam),” organicamente
strutturata, la scuola della Mu ‘tazila’ fu fondata a Basra all’inizio del II secolo (H.) da Wasil ibn
‘Ata’ e ‘Amr ibn ‘Obayd, conoscendo il suo periodo di maggior splendore durante il 111 secolo (H.),
con i grandi pensatori quali, Abi Hodhayl al-‘Allaf e Nazzam. In poco tempo, grazie
all’insegnamento dei mu ‘taziliti, la teologia della Mu ‘tazila raggiunse quasi tutte le regioni
dell’Impero ‘abbasside. Questa scuola si distinse per 1’audacia della sua dottrina e per il coraggio
dei suoi discepoli nel confrontarsi con I’influenza delle culture dei popoli conquistati e nel cercare
di ridurre la frammentazione tra le sette musulmane.® Proprio per questo motivo, i mu ‘taziliti
cercarono 1’appoggio dell’autorita costituita, i califfi, al fine di imporre il loro metodo
d’interpretazione della tradizione, ottenendo perdo la forte opposizione del popolo e dei
tradizionalisti che li costrinse, dopo un breve periodo di splendore, ad essere condannati da quegli

stessi califfi da cui essi cercavano il sostegno. Paladina delle tesi tradizionaliste fu la scuola

! Su questo tema vedi: R. Caspar, Le renouveau du Mo‘tazilisme, in Mlanges de I’Institute Dominicain d’Etudes
Orientales du Caire (MIDEO), n. 4, Caire 1957, 141-201. Questo articolo e importante, perché presenta le linee
fondamentli del pensiero classico della corrente teologica della Mu ‘tazila, con in piu le varie tappe del suo
rinnovamento e la sua influenza sul pensiero dei riformatori moderni, primo tra tutti: Muhammad ‘Abduh (1849-1905).
Lo stesso vale per un’altro studio: L. Gardet et M. M. Anawati, Introduction a la théologie musulmane, essai de
théologie comparée, Librairie Philosophique J. Vrin, Paris, 1970, 39-93, che presenta in termini comparativi il pensiero
teologico mu ‘tazilita e quello as ‘arita. Altri studi importanti sono: H. Laoust, Les schismes..., 127-131; 185-187; H. S.
Nyberg, «al-Mu‘tazilay, in Sh. El, Koninklijke Brill, Leiden, 1991, 421-427; W. Montgomery Watt, Islamic Philosophy
and Theology. An Extended Survey, The University Press, Edinburgh 1997, 46-55. L’ autore critica I’articolo di El-1
sulla Mu ‘tazila (vedi H. S. Nyberg in Sh. El), giudicandolo datato in alcuni aspetti, soprattutto per le congetture che
indicano i mu ‘taziliti delle origini come i propagandisti della politica degli ‘Abbassidi; tesi che, secondo W.
Montgomery Watt, deve essere rigettata (55). D. Gimaret, «<Mu‘tazila», in EI-2, VI, English Edition, Koninklijke Brill,
Leiden 1993, 783-793. Questo articolo contiene un’estesa bibliografia.

2 Vi ¢ discussione sull’origine del termine Mu ‘tazila. Tuttavia, la tesi piti accreditata sia in ambito musulmano che in
quello occidentale & quella che sostiene che i mu ‘taziliti sono coloro che professano la dottrina dell’i ‘tizdl (essersi
ritirati), o meglio la dottrina dello «stato intermedio» tra la fedelta e I’infedelta.

Dalla radice verbale ‘-z — [ (rimuovere, mettere da parte, isolare, ritirare), deriva il termine mu ‘tazila (coloro che
si sono ritirati). Ci riferiamo all’episodio, storicamente accettato da musulmani e ocidentali, riportato da al-Sahrastani,
che pone le origini della Mu ‘tazila al tempo della formazione del circolo di Hasan al-Basri (d.110 H./728). Quando ad
al-Basri fu chiesto se il peccatore grave doveva essere considerato un fedele o un infedele, egli esitd nel rispondere. Un
altro teologo dello stesso circolo, Wasil ibn ‘Atd’ rispose affermando che il peccatore grave non doveva essere
considerato né un fedele, né un infedele, ma come un individuo che vive in uno stato intermedio (manzila bain al-
manzilatayn — 0 posizione tra le due posizioni). Tale affermazione diede origine a una discussione che portd Wisil a
lasciare il circolo con alcuni suoi sostenitori, costituendo un altro circolo separato da quello di a/-Basri, il quale affermo
che Wisil e i suoi discepoli si erano ritirati (i ‘tazala) da loro. Cfr. W. Montgomery Watt, Islamic Philosophy and
Theology..., 47. Idem, The Formative Period of Islamic Thought, Oneworld Publications, Broadway Rockport, MA —
USA 1998, 209-211.

% Cfr. R. Caspar, Le renouveau..., 141.



teologica as‘arita,’ che, rivale della Mu ‘tazila, rifiutd le tesi di quest’ultima dichiarandole
innovazioni (bid ‘a), e discreditando la sua dottrina fino al punto di considerarla una vera e propria
eresia, contraria alla tradizione islamica.

| teologi mu ‘taziliti definivano la loro come la dottrina della giustizia e della unicita divina (al- ‘adl
wa-I-tawhid), da formularsi in cinque tesi fondamentali.®> Questa sintesi non era frutto di regole
messe a priori, da cui far derivare i comportamenti morali per i credenti, ma era il risultato delle
riflessioni teologiche, fatte a partire dalle domande che venivano poste dai credenti, a cui i teologi
mu ‘taziliti cercavano di rispondere. Essi si ispiravano ad alcuni principi generali, i quali dovevano
essere interpretati nei singoli casi, attraverso il metodo razionale dell’igtihdd. Vediamo ora in
sintesi le cinque tesi (o principi) della dottrina mu ‘tazilita:

1. 1l rigido monoteismo islamico, fondato sulla stretta unicita di Dio, che nega in termini
assoluti ’esistenza di qualsiasi altra divinita che non sia Dio stesso, oltreché 1’apparenza
della molteplicita all’interno del Dio unico. Gli attributi divini sono puramente indentificati
con I’essenza divina, tantoché gli atti divini ad extra sono creati. Dio conosce ogni cosa
attraverso una conoscenza eterna che si identifica con la sua propria essenza. Dio parla
all’umanita attraverso il Qur’dn, che viene considerato creato, perché atto di Dio.

2. Dio e giusto (al-‘adl), poiché egli € la pienezza della bonta, teso solo a fare il bene delle sue
creature. Egli non pud dunque fare il male in quanto non & malvagio, ma € benevolente
verso tutti. Il male é solo opera degli uomini che sono i creatori e gli autori delle loro azioni.
Da qui si deduce che gli uomini sono persone libere, poiche possono scegliere di compiere
un’azione buona o una cattiva.

3. Dio ricompensa i buoni e punisce i cattivi. Egli & legato alla sua promessa, al suo giudizio

sull’operato dell’umanita. Egli non puo perdonare un musulmano colpevole di un peccato

* La scuola teologica ‘as ‘arita si ispira al pensiero del suo fondatore Abii al-Hasan ‘Ali ibn Isma ‘il al-As ‘ari (837-935),
originario di Basra, che dedico la sua vita alla difesa del dogma sunnita, secondo ’interpretazione hanbalita. Al-As ari
entro in piena polemica con la corrente mu ‘tazilita, divergendo nei seguenti punti: 1) Egli sosteneva che il Qur’dn fosse
«increato», essendo la vera Parola di Dio, e che, al pari degli altri attributi divini, il Libro sacro fosse eterno e distinto
dall’essenza di Dio; 2) Circa le espressioni antropomorfiche presenti nel Qur’dn, al-As‘ari insisteva che queste
dovessero essere accettate, senza specificare il come (bi-ld khaf). | mu ‘taziliti sostenevano invece che quando, per
esempio, il Qur’dn parlava della «mano di Dio», tale espressione dovesse essere letta metaforicamente col significato di
«grazia di Dio»; 3) Al-As‘ari insisteva sul fatto che i riferimenti escatologici coranici dovevano essere considerati a
partire da come essi stessi si presentavano nel testo. Tali riferimenti non erano delle metafore. Un esempio puod essere
I’interpretazione mu ‘tazilita della visione di Dio in Paradiso da parte dei fedeli. | mu ‘taziliti, contrariamente agli
as ‘ariti, pensavano che i musulmani dovessero intendere tale visione metaforicamente, come la «conoscenza di Dio nel
proprio cuore», dal momento che per loro il cuore era la sede della conoscenza. Nel caso di un altra espressione
coranica: «Al loro Signore miranti» (Q. 75,23), al-As ‘ari sosteneva che la frase dovesse essere interpretata letteralmente
come «mirare», nel senso di ammirare, senza specificare il come; 4) Al-As‘ari rigetto completamente la dottrina
mu ‘tazilita del libero arbitrio, che attribuiva all’'uomo la capacita di compiere liberamente un atto e 1’opposto di questo.
Egli sosteneva invece la dottrina della acquisizione (kasb, iktisdb), secondo la quale & Dio che crea gli atti umani; gli
uomini possono solo acquisirli. Gli uomini hanno solo una «sembianza di possesso» dei loro atti. Cfr. W. Montgomery
Watt, Islamic Philosophy and Theology..., 64-66.

® Cfr.W. Montgomery Watt, Islamic Philosophy and Theology..., 48-52.

2



grave, il quale morendo non si pente. Tale musulmano andra all’inferno, ma la sua pena sara
piu lieve di quella degli infedeli. La sola fede non é sufficiente a salvare il peccatore se le
sue opere sono malvagie.

4. 1l musulmano colpevole di un peccato grave non e né un credente, né un infedele, ma vive in
una situazione intermedia. Egli vive nel mondo come membro della comunita musulmana.

5. E dovere di ogni musulmano fare osservare il bene e difendere dal male (al- ‘amr bi-I-ma ‘rif
wa-l-nahi ‘an al-monkar). 1 musulmani useranno la persuasione e il rimprovero e se
necessario la forza, verso quelle autorita che abbandonano la retta via.

Cio che a prima vista emerge dalla formulazione di queste tesi € il fatto che esse hanno come
sorgente d’ispirazione la rivelazione coranica, seguendone le linee fondamentali: 1) 1’Unicita
divina; 2) Il giudizio e la retribuzione secondo le opere compiute, 3) La chiamata alla responsabilita
personale nell’esercizio della liberta. Tutto viene perd sottomesso all’uso della ragione, da
esercitarsi come ultimo giudice nella scelta per il bene o per il male.

| problemi che sorsero a partire da queste tesi non furono pochi. Tra tutti il piu immediato fu
I’apparente contraddizione di alcuni testi coranici rispetto alle tesi rigorosamente dedotte. In questo
caso i mu ‘taziliti ribadirono I’importanza di interpretarli allegoricamente, per poterli poi applicare
alle singole situazioni attraverso il metodo razionale. Diverso fu il caso di quegli Hadith che erano
in contraddizione con le cinque tesi; essi dovevano essere semplicemente negati. Il principio
ispiratore di tale metodo interpretativo stava nel fatto che se Dio aveva creato I’umanita e il mondo,
lo aveva fatto per un motivo ben preciso: il bene delle creature. Egli era quindi tenuto a fare solo il
bene, che doveva essere retribuito secondo i meriti e i demeriti. Questi ultimi, dipendevano dunque
non dalla predestinazione ma dalla liberta umana. Diversamente, Dio sarebbe entrato in
contraddizione con se stesso, poiché sarebbe andato contro il suo scopo principale: fare il bene. Egli
non poteva dunque avere parte alle azioni umane, in particolar modo quelle cattive. Qui solo 'uomo
era responsabile delle sue azioni, in quanto egli solo era il creatore dei suoi atti.? La problematica
che la Mu ‘tazila affronto fin dal suo nascere fu il dialogo-confronto tra il pensiero islamico e quello
filosofico greco. | mu ‘taziliti ritenevano che I’incontro culturale di reciproca conoscenza tra le due
civilta, quella islamica e quella greca, fosse importante se non vitale per 1’evoluzione del pensiero
teologico musulmano. Da questo incontro la Mu ‘tazila comprese 1’importanza dell’'uso della
ragione, al fine di combattere le religioni e le ideologie quali: il giudaismo, il cristianesimo, il
dualismo e il materialismo (dahiriya). Esse utilizzavano le discipline razionali per sostenere le
proprie argomentazioni nelle dispute con le altre tradizioni religiose. Per sostenere il confronto, la

Mu ‘tazila trovo nella filosofia greca quei metodi razionali che 1’aiutarono a provare la veridicita

® Cfr. R. Caspar, Le renouveau..., 145.



delle sue tesi di fronte alle domande e ai dubbi dei neo-convertiti all’is/dm. Infatti, questi ultimi
cominciarono a chiedere conto delle affermazioni dei mu ‘taziliti, sollecitati anche dalla tendenza a
introdurre nella nuova fede, 1’isldm, degli elementi provenienti dalle loro antiche credenze,
giungendo a una sorta di comparativismo e relativismo religioso. Per evitare questo rischio la
Mu ‘tazila doveva andare oltre la semplice interpretazione e applicazione letterale dei decreti divini
e aprire a una riflessione e a una speculazione sul credo islamico. In altri termini, bisognava dare
ragione ai neo-convertiti della fede islamica, senza limitarsi all’applicazione meccanica dei decreti
divini.

| mu ‘taziliti accettarono questa sfida cercando di fare dell’isldm non solo una religione fondata
sulla legge, ma anche una religione con uno spessore filosofico e teologico che potesse difendere
razionalmente le proprie tesi attraverso un dialogo-confronto apologetico con i rappresentati delle
altre religioni: difesa dell’isldm nel rifiuto delle tesi dell’avversario sul terreno delle sue stesse
argomentazioni razionali. Da qui crebbe il desiderio per lo studio delle opere dei greci, che porto
alle traduzioni che vennero fatte sotto il califfo al-Ma’'min (d. 218 H./833), col fine preciso di
imparare e di assumerne il metodo dialettico da usare durante le controversie filosofiche e
teologiche. Secondo R. Caspar, piu che paladini del pensiero liberale all’interno dell’isidm,” i
mu ‘taziliti divennero i paladini della riforma islamica: cavalieri della fede in quanto veri cavalieri
della ragione, che spinti dalla curiosita del sapere, si lanciarono nella ricerca sperimentale e nello
studio della metafisica.® Per questa loro apertura alla speculazione e ai metodi razionali della
filosofia greca, ma anche per lo spirito riformista contro una tradizione islamica statica, troppo
preoccupata ad interessarsi dell’esegesi coranica, della collezione degli Hadith e della casuistica
legale, i mu ‘taziliti furono attaccati dai tradizionalisti (mohaddithiin). Questi ultimi rimasero fedeli
alla lettera del Qur’dan, rimettendo solo a Dio la soluzione di ogni problema umano, senza dare una
spiegazione esauriente di quanto contenuto negli articoli della fede. L’accusa mossa ai mu ‘taziliti fu
quella di voler innovare la fede islamica attraverso una serie di messe in discussione di quella che
era la prassi fino ad allora accettata. Uno dei punti forse piu discussi fu ’atteggiamento ipercritico
di alcuni mu ‘taziliti, tra cui lo stesso Nazzam, il quale accusava i Compagni del profeta di

«falsificazione» e di fabbricazione di alcuni Hadith, fino al punto da mettere in discussione la

" Interessante in questo senso & il giudizio che W. Montgomery Watt da della scuola teologica della Mu ‘tazila. Egli
critica fortemente alcuni studiosi Europei che considerano i mu ‘taziliti come i promotori del pensiero liberale all’interno
dell’isidm: «They were not free-thinkers but quite definite Muslims, even if they indulged in speculations in some
points; and, far from being liberal in outlook, they were behind the unhappy episode of the “Inquisition” in the ninth
century. In other ways, too, their theological views were linked with the politics of the day. Finally it was realized that
some at least had been zelous apologists for Islam towards members of other religions. the Mu‘tazilites who attracted
the European scholars and who were important in the history of Islamic theology were those who were involved in the
process of bringing Greek conceptions into the discussions of Islamic dogma, that is, in the first elaboration of the
discipline of Kalam», W. Montgomery Watt, Islamic Philosophy and Theology..., 46.

8 Cfr. R. Caspar, Le renouveau..., 146.



perfezione letteraria del Qur’dn stesso. Cosi facendo Nazzdm e | mu ‘taziliti urtarono la sensibilita
popolare, provocando la reazione dei tradizionalisti, spiazzati dalla loro sottile dialettica.

Il tema che pero porto lo scontro al suo apice fu senza dubbio la questione della creazione del
Qur’dn. Secondo i mu ‘taziliti, la Parola di Dio e creata, come tutte le sue azioni ad extra. Da qui
deduttivamente essi conclusero che se il Qur’dn era la Parola di Dio, esso doveva essere creato in
quanto azione ad extra di Dio. | tradizionalisti consideravano invece la Parola di Dio come increata
e la veneravano in quanto tale. Essi consideravano il Qur’dan la realta pitu grande dopo Dio che si
poteva trovare e pertanto non potevano accettare che se ne facesse una semplice creatura. Dal canto
loro i mu ‘taziliti tacciarono di oscurantismo la posizione dei tradizionalisti che consideravano
divino e increato tutto cio che era contenuto nel Qur’dn, anche la carta e I’inchiostro. Tale credenza
€ ancora oggi presente in alcune correnti tradizionaliste e porta a dire che se un non-musulmano
tocca il Libro sacro, la sua azione viene giudicata un sacrilegio.

La controversia tra mu ‘taziliti e tradizionalisti divenne insanabile e coinvolse anche le masse,
diventando una questione politica e di potere. Il califfo teologo ‘abbasside al-Ma 'miin Si rivolse ai
governatori delle provincie, attraverso alcune lettere dove sosteneva con argomentazioni coraniche
la dottrina della creazione del Qur’dn. Egli intimo a questi stessi di implementare la dottrina
mu ‘tazilita nei loro distretti amministrativi, perché diventasse la dottrina ufficiale del califfato. Tale
ordinanza porto all’istituzione di un esame (mihna) sulla fedelta dei teologi, dei filosofi e dei
giudici, i quali furono esaminati circa la purezza della loro fede. In caso non fossero stati in linea
con il pensiero mu ‘tazilita, sarebbero stati perseguitati, affrontando in qualche raro caso anche la
morte. Lo stesso campione della corrente tradizionalista: 4hmad ibn Hanbal, fu flagellato e esiliato.

Con il terzo successore di al-Ma 'min, il califfo Motawakkil, la mihna fu abbandonata, con la
coseguente condanna della dottrina della creazione del Qur’an. 1l califfo chiuse definitivamente il
regime politico mu ‘tazilita nel 232 H./846, con un primo editto, a cui ne fecero seguito altri due,
che vietavano di discutere la dottrina della creazione del Qur’dn, lasciando pero in carica il giudice
mu ‘tazilita Ahmad ibn abi Do ’dd, il principale responsabile della mihna. In seguito, nel 234 H./848
il califfo ordino che coloro che erano stati esaminati e i tradizionalisti riprendessero le loro attivita
giuridiche e teologiche, interrotte per via dell’applicazione della mihna. In fine, nel 237 H./851,
Motawakkil si dchiard contrario alla dottrina mu ‘tazilita, deponendo il giudice Ahmad ibn abi
Do’ad e riabilitando il campione del tradizionalismo Ahmad ibn Hanbal. A seguito di questi
avvenimenti, le sorti politiche della Mu ‘tazila cambiarono, ma quelle teologiche rimesero pressoché
immutate. Anche se limitata nella sua azione, la Mu ‘tazila rimase viva a livello di circoli ristretti
(magalis) dove si continuo a parlare della sua dottrina, nonostante il decreto di divieto del 232
H./846. Ad ogni modo, quello che poteva essere il possibile tentativo di riforma della tradizione



islamica, attuato dalla Mu ‘tazila, attraverso la rivalutazione della ragione e I’uso dei metodi
dialettici razionali nell’interpretazione del Qur’dn e della Sunna, si dimostro essere in realta un
attacco apologetico a tutto cio che non sosteneva la dottrina mu ‘tazilita. 1l risultato piu grave fu il
giudizio negativo dei tradizionalisti verso il metodo mu ‘tazilita di apertura alla conoscenza del
pensiero filosofico greco, che venne tacciato di «innovazione». Per rompere questo pregiudizio fu
necessario in seguito un teologo e mistico della portata di a/-Ghazali (d. 1111), il quale operd una
sintesi tra tradizione, filosofia e mistica al fine di beneficiare di una teologia che potesse integrare
nel proprio metodo i ricchi apporti del pensiero greco. Solo a partire dal XIX secolo, sotto I’influsso
della rinascita islamica (nahda), e della cultura scientifica e tecnologica moderna proveniente
dall’Europa, le idee mu ‘tazilite ritornarono ad essere in parte riconsiderate, soprattutto per la
rivalutazione del metodo dell’igtihdd nell’interpretazione del Qur’dn e della Sunna. Le posizioni
troppo rigide della teologia tradizionale che condizionava lo stesso approccio ai problemi della
modernita, non si rivelo piu soddisfacente nel rispondere alle domande poste nel campo della
giurisprudenza e della teologia, dalle nuove generazioni. Da qui il bisogno di voler rivalutare il
ragionamento personale, come metodo interpretativo della tradizione, al fine di aprire quest’ultima
alle nuove problematiche che la societd moderna imponeva.’ In questo senso, I’isldm doveva
adattarsi a questi nuovi problemi se voleva ritrovare il suo antico splendore, ma, come spiega R.
Caspar, questo «ripensare» la tradizione islamica esigeva un ulteriore ripensamento: quello del
rapporto tra I’insegnamento tradizionale e la riflessione personale; tra la fede e la ragione, che a sua
volta metteva in evidenza da una parte la difficolta dell’is/am d’incontrare le altre culture e
tradizioni religiose, e dall’altra la necessita di aprirsi a un dibattito teologico che andasse al di la
della semplice affermazione di quanto la legge stabiliva. Chi piu di tutti si dedichera a questo
ripensamento della tradizione in epoca moderna (fine del XIX secolo), sara Muhammad ‘Abduh
(1849-1905), che nella sua lotta per la riforma dell’is/dm, adottera le principali posizioni teologiche
della Mu ‘tazila, riproponendole come un esempio per tutti i riformatori, sia per il metodo, che per lo

spirito in esse contenuto, pur senza dichiararlo esplicitamente per non rinfuocare antiche polemiche.

2- Muhammad ‘Abduh: erede della Mu ‘tazila e ispiratore del neo-mu ‘tazilismo

Muhammad ‘Abduh (1849-1905), docente e riformatore egiziano, ¢ considerato «l’architetto
del modernismo islamico».'® la sua nascita coincise con la morte dell’avventuriero albanese e
creatore dell’Egitto moderno Muhammad °‘Ali, che introdusse, attraverso il suo regime politico, il

processo di modernizzazione istituzionale del paese, che andava di pari passo con una riforma

° Cfr. R. Caspar, Le renouveau..., 142.
9 K. Cragg, «‘Abduh Muhammad», in OEMIW, Vol. 1, Oxford University Press, Oxford 1995, 11-12; J. Schacht,
«Muhammad ‘Abduhy, in Sh. El, E. J. Brill, Leiden, 1991, 405-407; P. Nicelli, «Le origini... (parte seconda)y, 24-26.

6



educativa popolare. ‘Abduh crebbe in questo contesto culturale di forti cambiamenti sociali, a cui
partecipo con la sua attivita di giornalista, teologo e giurista. La sua carriera fu favorita dagli studi
fatti all’universita di al-Azhar e dall’iniziale adesione all’esperienza mistica della Sddhiliva."’ A
differenza di al-Afghdni, ‘Abduh, che ne fu il discepolo piu brillante, concepiva una riforma fatta su
basi piu educative che militanti, con dei tempi di realizzazione piu lunghi, che favorivano il
processo di assimilazione e di trasformazione delle coscienze dei musulmani. ‘Abduh fece
I’esperienza del metodo tradizionale di apprendimento della religione islamica, basato sulla
memorizzazione continua di parole e di libri, tra cui il Qur’an. Tale metodo sacrificava la
comprensione dei contenuti. Da qui ‘Abduh arrivo alla conclusione che la memorizzazione
meccanica senza comprensione, non favoriva 1’uso della ragione e non giovava al miglior
apprendimento della tradizione islamica.

Nel suo pensiero ‘Abduh si pone sostanzialmente nel solco tradizionale dell’isldm, ma
specialmente per ’aspetto che riguarda il tema del rapporto tra fede e ragione e 1’uso dell’igtihdd
come esercizio di riflessione autonomo, si accosta alle linee fondamentali della scuola teologica
della Mu ‘tazila, soprattutto nel recupero dei metodi d’indagine razionale usati dai filosofi greci. Un
tale connubio tra tradizione islamica e cultura greca fa di ‘Abduh il pensatore musulmano che piu di
tutti opera una vera sintesi filosofica e telogica, al punto che alcuni orientalisti lo considerano
I’ispiratore del neo-mu ‘tazilismo. Tratteremo ora alcuni aspetti della Mu ‘tazila che hanno
influenzato il pensiero del riformatore e che hanno portato a uno sviluppo ulteriore del pensiero
della riforma islamica moderna.

Affrontando la questione del carattere increato o creato del Qur’dn ‘Abduh cerca di trovare
una mediazione tra la posizione as ‘arita e quella mu ‘tazilita. Egli ricorre alla distinzione classica
successiva ad As ‘ari, che sostiene che il Qur’dn, in quanto parola di Dio, é eterno e increato, ma, in
quanto proferito e scritto per la comunita dei credenti, & creato.*? Pur salvaguardando la posizione
as ‘arita, ‘Abduh si fa anche erede della dottrina mu ‘tazilita, aprendo al concetto di creazione del
Qur’dn per cio che riguarda la forma di trasmissione del testo. Qui come altrove, ‘Abduh testimonia
la stessa vocazione che egli condivide con i mu ‘taziliti: riformare 1’isldm nei suoi costumi piu che
nella sua dottrina, armonizzando I’uso corretto della ragione con la fede nella rivelzione coranica. In

questo senso cio che accomuna ‘Abduh e | mu ‘taziliti € la lotta contro il taqlid (imitazione servile) e

' La Sddhiliya era un ordine di Dervisci riuniti da Abii al-Hasan ‘Ali ibn ‘Abd Alldh al- Sadili (593-656 H.). Egli volle
introdurre i suoi adepti a un piu alto sistema di moralita, come quello contenuto nelle opere 7hyd ‘uliim al-din e Kiit al-
Kutiib. 1 cinque principi (usil) di tale sistema erano: 1) Il timore di Dio, manifestato apertamente e nel segreto; 2)
L’adesione alla Sunna in parole e atti; 3) L’oltraggio (disprezzo) del genere umano nella prosperita e nell’avversita; 4)
La rassegnazione e accettazione della volonta di Dio nelle cose grandi e piccole; 5) Il ricorrere a Dio nella gioia e nella
sofferenza. Su questo tema vedi: D. S. Margoliouth, «Shadhiliyay, in Sh. El, E. J. Brill, Leiden 1991, 509-511.

2 Cfr. R. Caspar, Le renouveau du Mo‘tazilisme, in Mlanges de [’Institute Dominicain d’Etudes Orientales du Caire
(MIDEO), n. 4, Caire 1957, 159-160.



il tawakkul (fatalismo). Infatti, per il Nostro, un’interpretazione letteralista del testo coranico puo
solo portare a formulare dei giudizi irragionevoli, fuori dalla storia e improponibili oggi, con la
conseguente lettura fatalista del destino dell’'uomo.

Per questo motivo 1’idea fondamentale che ‘Abduh riprende dai mu ‘taziliti € il bisogno di
riconsiderare all’interno della tradizione temi quali: il rapporto tra fede e ragione e quello tra
onnipotenza divina e liberta umana. Temi questi che abbiamo in parte gia trattato nel paragrafo
precedente, ma che ora brevemente riprendiamo.

Per i teologi mu ‘taziliti come per ‘Abduh, questi temi sono importanti perché toccano la
dimensione antropologica e morale dei musulmani nel processo educativo di liberazione che essi
devono intraprendere contro qualsiasi struttura di peccato personale e sociale. Imitazione e
fatalismo nell’interpretazione della tradizione non giovano a una conoscenza ragionevole della
realta, fondata sull’esercizio di una ragione pienamente libera, perché spalancata al reale e
illuminata e sostenuta dalla fede. A partire da queste considerazioni, si rende necessaria per ‘Abduh
la riconsiderazione del rapporto tra fede e ragione, nei termini indicati da R. Caspar:

«La foi est la guide supréme en matiére religicuse; mais 1’islam est la religion de la raison et
de la science; donc la foi et la raison doivent s’accorder et se soutenir réciproquement. Dans
les cas de conflit apparent, il faut soit s’en remettre a Dieu comme le faisaient les anciens
(tawfid al-salaf), soit interpréter les textes révélés comme 1’ont fait les modernes (ta 'wil al-
khalaf) mais en rispectant le sens litteral».*®
Dalle parole di Caspar emerge 1’equilibrio tra tradizione e rinnovamento che ‘Abduh vuole
raggiungere, per superare ’antica controversia tra i tradizionalisti € | mu ‘taziliti. Da una parte il
riformatore segue la dottrina tradizionale che vuole la ragione sottomessa alla rivelazione coranica
in quella che ¢ la conoscenza delle verita assolute; dall’altra egli sostiene il pensiero della Mu ‘tazila
che difende 1’autonomia della ragione nella conoscenza della realta, attraverso il recupero delle
discipline razionali greche. In questo sta il massimo contributo della Mu ‘tazila al pensiero
riformista islamico moderno: I’interesse e 1’utilizzo dei metodi d’indagine razionale dei filosofici
greci per sostenere la ragione umana nel suo cammino di ricerca della verita. L’uso stesso del
ragionamento personale (igtihdd), non si limita ad essere uno strumento giuridico d’interpretazione
del decreto divino, esso diventa il metodo interpretativo e di ricerca da applicarsi a tutta la
tradizione islamica, ma ancor piu 1’igtihad diventa il metodo di comprensione della realta, per
formulare le risposte ai bisogni fondamentali dei musulmani di oggi. Nel processo interpretativo

puo, tuttavia, verificarsi che all’interno del Qur’dn 0 tra questo e la Sunna, vi siano delle

B R Caspar, Le renouveau..., 162. Per «sens litteral», R. Caspar non intende 1’imitazione servile che non aiuta la
ragione a cogliere 1’oggetto della rivelazione coranica, ma intende lo spirito che anima la lettera del Qur’dn e della
Sunna, cioe il fatto che Dio vuole il bene per le sue creature.

8



contraddizioni, che - come gia indicato in altre occasioni - possono dare origine a confusioni o ad
erronee interpretazioni. Anche qui ‘Abduh richiama i musulmani alla considerazione della «via
mediana» tipica del pensiero tradizionale as‘arita,” che vuole coniugare il rispetto per la
rivelazione e 1’esercizio della ragione, aprendo pero al pensiero mu ‘tazilita sull’autonomia della
ragione nella ricerca della volonta di Dio. A tale riguardo, parlando del tema della missione del
Profeta, R. Caspar scrive: in ‘Abduh «la raison doit accepter la mission du Prophéte et tout ce qu’il
révéle. Cela n’inclut pas que la raison puisse accepter deux contradictoires ou deux contraires sur un
méme sujet, car la révélation ne peut comporter de telles contradictiones». Poi riporta una citazione
di ‘Abduh: «Mais si le sense aparent du texte révélé semble comporter cela, la raison doit croire que
le sens aparent n’est pas le sense voulu; elle a ensuite le choix entre I’interprétation (za 'wil), en se
guidant par tout le reste de ce qu’a dit le Prophéte qui a apporté le texte douteaux, et la remise a
Dieu (tafwid) et a Sa Science».® Per ‘Abduh, dunque, la ragione non pud fermarsi al senso
apparente delle cose accettando delle contraddizioni. Essa deve credere che tra di essa e la
rivelazione c¢’¢ un sostanziale accordo che pud cercare di dimostrare, per affidarsi infine al sapere
divino.

Ecco dunque I’ulteriore contributo che ‘4bduh, riceve dall’aver armonizzato i due pensieri,
quello tradizionale as arita e quello mu ‘tazilita. Da qui deriva un’importante conseguenza per cio
che riguarda il rapporto tra onnipotenza divina e liberta umana: quest’ultima non deve rinunciare
alla ricerca dell’accordo tra le sue facolta e la rivelazione, pur mantenendo la consapevolezza dei
suoi limiti, poiché la sola ragione, nella sua piena autonomia d’indagine, non ¢ sufficiente a donare
la felicita all’uomo.*®

Su queste basi, ‘4bduh da ai musulmani un duplice criterio d’interpretazione dei testi: nelle
sue opere dottrinali egli, sapendo che i suoi correligionari sono attaccati alla tradizione, invita i
credenti a usare la ragione senza pero farne il presupposto della fede e neppure il criterio ultimo
della verita. Nelle sue opere apologetiche, al contrario, egli da pit importanza alla ragione e ai suoi
metodi d’indagine razionali, senza pero escludere la fede, come punto di riferimento e guida. Passa
poi a elencare i temi fondamentali su cui la ragione non e libera di compiere la sua opzione
fondamentale, e quindi deve seguire la fede: 1) Dio e il mondo invisibile (ghayb), 2) La profezia; 3)
La resurrezione. Questi sono gli ambiti dove il musulmano deve ragionevolmente rimettersi a Dio
in un pieno atto di fede. Tutto il resto ¢ invece lasciato all’idagine della ragione: in questo caso si

lascia la liberta ai fedeli di poter giungere a delle conclusioni differenti, senza che queste vengano

4 |bidem, 158.
15 |bidem, 163.
18 |bidem ,163.



tacciate d’eresia.’” Qui vi & in ‘Abduh un passaggio ulteriore rispetto al pensiero dei mu ‘taziliti
delle origini, che danno la priorita alla ragione, ammettendo della rivelazione coranica solo cio che
gli sembra conforme alle loro conclusioni. ‘Abduh vuole salvaguardare il principio di trascendenza
divina (tanzih), rivelato nel Qur’dn,’® 1a dove un’affermazione dottrinale, di fatto rivelata, viene
dedotta dalla ragione alla luce dalla fede. Tale principio & salvaguardato da ‘Abduh, che rimane
nell’alveo della rivelazione coranica, opponendosi a qualsiasi testo che mette in discussione la
trascendenza divina.

Un ulteriore punto su cui vi & concordanza tra il pensiero di ‘Abduh e quello dei mu ‘tziliti e
I’aspetto della «fondazione dell’obbligazione morale». Secondo il riformatore, la legge stabilisce
I’imperativo morale del bene e il rifiuto del male. La rivelazione coranica conferma la morale
naturale, completandola attraverso delle norme supplementari.*® In tale processo, la coscienza
umama sperimenta partendo gia dalle cose sensibili la distinzione tra il bello-buono (al-hasan), e il
brutto-male (al-qabih): la bellezza di un fiore, la bruttezza di un animale spregevole. Lo stesso vale
per il mondo immateriale: la bellezza di Dio, la bruttezza di un’anima peccatrice. La coscienza
percepisce la stessa differenza negli atti liberi umani: la bellezza della musica e la bruttezza di un
azione, quale puo essere il furto, I’omicidio, etc.. Da qui I’'uomo percepisce nella sua coscienza che
il bello e il brutto sono nell’essere stesso delle cose. ‘Abduh conclude sostenendo che e proprio qui
il fondamento della distinzione tra la virtu, che e bella e il vizio, che é brutto. Il bene e il male sono
dunque riconosciuti dalla coscienza umana a prescindere dalla rivelazione. Allo stesso modo
I’obbligazione morale viene dedotta per semplice uso della ragione a partire: 1) dall’esistenza di
Dio, 2) dalla sua giustizia, 3) dalla sopravvivenza dell’anima, 4) dalla retribuzione secondo le
opere.?’ La ragione & dunque sufficiente per fondare la legge morale. Tuttavia, un simile insieme di
deduzioni presuppongono sempre un a-priori, come fattore costituito da cui muovere il
ragionamento, metodo che non necessariamente viene confermato dall’esperienza umana. Infatti,
‘Abduh si rende conto che nei fatti la storia testimonia che I’'uomo ¢ limitato, in quanto incapace di
orientarsi a compiere sempre il bene per sé e per gli altri, poiché raramente dotato, perfettamente e
simultaneamente, delle tre facolta intellettuali: 1) la memoria, 2) ’'immaginazione, 3) la ragione.
Pertanto ha bisogno di un aiuto, che gli viene da Dio, per rivelazione, per poter comprendere cio che
ha solo intuito o non ha potuto conoscere fino in fondo. In questo senso, toccando ’aspetto della

profezia, R. Caspar sottolinea come sul concetto di obbligazione morale ‘4bduh si allontani dalla

7 Cfr. Muhammad ‘Abduh, Hdsiva ‘ald Sarh al- Dawwdni li-I-‘aqd’id al-‘addodiya, 1876, 107, in R. Caspar, Le
rinouveau..., 164.

18 «Nulla assomiglia a Lui, che & I’Audiente e il Veggente» (Q. 42,10), in M. M. Moreno, Il Corano, UTET, Torino
1967, 437.

19 Cfr. R. Caspar, Le renouveau..., 164.

% Ibidem, 165.

10



posizione tradizionalista as ‘arita per seguire testualmente quella mu ‘tazilita: «C’est le prophéte et
sa loi révélé qui détermine et precise ce qui est». Citando poi ‘Abduh ne riporta testualmente la
conclusione: «mais ce n’est pas elle qui rend bon [...] elle precise la loi morale et ses motifs, mais
ne change pas le fait que les choses son belles ou laides en elles-mémes».**

Ammettendo la possibilita che il bene ¢ il male sono nell’essere delle cose, ‘Abduh apre la
strada a una certa indipendenza dell’'uvomo nell’esercizio del libero arbitrio per determinare il
proprio destino, riconoscendo 1’esistenza di una legge naturale a cui la ragione umana pud
appellarsi per conoscere la realta delle cose e cio che € in se stesso buono e cattivo. Tale posizione
si scontra con la dottrina ‘as‘arita che invece riconosceva solo a Dio I’assoluto potere di
determinare cio che & buono o cattivo per contrastare la teoria dei mu ‘taziliti i quali erano giunti a
sostenere che 1’uomo ¢ creatore e non solo autore dei propri atti.?? Egli fa appello alla testimonianza
della coscienza umana: I'uomo ha la coscienza d’esistere, d’essere la sorgente dei suoi atti, ma ha
anche la coscienza dei suoi limiti, del suo potere, che lo invita a riconoscere una potenza superiore
alla sua: I’onnipotenza divina. Quanto detto ci riporta ai paragrafi precedenti, 1a dove ‘Abduh
ammonisce i credenti di non domandare su alcune cose certe e assolute, che la ragione non pud
capire da se stessa. Tale monito deve essere letto alla luce di questa profonda realzione tra Dio, la
sua assoluta liberta e la liberta dell’'uomo di scegliere razionalmente per il bene o scegliere
irrazionalmente per il male. ‘Abduh riconosce quindi I’esistenza di due liberta, quella di Dio
onnipotente ¢ quella dell’'uomo, «autore» dei suoi atti. 1l non riconoscere la liberta umana &, per il
riformatore, il vero peccato al cospetto di Dio.

Quanto detto fino ad ora e il piu grande contributo dalla Mu ‘tazila alla riforma islamica
moderna, che ‘Abduh, nella sua sintesi tra tradizione e rinnovamento, ha offerto ai musulmani

contemporanei.

*L |bidem,166.

22 A qusto riguardo ¢ interessante quanto R. Caspar scrive: «Pourtant Mohammad ‘Abdoh évite soigneusement, pour
désigner la maitrisse de I’homme sur ses actes, d’utiliser le mot maladroit et choquant de “créateur” mis en avant par les
mu‘tazilites. Conscient des répulsions de I’islam traditionnel, il reprend le celebre terme de kasb (acquisition) qui, chez
les ash‘arites ne rcouvre qu’un semblant de possession de ses actes par I’homme...Mais que signifie le mot chez lui
(‘Abduh — ndr)? L’homme “acquiert” et posséde ses actes parce qu’il parvient au bonheur par sa volonté et ses propres
efforts: Dieu intervient soit pour empécher la réalisation de ce que nous voulons, soit pour nous donner ce que nous ne
pouvons obtenir. Il faut demander & Dieu de nous aider, mais apres avoir fait tous nos efforts. C’est 1a, d’apres le
Maitre, ce qui a guidé les anciens (salaf al-omma). On pourrait résumer ainsi sa pensée: ’homme agit et Dieu compléte.
Nous voila bien loin du kasb d’Ash‘ari et bien proches du khalg mo‘tazilite, avec le pélaginisme inévitable en toute
théologie qui partage en deux domaines le réle de Dieu et celui de I’homme. Un dernier effort de Muhammad ‘Abdoh
pour sauvegarder la Toute-Puissance divine le conduit a adopter une autre thése mo‘tazilite: la Puissance divine se
réduit a la Prescience des actes humains», R. Caspar, Le renouveau..., 168.

11



