
 1 

Al-ðadît 

Sintesi di Librande L. T., ðadît, in E.D.R., Islâm, Vol. 8,  

Edizioni Jaca Book, Milano - 2004, pp. 160-168. 

A cura di padre Paolo Nicelli, P.I.M.E. 

 

 

         Termini arabi utilizzati per indicare la tradizione del Profeta: 1) |adît (plurale: 

a|âdît, tradizione. 2) habar (plurale, a|bâr), notizia. 3) atar (plurale, âtâr), traccia. 

Questi significati sottolineano gli aspetti di discorso e di relazione, di ciò che Mu|ammad 

o un membro della prima comunità musulmana disse o fece.   

         Al-ðadît, può essere inteso in senso di “il singolo racconto”, oppure in senso più 

collettivo di “insieme dei racconti”. La scienza del racconto (‘ilm al-|adît), richiede: 1) 

Lo studio delle raccolte scritte degli |adît. 2) I testi che spiegano ed approvano le regole 

critiche utili per autenticare e conservare ogni singolo |adît. 

Il racconto, predilige due fonti primarie: 1) Le testimonianze oculari. 2) La trasmissione 

orale. 

         Risalgono al III, H. / IX, A.D., le prime redazioni scritte di raccolte di detti del 

Profeta, basate sulla forma di trasmissione orale. Il legame con questa forma di tradizione 

orale, diede al |adît un significato di “Tradizione” e di “Il riferire”. Tuttavia, a causa 

dell’importanza che i detti del Profeta assunsero in campo giuridico, il significato di 

“Tradizione”, divenne più preponderante rispetto quello del “riferire”, spostando 

l’attenzione sugli |adît che riportavano i fatti o i detti di Mu|ammad, su questioni legali. 

         Tra tutti gli |adît, quelli che del Profeta sono considerati i più autentici e i più 

importanti, in quanto riportano i suoi discorsi o le sue decisioni-indicazioni sui vari temi 

a lui sottoposti dai suoi compagni. Anche il silenzio di Mu|ammad di fronte ad una 

domanda o a un tema particolare, viene considerato importante, in quanto è sempre 

un’indicazione. I musulmani considerano questi detti autentici, perché trasmessi loro in 

forma autentica, cioè così come i compagni del Profeta li avevano ricevuti da 

Mu|ammad. Invece, il detto di un compagno o di un seguace del Profeta, che però non 

faceva parte della sua cerchia ristretta, può essere stato soggetto a restrizione, estensione 

o revisione, a seconda del suo significato in rapporto al contesto in cui venne utilizzato. 

Per questo motivo, gli |adît, con esclusione di quelli riferiti alla persona di Mu|ammad, 

vengono considerati una fonte secondaria rispetto al Qur’ân, nella gerarchia delle fonti:  



 2 

 

                                

  

 

         Gli |adît  sono distinti in: 1) Detti del Profeta e dei suoi compagni. 2) ðadît quÿsi, 

che danno voce alle parole di Allâh, ma non fanno parte della Rivelazione coranica. Essi 

sono una Rivelazione extra coranica. 

         Gli |adît sono costituiti da: 1) Isnâd o catena (silsilah), di autorità, garanti 

dell’accuratezza e precisione della trasmissione del contenuto del detto del Profeta (dal 

primo testimone oculare, fino all’ultimo trasmettitore). Importante è la dignità morale e 

l’importanza dell’autorità che trasmette il detto nel determinare l’autenticità del |adît. 

 
 

 
1 

Qur’ân 
(Rivelazione coranica: fonte 

primaria) 

 
 

 

2 
ðadît 

(Tradizione o Sunna – Il 

riferire: fonte primaria. 

Seconda al Qur’ân) 

 
 

 

3 
Šarî‘a 

(Legge islamica, dedotta dal 

Qur’ân e dalla Sunna) 

4 
Ragionamento 

deduttivo nella 

concezione della 

Legge islamica 
(fonti secondarie) 

Ra’y  
(opinione personale) 

Qiyâs  
(ragionamento per analogia) 

IÞtihâd  
(sforzo personale giuridico) 

IÞmâ‘(opinione della 

comunità islamica) 

 

 



 3 

Infatti, più l’autorità è importante, come un Califfo, un Imâm, e così via; più essa e 

storicamente certificabile, più il |adît sarà considerato autentico. In caso vi fossero nella 

catena dei trasmettitori dei nomi sconosciuti, o legati a professioni umili o addirittura 

moralmente dubbie, il detto in questione sarà considerato “debole” e quindi poco 

autorevole. Lo stesso vale nel caso in cui un |adît contraddicesse qualcosa della 

Rivelazione coranica contenuta nel Qur’ân. 2) Matn o testo, che riporta ciò che fu detto o 

fatto da Mu|ammad, contenuto nell’annotazione (riÞâl) delle autorità, che trasmisero il 

detto.  

         L’isnâd fa uso di alcuni termini per descrivere il carattere e lo stile della 

trasmissione ad ogni stadio: 

sama‘: la trasmissione potrebbe essere avvenuta attraverso “l’ascolto diretto”, della voce 

del maestro (šayh).  

‘ard: è “l’espressione”, dell’|adît al maestro, per ottenere la garanzia della sua 

espressione. 

iÞâra: è la “licenza” di trasmettere l’|adît. 

munâwala: è la “consegna” ad un discepolo del materiale del maestro tramite: 

 La corrispondenza (mukâtaba); 

 Il lascito (wa¡îya); 

 Il ritrovamento casuale (wiÞâda), del materiale di un maestro. 

 

Nel III, H. / IX, A. D., venne parzialmente raggiunto un accordo generale su queste 

procedure e sul significato dei termini: 

 ‘an: “con l’autorità di”; 

 |addata: “egli disse”; 

 ahbara: “egli informò”; 

 sami‘tu: “io udii”; 

 anba‘a: “egli rivelò”. 

 

         L’|adît è in rapporto con la posizione del Profeta nell’Islâm. I detti di Mu|ammad 

sono la registrazione della sunna del Profeta e della prima comunità musulmana. Essi 

descrivono le pratiche e i modelli di comportamento del Profeta e della comunità. 

 



 4 

         Mu|ammad fu veicolo della Rivelazione coranica e il suo rapporto con essa fu 

molto stretto. Ogni sua parola, ogni suo gesto, veniva considerato ispirato, dando così 

alla sunna il carattere di esemplarità e di normatività per tutti i musulmani. 

 

        Mu|ammad fu il migliore esempio di ciò che il Qur’ân indicava di fare: “Voi avete 

nel messaggero di Allâh, un esempio buono” (Q. 33,21). 

         

         L’|adît è in relazione alla Legge islamica per via dell’importanza di quest’ultima 

per la pratica dell’ortodossia nell’Islâm. La šarî‘a divenne lo strumento fondamentale 

della continuità della religione, facendo si che il diritto positivo (fiqh), nelle mani dei 

giuristi, trasformasse la sunna del Profeta in norme di comportamento. Gli |adît 

divennero la convalida più efficace ed affidabile della sunna. 

Si pone così l’accento sulla precisione della trasmissione degli |adît (ta|ammul al-‘ilm), 

che potevano sostenere la sunna. Essi vengono così ancorati alla legge come origine di 

precedenti e di normativa per un agire virtuoso. L’interesse per gli |adît diventa più 

giuridico che storico, poiché utilizzati quasi esclusivamente per i bisogni della šarî‘a. 

Infatti, dopo la morte del Profeta divenne necessario fissare la sunna, perché potesse 

assumere un carattere di autorevolezza, al fine spiegare e risolvere le questioni legali. 

 

1. I detti permettono la formulazione di una o più regole di condotta, 

2. Essi servono ad edificare e a dare lezioni di morale ai fedeli, 

3. Essi servono a stabilire gli obblighi religiosi e legali, 

4. Essi servono a fissare i dogmi del Credo islamico, 

5. Essi servono ad indicare le buone maniere e la creanza nel comportamento, 

6. Essi uniscono Mu|ammad, modello da seguire, alla Legge islamica, guida per la 

condotta morale nella vita quotidiana. 

7. Quindi, gli |adît condividono: a) Il carattere simbolico del Profeta, come leader 

della comunità islamica; 2) la funzione regolatrice della legge nell’applicare il 

Qur’ân e la sunna, alle norme di comportamento umano. 

 

 

 

 

 



 5 

Le raccolte 

         Gli |adît che circolavano nel III H. / IX A. D., furono raccolte dagli addetti e dai  

compilatori in un corpus scritto, attraverso una prima sistematizzazione di ordine 

generale:  

 Prima fase. Nei primi tempi dell’Islâm prevaleva la trasmissione orale e i 

racconti del Profeta furono scritti a partire dai “documenti di famiglia” (¡a|îfa o 

Þuz‘), formando delle compilazioni, già in formato libro (kitabât al-|adît). 

 Seconda fase. Dopo meno di un secolo i detti del Profeta non ancora recuperati 

vennero ricercati dai collezionisti per essere annotati e inclusi negli elenchi delle 

varie compilazioni (tadwîn al-|adît). Essi visitarono tutti i paesi dell’allora 

mondo islamico, per cercare i testimoni del Profeta e quindi collezionare da loro 

il più possibile numero di |adît.  

 Terza fase. Si arrivò ad una forma più organizzata e sistematica delle raccolte 

detta: ta¡nîf al-|adît, la cui forma più antica fu il musnad (sostenuta), che riuniva 

i detti del Profeta sotto il nome del “compagno del Profeta”, che ne era stato 

l’origine e il primo sostenitore. L’ordine si basava sulle ¡a|îfa dei primi secoli 

dell’Islâm.  

- A|mad Ibn ðambal (d. 855), raccolse il musnad più ampio, formato da circa 

30.000 |adît. 

- Abû Da‘ûd Sulaymân al ¦ayâlisî (d. 818), raccolseuno dei primi musnad 

contenente 2.767 |adît, provenienti da oltre 600 autorità. 

- Il dotto A|mad Ibn Abî Bakr Ibn Ismâ‘îl al-Bûsîrî (d. 1436), indicava 

l’esistenza di almeno 10 musnad, compreso quello di Ibn ðambal. 

 

Questi musnad non possedevano ancora un indice del materiale ordinato secondo gli 

argomenti legali. Da qui, la difficoltà di usarli per scopi di consultazione giuridica, al fine 

di facilitare i giuristi a produrre una metodologia sistematica che usasse i detti del Profeta 

come fonte primaria, sempre seconda al Qur’ân, per verificare la sunna. Infatti il 

musnad, non sempre trattava di questioni utili alla legge. 

         Si utilizzò l’organizzazione del materiale secondo le fonti (‘ala al-riÞâl), che 

facilitò la catalogazione degli argomenti pertinenti alla legge. Si giunse così al mu¡annaf 

(raccolta sistemata), cioè ad una raccolta che presentava un’organizzazione del materiale 

per argomenti (‘alâ al-abwâb). Di questo tipo esistono a tutt’ora 6 raccolte (mu¡annaf). 

 



 6 

Raccolte di |adît autentiche e autorevoli. 

         Vi sono varie raccolte che sono considerate autentiche e quindi autorevoli per i 

musulmani. Tra esse primeggiano le ¡a|îh (raccolte) di. 

 

 Al-Bu|ârî (d. 870), che scrisse delle “raccolte autentiche” o AlÞâmî‘al-¡a|îh, che 

consta di 7.397 detti del Profeta divisi in 2762 capitoli (bâb). 

 Muslim (d. 875), che riporta più o meno le stesse ¡a|îh di al-Bu|ârî, anche se in 

quantità minore. 

 

Queste due opere trattano di argomenti legali, questioni esegetiche e problemi biografici 

riguardanti il Profeta. Nel 1245, l’esperto di |adît, Ibn al øalâh (d. 1245), giudicò 

autorevoli altre due ¡a|îh, i Kitâb al-sunan di:  

 

 Abû Dâ‘ûd al-SiÞistânî (d. 888),  

 Al-Nasâ‘î (d. 915). 

 

Questi due collezionisti considerano solo i detti pertinenti alle questioni della pratica 

legale (sunan). Il canone delle raccolte mu¡annaf dette classiche, consta di sei ¡a|îh, 

comprese quelle che nel IV H. / X A. D., vennero accettate come autentiche da tutti i 

musulmani: 

 

 Abû ‘Isâ Mu|ammad al-Tirmiõî (d. 915), 

 Ibn MâÞa (d. 886). 

 

Altre raccolte vennero considerate meno autorevoli rispetto alle prime sei, quali. 

 

 Al- Dâraqu¥nî (d. 995), 

 ‘Abd Allâh al-Dârimî (d. 868), 

 Al-Bayhaqî (d. 1066). 

 

Dopo il III H. / IX A. D., comparvero nuove raccolte, composte però da famose musnad 

e mu¡annaf. Tra queste ricordiamo quelle di uso popolare: Ma¡â|îh al-sunna (le luci 

della sunna) di Abû Mu|ammad ðusayn al-BaÐawî (d. 1116), riveduta dal predicatore 

Walî al-Dîn al-Tibrîzî e pubblicata nel 1337 col titolo di Miškat al-ma¡âbî| (le nicchie 



 7 

delle luci). Vi sono altre |adît di tipo popolare quali le Arba‘ûn (40 detti del Profeta), il 

cui numero allude all’età in cui Mu|ammad fu chiamato alla vocazione profetica. In più 

la Tradizione islamica dice che il Profeta avrebbe detto che un buon musulmano avrebbe 

dovuto conoscere a memoria almeno quaranta |adît. La più antica fu compilata da ‘Abd 

Allâh al-Marwarî (d. 919), ma più recente e più famosa e quella composta da Mu|yî al-

Dîn al-Nawawî (d. 1277), che contiene 42 |adît scelte tra le raccolte di: 

 

Al-Bu|ârî 

Muslim 

Abû Dâ‘ûd 

Al-Nasâ‘î 

Ibn MâÞa 

Ibn ðambal 

Al-Darîmî 

Mâlik Ibn Anas 

  

  

 

 

 


