Al-Hadit
Sintesi di Librande L. T., Hadit, in E.D.R., Islam, Vol. 8,

Edizioni Jaca Book, Milano - 2004, pp. 160-168.
A cura di padre Paolo Nicelli, P.1.M.E.

Termini arabi utilizzati per indicare la tradizione del Profeta: 1) hadit (plurale:
ahddit, tradizione. 2) habar (plurale, ahbdr), notizia. 3) atar (plurale, dtdr), traccia.

Questi significati sottolineano gli aspetti di discorso e di relazione, di cio che Muhammad

0 un membro della prima comunita musulmana disse o fece.

Al-Hadit, puo essere inteso in senso di “il singolo racconto”, oppure in senso piu
collettivo di “insieme dei racconti”. La scienza del racconto (‘ilm al-hadit), richiede: 1)
Lo studio delle raccolte scritte degli hadit. 2) | testi che spiegano ed approvano le regole
critiche utili per autenticare e conservare ogni singolo Zadit.

Il racconto, predilige due fonti primarie: 1) Le testimonianze oculari. 2) La trasmissione

orale.

Risalgono al Ill, H. / IX, A.D., le prime redazioni scritte di raccolte di detti del
Profeta, basate sulla forma di trasmissione orale. Il legame con questa forma di tradizione
orale, diede al Zadit un significato di “Tradizione” e di “Il riferire”. Tuttavia, a causa
dell’importanza che i detti del Profeta assunsero in campo giuridico, il significato di
“Tradizione”, divenne piu preponderante rispetto quello del “riferire”, spostando
I’attenzione sugli sadit che riportavano i fatti o i detti di Muhammad, su questioni legali.

Tra tutti gli hadit, quelli che del Profeta sono considerati i piu autentici e i piu
importanti, in quanto riportano i suoi discorsi o le sue decisioni-indicazioni sui vari temi
a lui sottoposti dai suoi compagni. Anche il silenzio di Muhammad di fronte ad una
domanda o a un tema particolare, viene considerato importante, in quanto & sempre
un’indicazione. I musulmani considerano questi detti autentici, perché trasmessi loro in
forma autentica, cioé cosi come i compagni del Profeta li avevano ricevuti da
Muhammad. Invece, il detto di un compagno o di un seguace del Profeta, che pero non

faceva parte della sua cerchia ristretta, puo essere stato soggetto a restrizione, estensione

0 revisione, a seconda del suo significato in rapporto al contesto in cui venne utilizzato.
Per questo motivo, gli hadit, con esclusione di quelli riferiti alla persona di Muhammad,

vengono considerati una fonte secondaria rispetto al Qur ’an, nella gerarchia delle fonti:



Qur’an
(Rivelazione coranica: fonte
primaria)

[ N N O 4 )

Ragionamento
deduttivo nella
concezione della

2 . v 3M Legge islamica
Hadit Sari‘a (fonti secondarie)
(Tradizione o Sunna — 11 (Legge islamica, dedotta dal Ra’
riferire: fonte primaria. Qur’an e dalla Sunna) i
Seconda al Qur’dn) (opinione personale)
QOiyas
(ragionamento per analogia)
Istihad

(sforzo personale giuridico)

[gﬁnd ‘(opinione della

comunita islamica) j

~
=
a
=
A

Gli hadit sono distinti in: 1) Detti del Profeta e dei suoi compagni. 2) Hadit qudsi,
che danno voce alle parole di Al/lah, ma non fanno parte della Rivelazione coranica. Essi
sono una Rivelazione extra coranica.

Gli hadit sono costituiti da: 1) Isndad o catena (silsilah), di autorita, garanti
dell’accuratezza e precisione della trasmissione del contenuto del detto del Profeta (dal
primo testimone oculare, fino all’ultimo trasmettitore). Importante ¢ la dignita morale e

I’importanza dell’autorita che trasmette il detto nel determinare ’autenticita del Aadit.



Infatti, piu ’autorita ¢ importante, come un Califfo, un Imdm, e cosi via; piu essa e
storicamente certificabile, piu il sadit sara considerato autentico. In caso vi fossero nella
catena dei trasmettitori dei nomi sconosciuti, o legati a professioni umili o addirittura
moralmente dubbie, il detto in questione sara considerato “debole” e quindi poco
autorevole. Lo stesso vale nel caso in cui un hadit contraddicesse qualcosa della
Rivelazione coranica contenuta nel Qur’dan. 2) Matn 0 testo, che riporta cio che fu detto o
fatto da Muhammad, contenuto nell’annotazione (rigal) delle autorita, che trasmisero il
detto.
L’isndd fa uso di alcuni termini per descrivere il carattere e lo stile della

trasmissione ad ogni stadio:
sama ‘: la trasmissione potrebbe essere avvenuta attraverso “l’ascolto diretto”, della voce
del maestro (sayh).
‘ard: ¢ “I’espressione”, dell’hadit al maestro, per ottenere la garanzia della sua
espressione.
igara: ¢ la “licenza” di trasmettere I’ hadit.
mundwala: € la “consegna” ad un discepolo del materiale del maestro tramite:

e La corrispondenza (mukdtaba);

e |l lascito (wasiya);

e |l ritrovamento casuale (wigdda), del materiale di un maestro.

Nel I11, H. / IX, A. D., venne parzialmente raggiunto un accordo generale su queste
procedure e sul significato dei termini:

e ‘an: “con I’autorita di”;

e Jaddata: “egli disse”,

e ahbara: “egli informo”;

o sami‘tu: “io udii”;

e anba‘a: “eglirivelo”.

L’hadit € in rapporto con la posizione del Profeta nell’Islam. | detti di Muhammad

sono la registrazione della sunna del Profeta e della prima comunita musulmana. Essi

descrivono le pratiche e i modelli di comportamento del Profeta e della comunita.




Muhammad fu veicolo della Rivelazione coranica e il suo rapporto con essa fu
molto stretto. Ogni sua parola, ogni suo gesto, veniva considerato ispirato, dando cosi

alla sunna il carattere di esemplarita e di normativita per tutti i musulmani.

Muhammad fu il migliore esempio di cio che il Qur’an indicava di fare: “Voi avete

nel messaggero di Allah, un esempio buono” (Q. 33,21).

L’hadit € in relazione alla Legge islamica per via dell’importanza di quest’ultima

per la pratica dell’ortodossia nell’Islam. La sari‘a divenne lo strumento fondamentale
della continuita della religione, facendo si che il diritto positivo (figh), nelle mani dei
giuristi, trasformasse la sunna del Profeta in norme di comportamento. Gli hadit
divennero la convalida piu efficace ed affidabile della sunna.

Si pone cosi 1’accento sulla precisione della trasmissione degli hadit (tahammul al-‘ilm),

che potevano sostenere la sunna. Essi vengono cosi ancorati alla legge come origine di

precedenti e di normativa per un agire virtuoso. L’interesse per gli hadit diventa piu
giuridico che storico, poiché utilizzati quasi esclusivamente per i bisogni della sari‘a.
Infatti, dopo la morte del Profeta divenne necessario fissare la sunna, perché potesse

assumere un carattere di autorevolezza, al fine spiegare e risolvere le questioni legali.

| detti permettono la formulazione di una o pit regole di condotta,
Essi servono ad edificare e a dare lezioni di morale ai fedeli,

Essi servono a stabilire gli obblighi religiosi e legali,

Essi servono a fissare i dogmi del Credo islamico,

Essi servono ad indicare le buone maniere e la creanza nel comportamento,

o g~ w b E

Essi uniscono Muhammad, modello da seguire, alla Legge islamica, guida per la
condotta morale nella vita quotidiana.

7. Quindi, gli hadit condividono: a) Il carattere simbolico del Profeta, come leader
della comunita islamica; 2) la funzione regolatrice della legge nell’applicare il

Qur’dn e la sunna, alle norme di comportamento umano.



Le raccolte

Gli hadit che circolavano nel 111 H. / IX A. D., furono raccolte dagli addetti e dai
compilatori in un corpus scritto, attraverso una prima sistematizzazione di ordine
generale:

e Prima fase. Nei primi tempi dell’Zsldm prevaleva la trasmissione orale e i
racconti del Profeta furono scritti a partire dai “documenti di famiglia” (sahifa o
guz ‘), formando delle compilazioni, gia in formato libro (kitabdt al-hadit).

e Seconda fase. Dopo meno di un secolo i detti del Profeta non ancora recuperati
vennero ricercati dai collezionisti per essere annotati e inclusi negli elenchi delle
varie compilazioni (tadwin al-hadit). Essi visitarono tutti i paesi dell’allora
mondo islamico, per cercare i testimoni del Profeta e quindi collezionare da loro
il pit possibile numero di Aadit.

e Terza fase. Si arrivo ad una forma piu organizzata e sistematica delle raccolte
detta: tasnif al-hadit, 1a cui forma piu antica fu il musnad (sostenuta), che riuniva
i detti del Profeta sotto il nome del “compagno del Profeta”, che ne era stato
’origine e il primo sostenitore. L’ordine si basava sulle sahifa dei primi secoli
dell’Islam.

- Ahmad Ibn Hambal (d. 855), raccolse il musnad piu ampio, formato da circa
30.000 Aadit.

- Abii Da‘id Sulaymadn al Taydlisi (d. 818), raccolseuno dei primi musnad
contenente 2.767 hadit, provenienti da oltre 600 autorita.

- Il dotto Ahmad Ibn Abi Bakr Ibn Ismad‘il al-Busiri (d. 1436), indicava

I’esistenza di almeno 10 musnad, compreso quello di /bn Hambal.

Questi musnad non possedevano ancora un indice del materiale ordinato secondo gli
argomenti legali. Da qui, la difficolta di usarli per scopi di consultazione giuridica, al fine
di facilitare i giuristi a produrre una metodologia sistematica che usasse i detti del Profeta
come fonte primaria, sempre seconda al Qur’dn, per verificare la sunna. Infatti il
musnad, non sempre trattava di questioni utili alla legge.

Si utilizzo 1’organizzazione del materiale secondo le fonti (‘ala al-rigal), che
facilito la catalogazione degli argomenti pertinenti alla legge. Si giunse cosi al musannaf
(raccolta sistemata), cio¢ ad una raccolta che presentava un’organizzazione del materiale

per argomenti (“ald al-abwab). Di questo tipo esistono a tutt’ora 6 raccolte (musannaf).



Raccolte di hadit autentiche e autorevoli.
Vi sono varie raccolte che sono considerate autentiche e quindi autorevoli per i

musulmani. Tra esse primeggiano le sahih (raccolte) di.

e Al-Buhdri (d. 870), che scrisse delle “raccolte autentiche” o Algdami ‘al-sahih, che
consta di 7.397 detti del Profeta divisi in 2762 capitoli (bdb).
e  Muslim (d. 875), che riporta piu 0 meno le stesse sahih di al-Buhdri, anche se in

quantita minore.

Queste due opere trattano di argomenti legali, questioni esegetiche e problemi biografici
riguardanti il Profeta. Nel 1245, ’esperto di hadit, Ibn al Saldh (d. 1245), giudico

autorevoli altre due sahih, | Kitdb al-sunan di:

e Abii Déid al-Sigistani (d. 888),
o Al-Nasdi (d. 915).

Questi due collezionisti considerano solo i detti pertinenti alle questioni della pratica
legale (sunan). 1l canone delle raccolte musannaf dette classiche, consta di sei sahih,
comprese quelle che nel IV H. / X A. D., vennero accettate come autentiche da tutti i

musulmani:

o Abu ‘Isd Muhammad al-Tirmidi (d. 915),
e [bn Maga (d. 886).

Altre raccolte vennero considerate meno autorevoli rispetto alle prime sei, quali.

e Al- Daraqutni (d. 995),
e ‘Abd Allah al-Darimi (d. 868),
e Al-Bayhaqi (d. 1066).

Dopo il 111 H. / IX A. D., comparvero nuove raccolte, composte pero da famose musnad
e musannaf. Tra queste ricordiamo quelle di uso popolare: Masdhih al-sunna (le luci
della sunna) di 4bii Muhammad Husayn al-Bagawi (d. 1116), riveduta dal predicatore
Wali al-Din al-Tibrizi e pubblicata nel 1337 col titolo di Miskat al-masdbih (le nicchie



delle luci). Vi sono altre Aadit di tipo popolare quali le Arba ‘un (40 detti del Profeta), il
cui numero allude all’eta in cui Muhammad fu chiamato alla vocazione profetica. In piu
la Tradizione islamica dice che il Profeta avrebbe detto che un buon musulmano avrebbe
dovuto conoscere a memoria almeno quaranta Aadit. La piu antica fu compilata da ‘A4bd
Allah al-Marwart (d. 919), ma piu recente e piu famosa e quella composta da Muhyi al-
Din al-Nawawi (d. 1277), che contiene 42 hadit scelte tra le raccolte di:

Al-Buhart
Muslim
Abii Dd ‘ud
Al-Nasa ‘t
Ibn Mdga
Ibn Hambal
Al-Darimi
Malik Ibn Anas



