
 1 

Al-Qur’ân 

Sintesi di Buhl F., al-Qur’ân, in S. E. I., Brill-Leiden, pp. 273-286,  

a cura di p. Paolo Nicelli, P.I.M.E. 

 

1. Il termine al-Qur’ân, dikr, sûra, âya. 

2. Il miracolo (âya) del Qur’ân: 

a- Allâh lo ha fatto scendere perché fosse consegnato a Mu|ammad. 

b- Contraddizioni tra versetti (âyât). 

3. Mu|ammad venne a conoscenza di sezioni isolate del Qur’ân. 

4. I diversi argomenti trattati nel Qur’ân. 

5. La voce di Allâh: “Noi”, “dì” (qul). Mu|ammad ha sentito la voce di Allâh attraverso lo 

Spirito di Dio o l’arcangelo Gabriele. Gli angeli vengono associati allo spirito. 

6. Altre idee, formulate dal Profeta. Il mese di ramaÿân e le tentazioni di Mu|ammad. 

7. Versetti ispirati a Mu|ammad. Versetti dati al Profeta direttamente da Allâh. Mu|ammad  

era cosciente del fatto che Allâh non gli aveva comunicato tutti i contenuti del Qur’ân. 

Infatti, la Rivelazione viene data secondo le circostanze verificatesi alla Makka, per via 

dell’opposizione dei meccani e ad al-Madîna, circa le dispute con i giudei e i cristiani. 

Pertanto le “circostanze storiche” hanno avuto un’importanza e un’influenza decisiva sulla 

forma e i contenuti del Qur’ân. 

     Allâh può alterare o revocare le sue decisioni ( le decisioni della sua volontà): Q. 2,106;  

     Q. 16,107. 

8. Il Qur’ân, il suo genere letterario e la letteratura araba del tempo di Mu|ammad.  

a- Gli indovini o divinatori arabo-pagani, i loro oracoli, le formule di benedizione e di 

maledizione. Il loro genere letterario venne usato da Mu|ammad al posto di quello 

biblico. 

b- La prosa in rima. 

c- Al-saÞ‘, che consiste in due o più sezioni brevi del modo di parlare unite tra di loro 

da una rima.  

d- Le false rime. 

e- La ripetizione del ritornello (Q. 54. 55), senza raggiungere una vera e propria 

composizione di strofa 

f- Al-amtâl, i paragoni semplici e le similitudini, che sono molto efficaci e diretti al 

centro della questione. Essi sono presi dagli avvenimenti storici e usati come 



 2 

avvertimenti o incitamenti al popolo. Ci sono anche dei paragoni naturali (Q. 7, 58. 

13,17), in cui Allâh ha formato i processi naturali al fine di rendere noto il suo 

messaggio morale. L’uso delle parabole sottolinea come in Cor. 47, 29, che 

Maometto ascoltò qualche cosa delle parabole evangeliche senza però conoscere la 

totalità del messaggio del Nuovo Testamento. 

g- La lingua usata da Mu|ammad per profetizzare la Rivelazione fu probabilmente il 

dialetto dell’ðiÞâz, appartenente alla popolazione della Makka. Quindi un linguaggio 

popolare, differente dall’Arabo classico, con le sue chiare e rigide regole 

grammaticali. Pertanto, per alcuni orientalisti come Vollers, il testo che abbiamo 

oggi è il risultato di una redazione successiva. Si oppongono a questa tesi R. Geyer e 

Nöldeke, in quanto secondo loro non vi sono prove provenienti né dalle tradizioni 

più antiche, né dalla stessa lingua araba a sostegno di questa tesi. Infatti, lo stile 

usato nel Qur’ân varia a seconda che si tratti di versetti meccani o medinesi, il cui 

autore sembra essere lo stesso. Il testo non sarebbe il prodotto di vari autori o 

redattori successivi. Al di là di queste tesi, i musulmani considerano l’assoluta 

perfezione dell’Arabo classico del Qur’ân come un fatto dogmatico. La lettura 

richiede una conoscenza della grammatica e una pratica di dizione e voce piuttosto 

approfondita. Da qui il miracolo più importante, cioè il fatto che il Profeta potesse 

leggere o profetizzare la Rivelazione pur essendo semi illetterato. Egli conosceva il 

suo dialetto della Makka, soprattutto il linguaggio commerciale. 

9. Quale fu lo stato del Qur’ân dopo la morte di Mu|ammad? 

a- Non ci sono collezioni di Rivelazione in forma finale. 

b- Mu|ammad ha aggiunto delle collezioni di Rivelazione durante la sua vita. 

c- I discorsi di Mu|ammad furono considerati come regole/leggi nella memoria dei suoi 

seguaci ed eredi. 

d- Una parte di questi discorsi sono andati persi. Conseguente necessità di assicurare le 

rivelazioni di Allâh mettendole per iscritto, su fogli di carta, papiri, pietre e tavolette 

di legno. 

e- (Q. 25, 5.6). Gli oppositori del Profeta dissero che Mu|ammad scrisse delle “favole”, 

composte di giorno e di notte. Essi si riferiscono a delle collezioni di storie e non a 

dei discorsi del Profeta (Q. 35, 5). 

10.   Dopo la morte di Mu|ammad, cessò la fonte della Rivelazione. 

a- I discorsi del Profeta divennero importanti e determinanti nel processo di 

interpretazione. 



 3 

b- Il processo di interpretazione si costituisce a partire dalla necessità di raccogliere 

l’eredità spirituale, legale del Profeta in modo accurato al fine di evitare la 

distruzione o la perdita del materiale, in quanto con la morte di Mu|ammad, si 

concluse la trasmissione delle rivelazioni coraniche e i fedeli nel caso di dubbio non 

avevano più nessuno da poter consultare, poiché non vi fu uomo che ereditò il dono 

profetico di Mu|ammad. Per questo motivo, i discorsi lasciati dal Profeta assunsero 

grande importanza nel senso che in essi il Profeta rispondeva in parte ai quesiti della 

comunità musulmana. Nasce così il problema dell’interpretazione delle fonti del 

Corano e della Sunna o Tradizione. Quando, nel caso di decisioni legali, entrambe 

queste fonti non forniscono dei testi che rispondono alle questioni poste dal popolo 

al legislatore, si procede attraverso altre fonti di interpretazione quali l’opinione 

personale o ra’y e nella sua forma più sistematizzata, il ragionamento per analogia o 

qiyâs, che prevedono uno sforzo giurisprudenziale personale o iÞtihâd, da parte di 

coloro che sono preposti a dare un’interpretazione, cioè i saggi dell’Islâm. Ultimo 

grado di interpretazione è il consenso o iÞmâ‘, della comunità islamica.  

c- Pertanto avremo la seguente procedura di interpretazione: 1) Nel caso in cui vi 

siano due versetti del Qur’ân in contraddizione tra loro, nel senso che uno afferma e 

l’altro abroga, verrà considerato valido quello più tardo, poiché Allâh nella sua 

onniscienza e onnipotenza può cambiare idea e può cambiare la sua volontà e quindi 

dire, restringere, estendere o abrogare uno o più decreti delle rivelazioni, oppure 

stare in silenzio, nel senso di non pronunciarsi su un determinato tema o situazione. 

Il silenzio di Allâh è sempre parola e indicazione per il popolo. 2) Nel caso di uno o 

più versetti oscuri, si vedrà se vi è un ðadît che spieghi il versetto, altrimenti si 

procederà ad interpretare secondo opinione personale (ra’y) e secondo analogia 

(qiyâs), cioè vedere se vi sia un caso precedente che può essere applicato al caso 

attuale per interpretarlo, in forza della stessa “ragione (‘illa) della legge” esistente in 

entrambi i casi. In questa procedura viene considerata la dinamica di “causa ed 

effetto” esistente nei due casi. 3) Nella situazione in cui non vi fosse un precedente 

da applicare per analogia alla circostanza presente si procederà a trattare il caso nel 

consiglio dei saggi della comunità islamica, i quali daranno un’interpretazione 

formulandola su un accordo unanime o consenso (iÞmâ‘). Il verbo arabo aÞma‘a‘, da 

cui viene il termine iÞmâ‘, significa propriamente: “essere unanime”. Tuttavia, 

l’interpretazione può essere data solo su questioni che riguardano i contratti, gli 

accordi, i costumi, la morale e il comportamento in genere, indicati col termine 



 4 

(mu‘âmalât), e mai sui punti fondativi del credo islamico, quali gli articoli di fede 

contenuti nel credo, nonché i cinque pilastri dell’Islâm e gli ordinamenti del culto 

divino compresi nel termine (‘ibâdât).   

d- La morte violenta in battaglia degli eredi del messaggio del Profeta. 

e- Il processo di redazione del Qur’ân: 1) Il  segretario del Profeta, Zaid ibn Tâbit 

(collezione del materiale primitivo su fogli scritti o ¡a|îfa (plurale di ¡u|uf). 2) Abû 

Bakr riceve da Zaid il ¡u|uf (bozza). 3) ‘Umâr ricevette alla morte di Abû Bakr il 

¡u|uf e ordinò prima di morire che si facesse una redazione delle diverse collezioni 

della Rivelazione coranica in un’unica collezione definitiva. Ancora in vita egli 

passo il ¡u|uf a ðaf¡a; 4) ðaf¡a ( figlia di ‘Umâr e vedova di Mu|ammad), che ne fu 

la custode. Quando Mu|ammad sfidò i suoi oppositori (Q. 11, 13), a produrre delle 

sure che fossero come le sue, questi ultimi non furono in grado di farlo. Il fatto è 

importante per il processo di redazione, perché ci fa capire che con buona probabilità 

alcune sure del Profeta erano già a disposizione in forma scritta per un confronto. 

Infatti vi erano alla Mecca degli scribi e dei segretari che da tempo raccoglievano il 

materiale necessario per la stesura dei contratti commerciali. Questa pratica poteva 

essere stata usata dal Profeta stesso per mettere per iscritto parte delle rivelazioni 

coraniche. Pertanto si può parlare di una redazione primitiva di alcune rivelazioni 

orali, messe per iscritto da alcuni scribi e segretari già durante la vita del Profeta. 

 

 

La redazione del Qur’ân 

Gli editori: 

 Ibn Sa‘d (Ubaiy b. Ka‘b), nella sua collezione presenta due sure addizionali (preghiere di 

ricordo e la sura 1). 

 ‘Abd Allâh b. Mas‘ud, nella sua collezione non si trovano le sure 93, 34, 1. 

 Abû Mûsâ ‘Abd Allâh al-Aš‘arî, scrittore della storia di ‘Alî. 

 Miqdâd b. ‘Amr. 

 

Questi editori composero delle collezioni di rivelazioni coraniche prima della versione definitiva di 

‘Uthmân.  

Zaid, compose una collezione libera di fogli separati e non una porzione definita e arrangiata. La 

sua collezione di sure non aveva un ordine sistematico. Una volta ricevuto il ¡u|uf, egli procedette 

alla redazione di una versione ulteriore delle rivelazioni con un ordine definito, dove le sure 



 5 

venivano presentate secondo un ordine decrescente seguendo un probabile esempio giudaico. Per 

ciò che riguarda il problema delle lettere misteriose che si trovano all’inizio di circa un quarto delle 

sure, Nöldeke, H. Hirschfeld e H. Bauer, sostengono che queste lettere sono ripetute dopo alcune 

sure in modo consecutivo: 

 

(|---m), sono situate dopo la sura 40, 46, 39,  prima della sura 42 e seguendo (c---s---q). 

(’---l---r), sono situate prima delle sure 26, 28 (prima della sura 27 e senza m). 

(’---l---m), sembrano essere un’eccezione come non solo è indicato prima delle sure 29, 30, ma 

anche prima delle sure 2, 3. 

 

In ogni caso l’ordine viene stravolto dall’utilizzo del principio decrescente in cui queste sure 

vengono poste in testa alla collezione , mentre invece altre, più corte, vengono poste dopo. Questo 

schema ci indica che ci roviamo di fronte a due collezioni separate che formano a loro volta due 

gruppi separati di rivelazioni che Zaid trovò già parzialmente redatte, il cui schema non volle 

modificare. 

M. Bauer, sostiene invece che Ibn Mas‘ûd non approvò questo schema, ma inserì le componenti 

separate approssimativamente dalla posizione a cui appartenevano, secondo la loro lunghezza, con 

eccezione del gruppo (|---m), che lasciò là dove si trovava, organizzandole però in un ordine 

differente. Dal canto suo Ubaiy, non si interessò alla serie di sure più corte, ma arrangiò tutte le sure 

a seconda della loro lunghezza. Come conseguenza, vi sono degli agganci tra le sure separate, 

quelle sparse e il ¡u|uf, dando evidenza dell’esistenza di collezioni private che pur se organizzate in 

modo differente, si richiamano a vicenda, prova che la collezione nella sua forma presente non può 

risalire al Profeta stesso. Infatti, è difficile sapere se le sure che furono trovate da Zaid furono 

formate secondo come noi le conosciamo dal Profeta; oppure se lungo il processo di redazione vi 

furono altri redattori che organizzarono le raccolte. E’ tuttavia riconosciuto dalla maggior parte 

degli studiosi che le unità che fanno capo alle sure più corte sono originali e lo stesso discorso vale 

per alcune sure più lunghe, tra cui primeggia la sura 12, che forma una storia continua. Lo stesso 

vale per la sura 55, con i suoi ritornelli. 

         Tuttavia, Nöldeke ci ragguaglia dall’usare questo principio ogni volta che si verifichi la 

discontinuità, cioè il filo del discorso sembra rompersi. Secondo lui, abbiamo in questo caso la 

mano di un redattore più tardo, poiché la discontinuità del discorso e la mancanza di coordinazione, 

che erano tipiche dello stile di Mu|ammad, ci indicano che alcune piccole parti potrebbero essere 

state inserite in pezzi più antichi su richiesta del Profeta stesso in un periodo più tardo, per 

rispondere a una nuova necessità sorta nel contesto della comunità islamica, oppure per ampliare un 



 6 

suo discorso con nuovi elementi. Si ha così l’impressione che fatti successivi o avvenimenti 

accidentali, difficili da conoscere, abbiano giocato una parte importante nella formazione delle sure, 

come il fatto che alcuni piccoli discorsi possano essere stati scritti sullo stesso pezzo di materiale, 

come nel caso della trascrizione contenuta nella sura 95, dal versetto 5 al 6; o quella contenuta nella 

sura 74, dal versetto 10 all’11.  

         Più difficile è supporre che il Profeta stesso abbia composto la sura 2, appartenente al periodo 

medinese. In essa si trovano pezzi appartenenti al periodo meccano (Q. 2, 21-39; 163-171), nonché 

del periodo più tardo della Medina. Le espressioni: “Questi sono i versetti (ayât) del Libro”; oppure: 

“Questo è il Libro”; o ancora: “Guarda la Sura che noi abbiamo inviato”, ci dicono che 

probabilmente ciò che segue immediatamente dopo sia autentica rivelazione. Tuttavia, non viene 

provato se l’ulteriore parte della sura sia sempre un’autentica rivelazione o sia un’aggiunta 

successiva. 

         Le quattro recensioni che trovano generale consenso e accettazione da parte dei vari esperti 

sono state composte in regioni differenti:  

 

Ubaiy in Damascus 

Miqdâd in ðim¡ 

Ibn Mas‘ûd in Kûfa 

Aš‘arî in Ba¡ra 

 

 

La redazione di ‘Uthman 

         La disseminazione di varie versioni del Qur’ân provocarono tra i fedeli delle incertezze e 

delle querele sulla forma corretta e sulla veridicità del libro sacro. Pertanto, ‘Uthman cercò di porre 

rimedio a questa difficile situazione chiedendo a ðaf¡a di prendere il ¡u|uf e di farne delle copie da 

dare ad una commissione da lui scelta, perché si facesse una versione ufficiale e autentica del testo 

sacro delle rivelazioni che fosse definitiva. La sua preoccupazione era quella di evitare le continue 

dispute che avevano lacerato i giudei e i cristiani sulla canonicità delle Scritture. 

I membri della commissione furono: 

  

Zaid 

‘Abd Allâh b. Zubair 

Sa‘îd b. al-‘Â¡ 

‘Abd al-Ra|mân b. al-ðârith 

 



 7 

Essi furono i supervisori del lavoro svolto da alcuni scribi e segretari che partirono dal ¡u|uf per 

presentare una versione definitiva del testo. Le copie furono mandate: 

 

 

Madîna 

Ba¡ra 

Kûfa                            Kûfa, accettando la versione definitiva del Qur’ân, mantenne anche  

Damascus                   la sua precedente versione, composta da Ibn Mas‘ûd.  

Makka 

 

 

Le altre copie del testo furono bruciate o in ogni caso distrutte. Tuttavia,  esse rimanevano nella 

memoria dei fedeli, a seconda di come le avevano memorizzate. L’autorevolezza del Califfo 

‘Uthman e l’ufficialità data alla versione definitiva del Qur’ân, nonché il bisogno di uniformità, 

furono i fattori determinanti per l’accettazione del testo in tutto il mondo islamico d’allora. 

Questa versione differisce da quella di Ubaiy per la presenza di due sure che si trovano solo nel suo 

Qur’ân. Il testo è invece più lungo di quello della versione di Mas‘ûd, che omette le sure 93, 94, 1. 

Viene applicato i principio decrescente alla forma definitiva del Qur’ân. Tuttavia, la fâti|a, è posta 

al di fuori di questo arrangiamento delle sure, in quanto viene considerata come preghiera 

introduttiva o “benedizione introduttiva”. Le sure 93, 94, non sono riportate al loro posto, ma sono 

composte in forma di discorso diretto di Allâh, con il prefisso (qul), formula di protezione contro il 

potere del maligno. La domanda che sorge è se esse siano parte della rivelazione coranica e quindi 

originali, oppure se siano un arrangiamento successivo composto dal Profeta o da altri redattori. Il 

problema nasce dal fatto che esse non sono presenti nella versione precedente del testo di Ibn 

Mas‘ûd. 

 

Il punto in questione: l’autenticità 

         Prima domanda: Le rivelazioni del Qur’ân autorizzato da ‘Uthman, vengono dallo stesso 

Profeta, oppure vi sono delle aggiunte esterne o dei passaggi composti con scopi propagandistici? 

Da alcuni commentatori vengono rigettati come autentica rivelazione di Allâh i versetti dove 

Mu|ammad maledice i suoi oppositori. Soprattutto la corrente teologica islamica della Mu‘tazila e 

le correnti teologiche cristiane contemporanee e successive al Profeta, rigettano l’autenticità di 

questi versetti, considerandoli un’aggiunta successiva, suscitata da motivi polemici. 

         La Šî‘a si è pronunciata contro l’integrità del Qur’ân di ‘Uthman, a partire dalla controversia 

con la corrente sunnita, nel non riconoscere il califfato e la sue dinastie come voluto da Allâh e dal 



 8 

suo Profeta. Per essi, la figura di ‘Alî, legittimo successore di Mu|ammad, non viene valutata nella 

sua posizione di preminenza, rispetto il problema della successione dopo la morte del Profeta. Alla 

base di tale pensiero ci sarebbe un puro progetto politico, quello di limitare le pretese di sovranità 

della famiglia di ‘Alî. In più, la credenza sciita nella venuta futura alla fine dei tempi dell’ Imâm 

nascosto, non viene menzionata e viene invece negata da ‘Uthman, considerato dagli sciiti come un 

“senza Dio”. Questi ultimi considerano la mancanza di coerenza di alcune sure come l’effetto della 

soppressione dei versetti che glorificavano la figura di ‘Alî, con eccezione di due riferimenti che 

sono stati riportati nelle sure al-nârain e al-walâya. Al di là di questa polemica tra sciiti e sunniti 

circa l’autenticità della versione definitiva del Qur’ân, i primi hanno fallito nel produrre una loro 

versione autentica e completa delle rivelazioni coraniche, appoggiandosi sul principio tutto sciita, 

che l’autentica forma del Qur’ân viene segretamente trasmessa da Imâm a Imâm, per essere 

comunicata in vera forma a tutti i fedeli solo negli ultimi tempi, con la venuta dell’Imâm nascosto. 

Per il momento, nel lasso di tempo intermedio che segna l’attesa dell’Imâm nascosto, gli sciiti 

utilizzano il testo definitivo di ‘Uthman, interpretandolo attraverso un commento che non lascia 

libertà  di interpretazione  o alterazione arbitraria del testo, astenendosi dall’usare questa versione 

definitiva in sede liturgica. 

 

         Seconda domanda: Nel Qur’ân autorizzato da ‘Uthman, vi sono veramente tutte le rivelazioni 

esistenti alla morte del Profeta? 

Qui si delinea il problema delle ulteriori sure presenti nella versione di Ubaiy, che si trovano anche 

nella versione di Abû Mûsâ, e in quella di Ibn ‘Abbâs. Vi sono riferimenti nelle tradizioni del 

Profeta a cose dette da Mu|ammad, ma che non furono incluse nel testo autorizzato del Qur’ân  di 

‘Uthman, comprese alcune sure che si dice siano state incluse nelle diverse versioni di Ubaiy e di 

Abû Mûsâ. Vi sono anche delle possibili falsità che possono essere state riportate, come quella 

indicata come il “versetto della lapidazione” (ayât al-raÞm), secondo cui l’incontinenza delle donne 

non più vergini può essere punita con la lapidazione. Il problema può essere riferito alla sura 24, ma 

è in diretta contraddizione con il suo secondo versetto, che non può essere incluso tra quelli 

abrogati, poiché secondo le tradizioni del Profeta, ‘Umar punì questo crimine con la lapidazione. Il 

versetto sembra un’aggiunta successiva, intesa ad autorizzare una pena più severa.  

         Pertanto, non bisogna credere che il  Qur’ân definitivo dia una riproduzione assolutamente 

vera e senza errore dei detti del Profeta. Al contrario esso contiene senza dubbio non poche 

aggiunte in forma di spiegazione e interpolazioni come quella vista sopra. Vi sono stati anche 

trasferimenti di frasi provocando la rottura del contesto. A partire da queste considerazioni, si fa 



 9 

quindi sempre più chiara l’evidente opera di una scuola di redazione, che ha operato lungo i secoli 

per la revisione del testo del Qur’ân. 

Contrario a questa tesi, vi è quella di A. Mingana, che sostiene che la versione definitiva e 

autorizzata del Qur’ân e la preparazione di un testo uniforme, fu opera di al-HaÞÞâÞ, avvenuta 

sotto il regno degli Umayadi, nella persona del califfo ‘Abd al-Malik (685-705). 

Egli basa la sua tesi parzialmente sul silenzio dei primi scrittori cristiani circa il libro sacro dei 

maomettani, e in parte sulle dichiarazioni dirette di Maqrîrî e al-Kindî, circa l’iniziativa presa da al-

HaÞÞâg e ‘Abd al-Malik di avere una versione autorizzata. Mingana vede nella versione di ‘Uthman 

e in quelle dei redattori a lui precedenti, dei tentativi di composizione dei detti del Profeta, scritti su 

fogli, senza un lavoro unitario in forma di libro. Contro questa tesi c’è il fatto che le redazioni più 

antiche del Qur’ân, rispetto a quella di ‘Uthman, si presentano già in forma più unitaria di libro, 

utilizzato dai fedeli musulmani. Esse contengono quasi nella sua totalità gli stessi soggetti del 

Qur’ân definitivo, con però un diverso ordine delle sure. 

         Ciò che invece può essere di generale interesse è il fatto che Mingana sottolinei la scoperta di 

uno scritto del vescovo Dionysios bar Salîbî (d. 1171), che in una refiutatio della religione 

maomettana, presenta un’insieme di versi e brani del Qur’ân in versione syriaca, datati in un 

periodo di molto precedente al testo definitivo di ‘Uthman. In essi ci sono letture che differiscono 

dal textus receptus, e versetti che non sono presenti nel Qur’ân di ‘Uthman, conosciuti da altre fonti 

come non canonici. 

 

 

 

                  

 


