A
Al-Qur’dn
Sintesi di Buhl F., al-Qur’dn, in S. E. 1., Brill-Leiden, pp. 273-286,
a cura di p. Paolo Nicelli, P.I.M.E.

1. Il termine al-Qur’an, dikr, sira, dya.

2. Il miracolo (dya) del Qur’an:

a- Alldh lo ha fatto scendere perché fosse consegnato a Muhammad.

b- Contraddizioni tra versetti (dyat).

3. Muhammad venne a conoscenza di sezioni isolate del Qur’dn.

4. 1 diversi argomenti trattati nel Qur’dn.

La voce di Allah: “Noi”, “di” (qul). Muhammad ha sentito la voce di Allih attraverso lo
Spirito di Dio o I’arcangelo Gabriele. Gli angeli vengono associati allo spirito.

6. Altre idee, formulate dal Profeta. Il mese di ramaddn e le tentazioni di Muhammad.

7. Versetti ispirati a Muhammad. Versetti dati al Profeta direttamente da Alldh. Muhammad
era cosciente del fatto che Alldh non gli aveva comunicato tutti i contenuti del Qur’dn.
Infatti, la Rivelazione viene data secondo le circostanze verificatesi alla Makka, per via
dell’opposizione dei meccani e ad al-Madina, circa le dispute con i giudei e i cristiani.
Pertanto le “circostanze storiche” hanno avuto un’importanza e un’influenza decisiva sulla
forma e i contenuti del Qur’dn.

Alldh puo alterare o revocare le sue decisioni ( le decisioni della sua volonta): Q. 2,106;
Q. 16,107.

8. Il Qur’dn, il suo genere letterario e la letteratura araba del tempo di Muhammad.

a- Gli indovini o divinatori arabo-pagani, i loro oracoli, le formule di benedizione e di
maledizione. 1l loro genere letterario venne usato da Muhammad al posto di quello
biblico.

b- Laprosa in rima.

c- Al-sag‘, che consiste in due o piu sezioni brevi del modo di parlare unite tra di loro
da una rima.

d- Le false rime.

e- La ripetizione del ritornello (Q. 54. 55), senza raggiungere una vera e propria
composizione di strofa

f- Al-amtal, i paragoni semplici e le similitudini, che sono molto efficaci e diretti al

centro della questione. Essi sono presi dagli avvenimenti storici e usati come



avvertimenti o incitamenti al popolo. Ci sono anche dei paragoni naturali (Q. 7, 58.
13,17), in cui Allah ha formato i processi naturali al fine di rendere noto il suo
messaggio morale. L’uso delle parabole sottolinea come in Cor. 47, 29, che
Maometto ascolto qualche cosa delle parabole evangeliche senza pero conoscere la
totalita del messaggio del Nuovo Testamento.

La lingua usata da Muhammad per profetizzare la Rivelazione fu probabilmente il
dialetto dell’ Higaz, appartenente alla popolazione della Makka. Quindi un linguaggio
popolare, differente dall’Arabo classico, con le sue chiare e rigide regole
grammaticali. Pertanto, per alcuni orientalisti come Vollers, il testo che abbiamo
oggi ¢ il risultato di una redazione successiva. Si oppongono a questa tesi R. Geyer e
No6ldeke, in quanto secondo loro non vi sono prove provenienti né dalle tradizioni
pit antiche, né dalla stessa lingua araba a sostegno di questa tesi. Infatti, lo stile
usato nel Qur’dan varia a seconda che si tratti di versetti meccani o medinesi, il cui
autore sembra essere lo stesso. Il testo non sarebbe il prodotto di vari autori o
redattori successivi. Al di la di queste tesi, i musulmani considerano 1’assoluta
perfezione dell’Arabo classico del Qur’dn come un fatto dogmatico. La lettura
richiede una conoscenza della grammatica e una pratica di dizione e voce piuttosto
approfondita. Da qui il miracolo piu importante, cioe il fatto che il Profeta potesse
leggere o profetizzare la Rivelazione pur essendo semi illetterato. Egli conosceva il

suo dialetto della Makka, soprattutto il linguaggio commerciale.

9. Quale fu lo stato del Qur’an dopo la morte di Muhammad?

10.

Non ci sono collezioni di Rivelazione in forma finale.

Muhammad ha aggiunto delle collezioni di Rivelazione durante la sua vita.

| discorsi di Muhammad furono considerati come regole/leggi nella memoria dei suoi
seguaci ed eredi.

Una parte di questi discorsi sono andati persi. Conseguente necessita di assicurare le
rivelazioni di Allah mettendole per iscritto, su fogli di carta, papiri, pietre e tavolette
di legno.

(Q. 25, 5.6). Gli oppositori del Profeta dissero che Muhammad scrisse delle “favole”,
composte di giorno e di notte. Essi si riferiscono a delle collezioni di storie e non a
dei discorsi del Profeta (Q. 35, 5).

Dopo la morte di Muhammad, cesso la fonte della Rivelazione.

a-

| discorsi del Profeta divennero importanti e determinanti nel processo di

interpretazione.



b- 1l processo di interpretazione si costituisce a partire dalla necessita di raccogliere

I’eredita spirituale, legale del Profeta in modo accurato al fine di evitare la
distruzione o la perdita del materiale, in quanto con la morte di Muhammad, si
concluse la trasmissione delle rivelazioni coraniche e i fedeli nel caso di dubbio non
avevano piu nessuno da poter consultare, poiché non vi fu uomo che eredito il dono
profetico di Muhammad. Per questo motivo, i discorsi lasciati dal Profeta assunsero
grande importanza nel senso che in essi il Profeta rispondeva in parte ai quesiti della

comunita musulmana. Nasce cosi il problema dell’interpretazione delle fonti del

Corano e della Sunna o Tradizione. Quando, nel caso di decisioni legali, entrambe
queste fonti non forniscono dei testi che rispondono alle questioni poste dal popolo
al legislatore, si procede attraverso altre fonti di interpretazione quali 1’opinione

personale o ra’y e nella sua forma piu sistematizzata, il ragionamento per analogia o

qiyds, che prevedono uno sforzo giurisprudenziale personale o igtihdad, da parte di

coloro che sono preposti a dare un’interpretazione, cio¢ i saggi dell’Zsldm. Ultimo
grado di interpretazione € il consenso o igmad ‘, della comunita islamica.

Pertanto avremo la seguente procedura di interpretazione: 1) Nel caso in cui vi
siano due versetti del Qur’dn in contraddizione tra loro, nel senso che uno afferma e
I’altro abroga, verra considerato valido quello piu tardo, poiché Allih nella sua
onniscienza e onnipotenza pud cambiare idea e pud cambiare la sua volonta e quindi
dire, restringere, estendere o abrogare uno o piu decreti delle rivelazioni, oppure
stare in silenzio, nel senso di non pronunciarsi su un determinato tema o situazione.
Il silenzio di Alldh & sempre parola e indicazione per il popolo. 2) Nel caso di uno o
pit versetti oscuri, si vedra se vi & un Hadit che spieghi il versetto, altrimenti si
procedera ad interpretare secondo opinione personale (ra’y) e secondo analogia
(qiyds), cioé vedere se vi sia un caso precedente che puo essere applicato al caso
attuale per interpretarlo, in forza della stessa “ragione (“illa) della legge” esistente in
entrambi i casi. In questa procedura viene considerata la dinamica di “causa ed
effetto” esistente nei due casi. 3) Nella situazione in cui non vi fosse un precedente
da applicare per analogia alla circostanza presente si procedera a trattare il caso nel
consiglio dei saggi della comunita islamica, i quali daranno un’interpretazione
formulandola su un accordo unanime o consenso (igmad ‘). 1l verbo arabo agma‘a’, da
cui viene il termine igmd°, significa propriamente: “essere unanime”. Tuttavia,
I’interpretazione pud essere data solo su questioni che riguardano i contratti, gli

accordi, i costumi, la morale e il comportamento in genere, indicati col termine



(mu ‘dmaldt), e mai sui punti fondativi del credo islamico, quali gli articoli di fede
contenuti nel credo, nonché i cinque pilastri dell’Zslam e gli ordinamenti del culto
divino compresi nel termine (“ibadat).

La morte violenta in battaglia degli eredi del messaggio del Profeta.

Il processo di redazione del Qur’dn: 1) Il segretario del Profeta, Zaid ibn_Tdabit
(collezione del materiale primitivo su fogli scritti 0 sahifa (plurale di suhuf). 2) Abii
Bakr riceve da Zaid il suhuf (bozza). 3) ‘Umdar ricevette alla morte di 4bi Bakr il
suhuf e ordind prima di morire che si facesse una redazione delle diverse collezioni
della Rivelazione coranica in un’unica collezione definitiva. Ancora in vita egli
passo il suhuf'a Hafsa; 4) Hafsa ( figlia di ‘Umadr e vedova di Muhammad), che ne fu
la custode. Quando Muhammad sfido i suoi oppositori (Q. 11, 13), a produrre delle
sure che fossero come le sue, questi ultimi non furono in grado di farlo. Il fatto e
importante per il processo di redazione, perché ci fa capire che con buona probabilita
alcune sure del Profeta erano gia a disposizione in forma scritta per un confronto.
Infatti vi erano alla Mecca degli scribi e dei segretari che da tempo raccoglievano il
materiale necessario per la stesura dei contratti commerciali. Questa pratica poteva
essere stata usata dal Profeta stesso per mettere per iscritto parte delle rivelazioni
coraniche. Pertanto si puo parlare di una redazione primitiva di alcune rivelazioni

orali, messe per iscritto da alcuni scribi e segretari gia durante la vita del Profeta.

La redazione del Qur’dn

Gli editori:

e [bn Sa‘d (Ubaiy b. Ka'b), nella sua collezione presenta due sure addizionali (preghiere di

ricordo e la sura 1).

e ‘Abd Allah b. Mas ‘ud, nella sua collezione non si trovano le sure 93, 34, 1.
e Abi Miisa ‘Abd Allah al-As ‘ari, scrittore della storia di ‘A7
e Migdad b. ‘Amr.

Questi editori composero delle collezioni di rivelazioni coraniche prima della versione definitiva di

‘Uthman.

Zaid, compose una collezione libera di fogli separati e non una porzione definita e arrangiata. La

sua collezione di sure non aveva un ordine sistematico. Una volta ricevuto il suhuf, egli procedette

alla redazione di una versione ulteriore delle rivelazioni con un ordine definito, dove le sure



venivano presentate secondo un ordine decrescente seguendo un probabile esempio giudaico. Per
cio che riguarda il problema delle lettere misteriose che si trovano all’inizio di circa un quarto delle
sure, Noldeke, H. Hirschfeld e H. Bauer, sostengono che queste lettere sono ripetute dopo alcune

sure in modo consecutivo:

(h---m), sono situate dopo la sura 40, 46, 39, prima della sura 42 e seguendo (c---s---g).
(’---1---r), sono situate prima delle sure 26, 28 (prima della sura 27 e senza m).
(’---I---m), sembrano essere un’eccezione come non solo e indicato prima delle sure 29, 30, ma

anche prima delle sure 2, 3.

In ogni caso l’ordine viene stravolto dall’utilizzo del principio decrescente in cui queste sure
vengono poste in testa alla collezione , mentre invece altre, piu corte, vengono poste dopo. Questo
schema ci indica che ci roviamo di fronte a due collezioni separate che formano a loro volta due
gruppi separati di rivelazioni che Zaid trovo gia parzialmente redatte, il cui schema non volle
modificare.

M. Bauer, sostiene invece che Ibn Mas ‘iid non approvo questo schema, ma inseri le componenti
separate approssimativamente dalla posizione a cui appartenevano, secondo la loro lunghezza, con
eccezione del gruppo (h---m), che lascio la dove si trovava, organizzandole perd in un ordine
differente. Dal canto suo Ubaiy, non si interesso alla serie di sure piu corte, ma arrangio tutte le sure
a seconda della loro lunghezza. Come conseguenza, vi sono degli agganci tra le sure separate,
quelle sparse e il suhuf, dando evidenza dell’esistenza di collezioni private che pur se organizzate in
modo differente, si richiamano a vicenda, prova che la collezione nella sua forma presente non pud
risalire al Profeta stesso. Infatti, & difficile sapere se le sure che furono trovate da Zaid furono
formate secondo come noi le conosciamo dal Profeta; oppure se lungo il processo di redazione vi
furono altri redattori che organizzarono le raccolte. E’ tuttavia riconosciuto dalla maggior parte
degli studiosi che le unita che fanno capo alle sure piu corte sono originali e lo stesso discorso vale
per alcune sure piu lunghe, tra cui primeggia la sura 12, che forma una storia continua. Lo stesso
vale per la sura 55, con i suoi ritornelli.

Tuttavia, Noldeke ci ragguaglia dall’usare questo principio ogni volta che si verifichi la
discontinuita, cioe il filo del discorso sembra rompersi. Secondo lui, abbiamo in questo caso la
mano di un redattore piu tardo, poiché la discontinuita del discorso e la mancanza di coordinazione,
che erano tipiche dello stile di Muhammad, ci indicano che alcune piccole parti potrebbero essere
state inserite in pezzi piu antichi su richiesta del Profeta stesso in un periodo piu tardo, per

rispondere a una nuova necessita sorta nel contesto della comunita islamica, oppure per ampliare un



suo discorso con nuovi elementi. Si ha cosi I’impressione che fatti successivi o avvenimenti
accidentali, difficili da conoscere, abbiano giocato una parte importante nella formazione delle sure,
come il fatto che alcuni piccoli discorsi possano essere stati scritti sullo stesso pezzo di materiale,
come nel caso della trascrizione contenuta nella sura 95, dal versetto 5 al 6; o0 quella contenuta nella
sura 74, dal versetto 10 all’11.

Piu difficile e supporre che il Profeta stesso abbia composto la sura 2, appartenente al periodo
medinese. In essa si trovano pezzi appartenenti al periodo meccano (Q. 2, 21-39; 163-171), nonché
del periodo piu tardo della Medina. Le espressioni: “Questi sono 1 versetti (aydt) del Libro”; oppure:
“Questo ¢ il Libro”; o ancora: “Guarda la Sura che noi abbiamo inviato”, ci dicono che
probabilmente cio che segue immediatamente dopo sia autentica rivelazione. Tuttavia, non viene
provato se l’'ulteriore parte della sura sia sempre un’autentica rivelazione o sia un’aggiunta
successiva.

Le quattro recensioni che trovano generale consenso e accettazione da parte dei vari esperti

sono state composte in regioni differenti:

Ubaiy in Damascus
Miqdad in Hims
Ibn Mas ‘ud in Kiifa

AS ‘ari in Basra

La redazione di ‘Uthman

La disseminazione di varie versioni del Qur’an provocarono tra i fedeli delle incertezze e
delle querele sulla forma corretta e sulla veridicita del libro sacro. Pertanto, ‘Uthman cerco di porre
rimedio a questa difficile situazione chiedendo a Hafsa di prendere il suhuf e di farne delle copie da
dare ad una commissione da lui scelta, perché si facesse una versione ufficiale e autentica del testo
sacro delle rivelazioni che fosse definitiva. La sua preoccupazione era quella di evitare le continue
dispute che avevano lacerato i giudei e i cristiani sulla canonicita delle Scritture.

I membri della commissione furono:

Zaid
‘Abd Alldh b. Zubair
Sa‘id b. al-“As
‘Abd al-Rahmdn b. al-Harith



Essi furono i supervisori del lavoro svolto da alcuni scribi e segretari che partirono dal suhuf per

presentare una versione definitiva del testo. Le copie furono mandate:

Madina —

Basra

Kiifa ~ Kiifa, accettando la versione definitiva del Qur’an, mantenne anche
Damascus la sua precedente versione, composta da /bn Mas ‘ud.

Makka )

Le altre copie del testo furono bruciate o in ogni caso distrutte. Tuttavia, esse rimanevano nella
memoria dei fedeli, a seconda di come le avevano memorizzate. L’autorevolezza del Califfo
‘Uthman e I'ufficialita data alla versione definitiva del Qur’dn, nonché il bisogno di uniformita,
furono i fattori determinanti per 1’accettazione del testo in tutto il mondo islamico d’allora.

Questa versione differisce da quella di Ubaiy per la presenza di due sure che si trovano solo nel suo
Qur’dn. Il testo € invece piu lungo di quello della versione di Mas ‘id, che omette le sure 93, 94, 1.
Viene applicato i principio decrescente alla forma definitiva del Qur’dn. Tuttavia, la fdtiha, & posta
al di fuori di questo arrangiamento delle sure, in quanto viene considerata come preghiera
introduttiva o “benedizione introduttiva”. Le sure 93, 94, non sono riportate al loro posto, ma sono
composte in forma di discorso diretto di A/ldh, con il prefisso (qul), formula di protezione contro il
potere del maligno. La domanda che sorge € se esse siano parte della rivelazione coranica e quindi
originali, oppure se siano un arrangiamento successivo composto dal Profeta o da altri redattori. Il
problema nasce dal fatto che esse non sono presenti nella versione precedente del testo di 7bn
Mas “ud.

Il punto in questione: ’autenticita

Prima domanda: Le rivelazioni del Qur’dn autorizzato da ‘Uthman, vengono dallo stesso

Profeta, oppure vi sono delle aggiunte esterne o dei passaggi composti con scopi propagandistici?
Da alcuni commentatori vengono rigettati come autentica rivelazione di Allah i versetti dove
Muhammad maledice i suoi oppositori. Soprattutto la corrente teologica islamica della Mu ‘tazila e
le correnti teologiche cristiane contemporanee e successive al Profeta, rigettano 1’autenticita di
questi versetti, considerandoli un’aggiunta successiva, suscitata da motivi polemici.

La S7‘a si & pronunciata contro I’integrita del Qur’dn di ‘Uthman, a partire dalla controversia

con la corrente sunnita, nel non riconoscere il califfato e la sue dinastie come voluto da A/ldh e dal

7



suo Profeta. Per essi, la figura di ‘Ali, legittimo successore di Muhammad, non viene valutata nella
sua posizione di preminenza, rispetto il problema della successione dopo la morte del Profeta. Alla
base di tale pensiero ci sarebbe un puro progetto politico, quello di limitare le pretese di sovranita
della famiglia di ‘4/i. In piu, la credenza sciita nella venuta futura alla fine dei tempi dell” Imam
nascosto, NON viene menzionata e viene invece negata da ‘Uthman, considerato dagli sciiti come un
“senza Dio”. Questi ultimi considerano la mancanza di coerenza di alcune sure come 1’effetto della
soppressione dei versetti che glorificavano la figura di ‘Al;, con eccezione di due riferimenti che
sono stati riportati nelle sure al-ndrain € al-waldya. Al di la di questa polemica tra sciiti e sunniti
circa I’autenticita della versione definitiva del Qur’dn, i primi hanno fallito nel produrre una loro
versione autentica e completa delle rivelazioni coraniche, appoggiandosi sul principio tutto sciita,
che l’autentica forma del Qur’dn viene segretamente trasmessa da Imdm a Imam, per essere
comunicata in vera forma a tutti i fedeli solo negli ultimi tempi, con la venuta dell’Imdm nascosto.
Per il momento, nel lasso di fempo intermedio che segna I’attesa dell’/mdm nascosto, gli sciiti
utilizzano il testo definitivo di ‘Uthman, interpretandolo attraverso un commento che non lascia
liberta di interpretazione o alterazione arbitraria del testo, astenendosi dall’usare questa versione

definitiva in sede liturgica.

Seconda domanda: Nel Qur’dn autorizzato da ‘Uthman, vi sono veramente tutte le rivelazioni
esistenti alla morte del Profeta?
Qui si delinea il problema delle ulteriori sure presenti nella versione di Ubaiy, che si trovano anche
nella versione di Abi Miisd, e in quella di Ibn ‘Abbds. Vi sono riferimenti nelle tradizioni del
Profeta a cose dette da Muhammad, ma che non furono incluse nel testo autorizzato del Qur’dn di
‘Uthman, comprese alcune sure che si dice siano state incluse nelle diverse versioni di Ubaiy e di
Abii Miisa. Vi sono anche delle possibili falsita che possono essere state riportate, come quella
indicata come il “versetto della lapidazione” (aydt al-ragm), secondo cui I’incontinenza delle donne
non piu vergini puo essere punita con la lapidazione. Il problema puo essere riferito alla sura 24, ma
e in diretta contraddizione con il suo secondo versetto, che non puo essere incluso tra quelli
abrogati, poiché secondo le tradizioni del Profeta, ‘Umar puni questo crimine con la lapidazione. Il
versetto sembra un’aggiunta successiva, intesa ad autorizzare una pena piu severa.

Pertanto, non bisogna credere che il Qur’an definitivo dia una riproduzione assolutamente
vera e senza errore dei detti del Profeta. Al contrario esso contiene senza dubbio non poche
aggiunte in forma di spiegazione e interpolazioni come quella vista sopra. Vi sono stati anche

trasferimenti di frasi provocando la rottura del contesto. A partire da queste considerazioni, si fa



quindi sempre piu chiara I’evidente opera di una scuola di redazione, che ha operato lungo i secoli
per la revisione del testo del Qur’an.

Contrario a questa tesi, vi & quella di A. Mingana, che sostiene che la versione definitiva e
autorizzata del Qur’dn e la preparazione di un testo uniforme, fu opera di al-Haggdg, avvenuta
sotto il regno degli Umayadi, nella persona del califfo ‘Abd al-Malik (685-705).

Egli basa la sua tesi parzialmente sul silenzio dei primi scrittori cristiani circa il libro sacro dei
maomettani, e in parte sulle dichiarazioni dirette di Magriri e al-Kindi, circa I’iniziativa presa da al-
Haggdg e ‘Abd al-Malik di avere una versione autorizzata. Mingana vede nella versione di ‘Uthman
e in quelle dei redattori a lui precedenti, dei tentativi di composizione dei detti del Profeta, scritti su
fogli, senza un lavoro unitario in forma di libro. Contro questa tesi c’¢ il fatto che le redazioni piu
antiche del Qur’an, rispetto a quella di ‘Uthman, si presentano gia in forma piu unitaria di libro,
utilizzato dai fedeli musulmani. Esse contengono quasi nella sua totalita gli stessi soggetti del
Qur’dn definitivo, con pero un diverso ordine delle sure.

Cio che invece puo essere di generale interesse ¢ il fatto che Mingana sottolinei la scoperta di
uno scritto del vescovo Dionysios bar Salibi (d. 1171), che in una refiutatio della religione
maomettana, presenta un’insieme di versi e brani del Qur’dn in versione syriaca, datati in un
periodo di molto precedente al testo definitivo di ‘Uthman. In essi ci sono letture che differiscono
dal textus receptus, e versetti che non sono presenti nel Qur’an di ‘Uthman, conosciuti da altre fonti

COme non canonici.



