INTRODUZIONE
L’ISLAM E LA SOCIETA ISLAMICA
NEL RAPPORTO CON MODERNITA

Dr. p. Paolo Nicelli, PIME

Il confronto con la modernita sta trasformato profondamente il mondo islamico fino al
punto di essere, in bene e in male, il fattore determinante su cui si sta giocando il destino
prossimo di tutta I’area. Questo processo non e cosa di pochi anni, ma é il risultato di piu
di due secoli di pensiero filosofico, teologico e politico, che ha visto i pensatori-
riformatori  (mugaddidiin wa isldhiyin)*, promotori della riforma islamica (islih),
ripensare la tradizione musulmana (Qur’dn e Sunna), non solo dal punto di vista
filosofico e teologico, ma anche sociale e politico. Essi hanno affrontato questioni quali:
1) I metodi d’interpretazione del Qur’dn, della Sunna e della Legge islamica; 2) Il
rapporto tra ragione e fede, tra religione e scienze umane, a favore di un superamento del
rigido letteralismo tradizionalista operato dal zag/id’. Altri riformtori pit moderni hanno
affrontato i temi sociali e politici, nel tentativo di trovare una maggiore sintonia con le
esigenze dell’epoca moderna.

Per comprendere la portata del rinnovamento da loro operato bisogna calarsi con
pazienza nel periodo storico da essi vissuto. Se alcuni riformatori musulmani sono vissuti
in un tempo di profondo travaglio del pensiero religioso, dando molteplici interpretazioni
della stessa rivelazione contenuta nel Qur’dn e nella Sunna, altri hanno invece affrontato
il duplice problema della crisi del califfato provocato dalla decadenza dell’Impero turco-
ottomano e dall’ingerenza delle potenze coloniali occidentali sull’economia, sulla
politica e sulle aspirazioni di liberta e di autodeterminazione dei popoli musulmani. Altri
ancora, a noi contemporanei, stanno affrontando gli aspetti piu urgenti della modernita
quali: il processo di democratizzazione delle societa islamiche con il conseguente
dibattito sulle questioni antropologiche e sulla dimensione laica della societa. In questi
temi, si impone il ripensamento della persona umana, colta nel suo essere al centro di

qualsiasi sviluppo sociale, attraverso la realizzazione delle sue aspirazioni di giustizia, di

! Tra i piu importanti ricordiamo: Sir Sayyid Ahmad Khdn (1817-1898), Gamal al-Din al-Afghdni
(1838/39-1897), Muhammad ‘Abduh (1849-1905), e piu recentemente Rasid Ridd (1865-1935),
Muhammad Igbadl (1876-1938), Abd al-Hamid Ibn Bddis (1889-1940), Hasan al-Bannd’ (1906-1949), ‘Ali
‘Abd al-Rdziq (1888-1968), Tdhd Husayn (1889-1973), Abii -4 ‘la’ Mawdidi (1902-1979), Fazlur Rahmdn
(1919-1988), Muhammad Harkun, Muhammad Hashim Khamali.

? Tuglid, termine arabo che indica il riferimento ai compagni del Profeta; I’affidamento sull’insegnamento
di un maestro; I’adottare una dottrina di una scuola giuridica per una particolare operazione.

1



pace, di liberta e di unita religiosa, culturale e sociale, valori questi riscontrabili sia nella
cultura occidentale, che in quella islamica.

Nel suo testo, Il riformismo islamico, un secolo di rinnovamento musulmano, Tariq
Ramadan, noto filosofo contemporaneo, affronta il dialogo-confronto tra 1’isldm e la
modernita, partendo da un giudizio molto realista:

“E’ un periodo di crisi, non c¢’¢ dubbio, durante il quale si tenta di ritrovare dei
punti di riferimento e di determinare gli orientamenti che permetteranno a questa
civilta (musulmana — ndr), che sta vivendo il suo XV secolo di vita, di affrontare
piu seriamente le sfide dell’epoca moderna... per permettere alla civilta
musulmana di vivere un «rinascimento» pari a quello che 1’Occidente ha vissuto
nel XV sec.”,
Si intende qui un rinascimento islamico (sahwd), che aiuti a risolvere quel senso di
frustrazione che molti musulmani vivono oggi, nel momento in cui non riescono a dare
delle risposte soddisfacenti alle domande che la modernita pone ai singoli e alla societa. |
riformatori musulmani credono che lo sviluppo sociale di un popolo non possa essere
separato dalla crescita religiosa, morale e politica della persona, perché questa venga
concepita nella sua integrita, cio¢ nell’unita delle sue componenti spirituali, intellettuali,
sociali e politiche, come il fattore principale di rinnovamento delle societa islamiche.
Essi parlano, come nel caso di Muhammad Igbdl, di «ricostruzione» religiosa e sociale
del mondo islamico a partire dalla «ricostruzione» spirituale e politica dei musulmani.
Interessante sara vedere se tale ricostruzione lascia spazio a una dimensione laica della
persona e della societa, che apra a un processo di democratizzazione degli stati

musulmani.

L’eredita storica del problema

Il «periodo di decadimentoy, in cui I’is/am versa tutt’ora, ¢ da ricondurre alla «profonda
crisi» della visione islamica di societa e di stato. Infatti, I’Impero turco-ottomano aveva
simbolizzato I’idea di una sola nazione islamica, composta da differenti identita etniche e
nazionali unite dallo stesso credo religioso, cioe quello islamico; allo stesso tempo
I’impero venne considerato da tutti i fedeli musulmani come il segno evidente della

volonta di Dio di affermare la «religione perfetta»,* I’isldm; seguendo il comando divino

® T. Ramadan, Il riformismo islamico,un secolo di rinnovamento musulmano, Citta Aperta Edizioni s.r.1.,
Troina (En), 2004, 27.

* «Guai oggi a coloro che hanno apostatato dalla vostra Religione: voi non temeteli, ma temete Me! Oggi
v’ho resa perfetta la vostra religione, ¢ ho compiuto su di voi i Miei favori, e M’¢ piaciuto darvi per
religione I’Islamy» (Q.5, 3), in A. Bausani, Il Corano, Biblioteca Universale Rizzoli (Mi), 2001, 74-75.

2



di portare in tutto il mondo il «Messaggio di Dio», perche tutti i popoli fossero ricondotti
sulla «retta via». Questa idea, profondamente universalistica della rivelazione divina
implicava il gihdd,” o guerra santa, al fine di combattere contro ogni potere terrestre che
fosse espressione del maligno. Un maligno contrario alla retta via e alla religione
perfetta.

Questa missione islamica, che vedeva nel califfato (khalifa), il modello piu alto e divino
di esercizio del potere di Dio sulle cose del mondo, e nel califfo colui che doveva essere
il garante della realizzazione di tale potere nel mondo, evidenzio la sua crisi con
I’avvento del colonialismo, quando le potenze coloniali degli «infedeli» governarono di
fatto sulla maggioranza dei paesi islamici.® La successiva abolizione del califfato attuata
da Mustafa Kemal, Atatiirk, nel 1924, e la seguente progressiva costituzione della
nazione turca, basata sui principi laici, acui di molto la crisi del modello islamico di
societa e la frustrazione dei musulmani. Con la fine del XIX secolo e per tutto il XX
secolo, le societa islamiche divennero sempre piu economicamente e politicamente
dipendenti dalle potenze occidentali, che provarono con ogni mezzo a imporre la loro
cultura e il loro stile di vita. La civilta musulmana, basata su tradizioni locali pre-
islamiche ed islamiche, ¢ fino ad oggi in difficolta nell’accettare la sfida spirituale e
sociale che la modernita impone, nella sua progressiva accelerazione politica, scientifica,

tecnologica ed industriale.

Lo status quaestionis

La domanda sulla fedelta alla rivelazione coranica di fronte alle pretese del mondo
moderno divento in passato e diviene tuttora il punto centrale di discussione per qualsiasi
proposta di riforma all’interno del mondo musulmano. La posta in gioco ¢ la fedelta alla
rivelazione contenuta nel Qur’an, cio¢ la fedelta alla natura stessa dell’is/dm, di fronte

alla profonda frattura tra la grandezza e le esigenze della rivelazione coranica alla quale

® Sul significato dell’idea di gihdd e sulle sue implicazioni per il periodo formativo della societa islamica
vedi il glossario e la nota (33) a pagina 24.

® Dal 1839 ¢ il 1878, anno del grande Congresso della pace a Berlino, proposto da Bismark, con I’intento di
frenare I’avanzata panslava dei russi e dei serbi, I’Impero turco-ottomano attud una serie di riforme che lo
portarono nel tempo ad indebolirsi verso un’ingerenza sempre piu pesante delle potenze occidentali. A
Berlino I’Impero usci sconfitto da trattative che lo costrinsero in seguito alla perdita della maggior parte dei
territori balcanici, 1’isola di Cipro e le tre province dell’ Anatolia orientale, cio¢ le popolazioni piu attive e
ricche dell’Impero. Il processo di ingerenza occidentale si intensifico a partire dal regno del sultano
Mahmiid II, che nel 1808, cerco di arginare le rivolte scoppiate in Arabia, Egitto, Siria e Balcani attraverso
I’adozione del modello di stile di vita europeo in campo politico, giuridico, culturale e militare, e sotto il
regno di suo figlio ‘A4bd al-Magid, che nella Carta imperiale del 1939, avvio una riforma giuridica,
finanziaria ¢ amministrativa, che porto all’assunzione dei modelli giuridici ed economici non piu di
ispirazione islamica, ma europei.



fanno riferimento i musulmani ¢ ’inadeguatezza di gestire la realta attuale nelle sue
manifestazioni sociali, politiche ed economiche. Ecco allora che il fedele musulmano, sia
esso intellettuale o uomo della strada, si domanda il perché le societa islamiche non siano
piu compatte nell’opporsi al processo di secolarizzazione e involuzione materialistica
ormai galoppante e in atto al loro interno. Oppure, perché la civilta islamica non sia piu
capace di proporre il proprio stile di vita al mondo moderno, quando invece, ai tempi del
califfato, conquistdo un impero in brevissimo tempo. La risposta a queste domande ci
riporta ancora al tema centrale della fedelta alla rivelazione coranica: «E’ possibile
restare fedeli al Messaggio di Dio senza subire le pressioni di un’epoca il cui impeto
sembra sfuggire dal nostro controllo? La padronanza della situazione € compatibile con
la fedelta?»’
Tarig Ramadan ripropone la risposta data dai riformisti, circa la natura della fedelta
al messaggio e alle fonti coraniche e profetiche:
«I riformisti rispondono a queste domande in modo affermativo: non mettono in
discussione la fedelta, né I’attaccamento necessario alle fonti coraniche e
profetiche, tanto meno la capacita dell’Islam di accettare I’evoluzione e di vivere
in sintonia con la propria epoca. Di fronte alla decadenza del mondo musulmano,
essi intuiscono che la causa non e nella fedelta al Messaggio, ma nella fedelta alla
sua natura: il loro denominatore comune € un ritorno all’immediatezza, nel senso
di «senza mediazioney, dei testi, per ritrovare il cammino della fedelta all’essenza
dell’Islam e non alle sue manifestazioni contingenti, all’obiettivo (qusd) del testo
e non all’espressione letterale della sua forman®.
Si tratta quindi di approfondire la natura della fedelta alla rivelazione coranica. Questo €
il punto fondamentale che tocca I’atto di fede del musulmano, che si limita, nella lettura
del Qur’an e della Sunna, a cogliere 1’aspetto letterale e contingente del testo, senza
andare all’obbiettivo del testo stesso, cioe all’essenza della fede islamica. Questo riferirsi
ad una tradizione chiusa nell’espressione letterale della sua forma, rende incapaci di
gestire la realta secolarizzata. Come conseguenza emerge la difficolta di essere fedeli alla
rivelazione coranica nelle circostanze quotidiane della vita, poiché il contenuto di tale
rivelazione viene ad essere separato dall’esperienza della vita, come se non avesse nulla a
che vedere con la vita, non potendo dare risposte esaurienti alle problematiche che la
modernita pone all’individuo, al soggetto, alla persona, soprattutto quando si toccano 1i

temi della dignita della persona umana, o della liberta di professare la propria fede.

" T. Ramadan, 7/ riformismo islamico, 55.
8 T. Ramadan, Ibidem, 55.



Una parte dei riformatori musulmani riflettono su questi temi a partire dal significato
etimologico dei termini islah e tagdid. Nel primo caso si parla di «ridare forma», isldh, a
qualcosa che ha perso la sua forma, cioe la tradizione islamica e 1’idea di societa ad essa
connessa. L’impatto con la modernita ha provocato una perdita di senso nell’atto di fede
del musulmano circa la purezza della fede islamica. Questo ha implicato le molteplici
interpretazioni di pensiero, formulate sul Qur’dn e sulla Sunna. Ecco dunque
I’importanza di ridare forma a cio che non ha piu forma; cio¢ la necessita di ritornare alla
purezza del credo islamico, vivendolo come lo hanno vissuto i «pii antenati» (al-salaf al-
sdlih). Su questa linea € il movimento salafita, che si pone, all’interno della riforma
islamica, come uno dei gruppi piu attenti al recupero di quei valori tradizionali
musulmani legati alla purezza dell’islam dei pii antenati.

Nel secondo caso si parla di riforma nei termini di «rinnovamento» del pensiero
islamico, «rendendo nuova e attuale» la tradizione su cui tale pensiero si fonda. Il
termine arabo utilizzato € tagdid, il cui riferimento ¢ 1’aggettivo gadid «nuovo». Il
pensiero islamico ha bisogno di essere rinnovato, per parlare all’'uomo d’oggi,
assumendo dalla modernita e in particolare dal pensiero occidentale, tutto cio che puo
dare nuova luce all’islam, senza minare i fondamenti del suo credo, sintetizzati in
particolare nel tawhid, il monoteismo islamico.

Su queste basi, una riforma islamica sara possibile a partire dall’equilibrio tra le
due termini: V’islah e il tagdid, vere e proprie chiavi di lettura della tradizione e della
realta, volte al recupero dell’obiettivo stesso del testo, cio¢ 1’essenza dell’isldm. In
termini concreti, si arriverebbe a rispondere alla domanda se, partendo dal Qur’dn, sia

ossibile islamizzare la modernita oppure modernizzare 1’isldm.’
p pp

® Tarig Ramaddn, sostiene che porre la domanda in questi termini non pud portare lontano il processo di
riforma, in quanto di fatto si € gia raggiunto una situazione di stallo la dove coloro che vogliono
islamizzare la modernita si sono rifugiati in una visione fondamentalista con I’intento di purificare il
pensiero islamico da tutte le «innovazioni» (bid ‘a), apportate dalle varie scuole giuridiche e di pensiero;
coloro invece che propongono un rinnovamento modernizzando 1’is/dm, Si sono trovati a dover applicare i
metodi storico critici di analisi delle fonti, uscendo a volte dalla visione ortodossa del credo islamico. Per il
Nostro, & necessario promuovere una «nuova igtihdd», un terzo modello, quello capace di individuare
nell’islam e nella cultura occidentale quei valori universali comuni di giustizia e di pace che possono
costituire la base comune del dialogo tra le due civilta, quella islamica e quella occidentale. Personalmente
vedrei piu accettabile un quarto modello, che tenesse conto si dei valori comuni universali, ma che, in ogni
caso, non escludesse una seconda fase di discussione sulle diversita tra le varie posizioni culturali e
religiose, nonché il confronto serrato sulle tematiche scottanti della dignita della persona umana e della sua
liberta religiosa, aspetti che sono fondamentali per la civilta e la cultura occidentale. Diversamente, cioé
rimanendo solo al livello dei valori universali comuni, si rischierebbe di relativizzare da una parte i valori
stessi, dall’altra I’identita propria delle due culture, appiattendo il dialogo-confronto su temi comuni, senza
poi affrontare in profondita i temi di conflitto. Il dialogo-confronto, sia esso culturale o interreligioso, non
pud mai essere ridotto unicamente al dialogo sui valori universali comuni.

5



La via da percorrere: il dialogo-confronto tra civilta islamica e civilta occidentale, tra
islam e cristianesimo
A partire da questa riflessione sul nucleo centrale della riforma islamica, solo i
musulmani, siano essi appartenenti alla corrente fondamentalista 0 a quella modernista,
potranno dare una risposta alle problematiche suscitate dall’impatto con il mondo
moderno. Solo loro potranno formulare un «nuov igtihdd», Ccioé una nuova
interpretazione della realta che sono chiamati a vivere alla luce delle fonti islamiche.
Questa riflessione, interna all’isldm, guadagnerebbe molto da un dialogo-confronto
culturale, politico, sociale e religioso tra le due grandi civilta, quella islamica e quella
occidentale. Centrale, e direi fondamentale, sara il contributo che le due religioni, 1’islam
e il cristianesimo potranno apportare in questo dialogo. L’islam € il fondamento e il
«plasmatore» della civilta islamica e quindi della sua visione di societa e di stato.
All’interno della civilta occidentale, il cristianesimo ¢ il fondamento ispiratore dei valori
umani, spirituali e laici del concetto di civilta e di societd. Le due religioni potranno
aiutare il dialogo-confronto tra le due civilta, proponendosi come le radici da cui
attingere linfa vitale. Credo quindi che assieme al dialogo culturale tra civilta islamica e
civilta occidentale debba esserci un dialogo inetrreligioso tra is/dm e cristianesimo, come
momento basilare per sostenere il «nuovo igtihad», operato dai riformisti musulmani.
Sara importante che, in questo dialogo interreligioso, isldm e cristianesimo vivano
uno scambio reciproco fatto di conoscenza, mutuo ascolto e rispetto della propria fede;
entrambe le religioni potranno cosi dare insieme delle risposte a quelle domande
fondamentali che uomini e donne, musulmani e cristiani, fanno circa le grandi questioni
che affliggono il mondo di oggi. E quanto insegna il Concilio Ecumenico Vaticano Il
nella Dichiarazione Nostra aetate:
«Gli uomini attendono dalle varie religioni la risposta circa gli oscuri enigmi
della condizione umana che, anche oggi come una volta, turbano profondamente i
cuori degli uomini: che cosa sia I’uomo, quale sia il senso e il fine della nostra
vita, che cosa sia bene e che cosa sia peccato, quale origine e quale fine abbiano i
dolori, quale sia la via per raggiungere la vera felicita, che cosa sia la morte, il
giudizio e la retribuzione dopo la morte, infine che cosa sia quell’ultimo
ineffabile mistero che abbraccia la nostra esistenza, dal quale noi traiamo la

nostra origine e verso cui tendiamo». *°

19 Concilio Ecumenico Vaticano I, Dichiarazione sulle relazioni della chiesa con le religioni non-cristiane
Nostra aetate (28 ottobre 1965), n. 1.



Su queste basi si potra camminare insieme, nella sincerita e nella verita verso il fine
ultimo che ¢ I’adesione al volere di quel Dio, che costituisce tutte le cose e regola tutti gli
avvenimenti della storia dell’umanita. Lo scopo di questo dialogo-confronto tra 1’islam e
I’Occidente ¢ quello di favorire 1’unita ¢ la carita tra gli uomini e tra i popoli, coscienti
del fatto che essi costituiscono una sola comunita, hanno una sola origine e hanno anche

un solo fine ultimo, Dio, che estende a tutti la sua provvidenza e la sua bonta.*

A questo punto non ci resta che procedere nel percorso della nostra ricerca,
delineando quelli che sono i fondamenti coranici e teologici della societa islamica, con lo
scopo di fare emergere da una parte I’ideale a cui i riformatori musulmani si sono rifatti
per esprimere la solidarieta, 1’universalita ¢ 1’unita della Umma isldmiya, dall’altra per
capire il processo storico di «ricostruzione» religiosa, sociale e politica da essi intrapreso
nel tentativo di iniziare un dibattito con la modernita. In questo senso, sara importante
approfondire il pensiero della riforma islamica nel suo insieme, sia attraverso la
presentazione delle idee dei suoi esponenti piu illustri, che attraverso I’evoluzione di
queste idee su alcuni temi della modernita. Questo cammino storico, ci aiutera a capire
come per molti riformatori il dibattito tra isldm e modernita venga ridotto a un discorso
intra-islamico di recupero dell’identita musulmana, come reazione al processo di
modernizzazione e secolarizzazione delle societa islamiche, e non a un vero dialogo-
confronto extra-islamico con il mondo moderno. Altri invece, cercheranno di andare al di
Ia della posizione re-attiva, per proporre ai musulmani un approccio pro-attivo, che

valorizzi cio che di positivo la modernita offre al mondo.

1 \bidem, n. 1.



CAPITOLO PRIMO
LA SOCIETA ISLAMICA E | SUOI FONDAMENT]I

1.1- La societa islamica delle origini e i suoi fondamenti coranici

Per comprendere la costituzione della societa islamica e necessario capire come fu
organizzata la prima comunita musulmana medinese al tempo di Muhammad
(Maometto), e su quali basi teologiche e giuridiche il Profeta volle strutturare la societa
della cittd di Medina, attraverso la sua funzione di mediatore, uomo di stato e
condottiero. Certo € che I’unica struttura politica e istituzionale che gli arabi conoscevano
nel VII secolo era quella tribale. Solo alcuni di loro vennero a conoscenza della vita e
dell’organizzazione politico-statale degli imperi bizantino e persiano e un numero ancora
pil esiguo ebbe contatti con il regno abissino. Da qui la conclusione che, per la nuova
struttura politica eretta dai musulmani a Medina ’unico modello a cui essi potevano
attingere nell’immediato era la tribu o la confederazione di tribu.*?

In un suo studio fondamentale sul nostro tema, il prof. Philip K. Hitti, noto studioso
della scuola orientalista anglosassone, spiega dettagliatamente la societa beduina pre-
islamica delineandone le linee portanti di tipo antropologico, sociale e religioso.*®
Hitti, cerca di scoprire nel testo del Qur’dn (Corano), quei riferimenti che possono
spiegare la vita, i costumi e le leggi che regolavano la vita dei beduini nel deserto ancora
prima della rivelazione coranica, per poi delinearne il carattere e i tratti psicologici. In
questo senso, nel Qur’dan ci vengono indicati due tipi di territorio, quello desertico con
grandi estensioni di dune sabbiose e ampie zone di steppa arida, visitate raramente dalle
piogge stagionali e quello legato alle grandi oasi, con pozzi, sorgenti d’acqua naturale e

ogni specie di frutti, tra cui primeggiano i datteri, le olive e I'uva. Questo tipo di

2 W. Montgomery Watt, Islam and the Integration of Society, Routledge and Kegan Paul Ltd, Abingdon,
Oxon (GB), 2003, 145.

B3 p, K. Hitti, History of the Arabs, Tenth Edition, MacMillan Press Ltd., London, 1970, 3-48; sullo stesso
tema vedi anche: A. Guillaume Islam, Universale Cappelli n.58, Rocca San Casciano, 1961, 13-32; L.
Gardet, Conoscere I'Islam, Seconda edizione, Edizioni Paoline, Catania, 1961, 1-3; IDEM, Les hommes del
l’islam, approche des mentalités, Editions Complexe, Bruxelles, 1984, 27-48; B. Lewis, Gli arabi nella
storia, Edizioni Laterza, Roma, 1999, 17-31; Idem, Il Medio Oriente, duemila anni di storia, Arnoldo
Mondadori Editore SpA, (Mi), 2004, 37-50; Ira M. Lapidus, A History of Islamic Societies, Cambridge
University Press, 1998, 3-20; A. Hourani, A History of the Arab Peoples, Warner Books Inc, New York,
1991,7-21; Irfan Shahid, «Pre-Islamic Arabia», in P. M. Holt - Ann K. S. Lambton - B. Lewis (a cura di),
The Cambridge History of Islam, vol. 1A, Cambridge University Press, 1970, 3-29; W. Montgomery Watt,
What is Islam?, Second Edition, Librairie du Liban, Beirut, 1990, 60-77. Sull’influenza dell’isldm nel
mediterraneo vedi: F. Gabrieli, «Islam in the Mediterranean World», in J. Shacht e C. E. Bosworth, The
Legacy of Islam, Second Edition, Oxford University Press, 1979, 63-104.



territorio cosi diversificato, non favoriva di certo una popolazione sedentaria, ma
obbligava le varie tribu beduine a spostarsi da un’oasi all’altra per cercare acqua e cibo,
favorendo cosi un tipo di vita nomade lungo le rotte commerciali degli aromi e delle
spezie, e un tipo di vita seminomade legata alle oasi piu grandi. L’interesse primario del
beduino diventava necessariamente il proprio sostentamento e quello delle sue greggi:
«E’ lui che fa scendere acqua dal cielo per voi, e ne bevete, e ne crescono gli
alberi fra i quali spingete a pascolare gli armenti, e ne fa crescere per voi il
frumento e 1’olivo e le palme e le viti e ogni specie di frutti: e certo un Segno ¢
ben questo per la gente che sa meditare...» (Q. 16,10-11)".
Questo passaggio della Sura dell’ape (al-Nahl), sottolinea alcuni aspetti delle abitudini
delle popolazioni che anticamente vivevano nel deserto, ma ne delinea in un certo senso
anche il carattere. Ancora oggi possiamo notare in queste stesse popolazioni il passaggio
culturale da una mentalitd beduina legata all’origine nomade, ad una mentalita
semiurbana, che pero tradisce in molti aspetti della vita 1’antica origine beduina. Infatti,
possiamo affermare con Philip K. Hitty che: «il sangue delle popolazioni sedentarie &
cosi continuamente alimentato dal tenore nomade. Il beduino rappresenta il migliore
adattamento della vita umana alle condizioni desertiche»™.
Da qui possiamo comprendere come le interazioni tra le popolazioni semiurbane e quelle
nomadi, provenienti dal deserto, venivano e vengono tutt’ora dettate dalle regole di
preservazione della vita: il nomade cerca di garantirsi dal vicino seminomade quelle
risorse che a lui mancano, sia con il commercio e la contrattazione, che con la violenza e
la razzia. Egli ¢ un mediatore che all’occasione puo diventare un razziatore. In questo
senso, il giudizio di Hitti, pur nella sua crudezza, ci aiuta a capire la difficolta che il
beduino trova nel cambiare le regole di questa vita: «La sua cultura e sempre stata la
stessa. Variazioni, progresso, sviluppo, non sono tra le leggi a cui lui prontamente
obbedisce».
Il beduino é dunque uno spirito libero, che non obbedisce ad alcuna regola, eccetto
quella della sopravvivenza di cui il deserto € piu di un habitat: e il custode della sua
tradizione sacra e della purezza del suo sangue. Meglio ancora, il deserto ¢ la sua prima e

piu importante linea di difesa contro 1’influenza del mondo esterno. Hitti va oltre e

1 Per i versetti del Corano sara usata la traduzione di A. Bausani, 1l Corano, BUR Pantheon, Rizzoli libri
S.p.A., Milano, 2001. L’autore, ha condotto la traduzione sul testo arabo dell’edizione cairina di re Fu’dd
(1923/1342 H.), la quale segue la lettura kufense di ‘dsim. Circa la numerazione dei versetti delle sire,
Bausani ha abbandonato il sistema utilizzato da G. Fligel, considerato da lui sorpassato, adottando la
numerazione orientale; cfr. I’introduzione, 56.

5 p. K. Hitty, History of the Arabs, 23.



traccia un legame tra I’ambiente e la costituzione fisica e mentale del beduino: «La
continuita, la monotonia e 1’aridita del deserto sono fedelmente riflessi nella costituzione
fisica e mentale del beduino».'® Il suo carattere & fiero, difficilmente piegabile alla
disciplina. Egli ¢ tenace di fronte alle avversita e le difficolta dell’ambiente in cui vive,
mostrando un forte individualismo che lo pone spesso in conflitto con 1’autorita e poco
attento al bene comune, che vada oltre I’interesse del clan e della tribu a cui appartiene.
Questo atteggiamento caratteriale viene espresso bene da una preghiera del beduino, che
sottolinea la dura legge del deserto dove il nomade é contro tutti e tutti sono contro di lui.
«O Signore, abbi misericordia di me e di Muhammad, e di nessun altro»’.

Un altro aspetto della cultura nomade € la razzia (ghazw) che, considerata altrove una
forma di brigantaggio, ¢ tra i beduini un’istituzione base della societa, sia per motivi
economici, che per le condizioni sociali in cui essi vivono. La razzia venne utilizzata
dagli arabi nelle conquiste islamiche e fu legata alla pratica del procacciarsi il bottino,
come pagamento per il servizio militare dato durante una battaglia o per via
dell’espugnazione di una citta.

La virtu che piu mitiga la brutalita della razzia e I’ospitalita (diydfah) . Nonostante
la durezza di vita e la crudelta espressa dai beduini del deserto, essi a loro volta sono
capaci di mostrare un profondo senso di ospitalita, fondato sulla lealta e I’amicizia.
Ospitalita e durezza sono aspetti profondamente insiti nell’animo beduino, dove la prima
viene considerata come un dovere sacro, che non puo essere rifiutato a chi viaggi nel
deserto. Essa € basata sulla consapevolezza della durezza delle condizioni climatiche e
sulla precarieta della vita nel deserto. Aggredire un viandante o un ospite, dopo averlo
accolto sotto la propria tenda ¢ un’offesa non solo contro le leggi e i costumi beduini, ma

lo ¢ ancora di piu contro Dio, il vero protettore dell’umanita.

Il cibo e la fauna del deserto

Anche la sua dieta quotidiana esprime la precarieta della vita personale, che in
quell’ambiente deve essere preservata come il bene piu prezioso. Essa ¢ a base di datteri
e di una mistura di aromi e spezie, oppure di mais arrostito, con acqua e latte. 1l suo
abbigliamento e tanto povero quanto il suo nutrimento: una lunga veste (thawb) con una
cintura con un capo superiore scorrevole (‘abd’). La testa &€ coperta da uno scialle
(kufiyah) fermato da una corda (“igdl). A questi aspetti che sottolineano la tenacita e la

sopportazione (sabr), se ne aggiunge un altro che fa da contrappeso, cioe la passivita, che

16p_ K. Hitty, History of the Arabs, 24.
Y7 Cfr. Abii Dawid, Sunan, Vol. 1, Cairo, 1280, 89, in P. K. Hitti, History of the Arabs, 24.

10



viene eretta a vera e propria virtu. Infatti, la resistenza passiva alle circostanze
sfavorevoli della vita sembra essere preferita ad ogni tentativo di cambiamento dello
stato in cui il beduino si trovi.

Anche gli animali che sono dono della compassione e della bonta di Dio, che
provvede per la sua creatura, influenzano la vita del beduino, come viene esplicitamente
detto nel Qur’an:

«E le greggi cred per voi, calde e datrici di utili cose, e voi ne mangiate, e Vi
danno visione di bellezza quando le riconducete alle stalle alla sera, quando le
portate al pascolo, all’aurora, e vi portano i pesi in paesi lontani che non avreste
raggiunto da soli senza duro travaglio, che il vostro Signore € compassionevole e
buono; e cavalli e muli ed asini v’ha dato perché li cavalchiate, ornamento bello, e
sta creando ancora cose che voi non sapete. E’ Dio che vi mostra la Via, e ¢’¢ chi
se ne allontana! Ma se avesse voluto, v’avrebbe certo guidati tutti assieme». (Q.
16,5-9).
In questi versetti della Sura dell’ape (al-Nahl) primeggia il cammello, innominato, ma
che diventa il fedele amico del nomade, poiché porta i pesi in paesi lontani che I’'uomo
non avrebbe raggiunto senza un duro travaglio. Infatti senza il cammello sarebbe
inconcepibile la vita nel deserto. Esso ¢ il veicolo di trasporto per le carovane e in caso di
bisogno diventa anche il sostentamento del beduino. Egli ne beve il latte e ne mangia la
carne; ne usa la pelle per coprirsi e ne usa lo sterco per accendere il fuoco durante le notti
desertiche, dove la temperatura si abbassa notevolmente; ne usa I’urina come tonico per 1
capelli e come medicina. Il cammello diventa 1’alter ego del beduino, che lo usa anche
nelle contrattazioni e come merce di scambio. Infatti, la dote della sposa, il pagamento
del sangue versato, oppure il ricavato di una scommessa sono fissati in termini di
quantita di cammelli. Anche I’importanza di uno shayh e determinata in base ai cammelli
che possiede. Da qui ’importanza di questo animale per 1 beduini che vengono chiamati
“la gente del cammello” (ahl al-ba ‘ir).

Il cavallo invece e considerato un animale pregiato per altri motivi. Esso €
«ornamento bello» assieme all’asino. In caso di guerra il cavallo ¢ senz’altro piu veloce
del cammello negli spostamenti delle truppe e negli attacchi alle carovane o agli eserciti
nemici. Puo essere utilizzato per i giochi equestri e nelle competizioni praticate nel
deserto o nelle oasi. Tuttavia il cavallo non possiede un’autonomia come quella del

cammello, che puod rimanere senz’acqua anche per giorni interi, e nel deserto questo ¢ un

11



aspetto importantissimo. 1l cavallo € piu un bene di lusso, per la sua bellezza e per la sua

rapidita, ma poco adatto all’ambiente desertico

La vita e lo spirito del clan

La societa beduina e organizzata su base clanica. Ogni tenda rappresenta un nucleo
famigliare ¢ un’accampamento di tende forma un Azayy. | membri di un zayy formano un
clan (gawm) e un gruppo di piu clans formano la tribu (gabilah). 1l capo del clan € lo
shayh, il suo membro piu anziano che é scelto per la sua generosita, per il coraggio e per
la sua capacita di mediazione. Egli non esercita un potere assoluto, ma la sua autorita &
condivisa dal consiglio della tribu, soprattutto in materia giudiziaria e militare. | rapporti
tra i membri dello stesso clan vengono regolati dalla legge del sangue, poiché essi fanno
parte dello stesso sangue, sottomessi all’autorita di un solo capo, il rappresentante piu
anziano della comunita. I membri del clan usano un unico «grido di battaglia» e un unico
titolo, banii, o figli di...; a questo titolo essi aggiungono il nome dell’eponimo
delineando il clan e la tribu di appartenenza.’® La relazione del sangue, sia essa reale o
fittizia, determina dunque il grado di parentela e di appartenenza al clan e alla tribu, che
in un primo momento segui la linea matriarcale, ma poi si orientd su quella patriarcale.
La tenda & un luogo molto povero e le proprieta contenute in essa sono individuali, cioé
appartenenti alle singole persone della tenda. L’acqua, i pascoli e la terra coltivabile,

sono invece considerate proprieta appartenenti alla tribu.

'8 |nteressante in merito & il commento dato da W. Montgomery Watt: «Le fonti storiche ci dicono che al
tempo di Muhammad, una tribl possedeva un cospiquo numero di persone che non discendevano
dall’antenato comune. Alcuni di essi potevano far parte della tribu solo per un tempo (stabilito), altri invece
in maniera permanente. Entrambi i gruppi, ma particolarmente coloro che vivevano in modo permanente
nella tribu, potevano sposarsi e quindi diventare dei consanguinei, dei membri di diritto della tribu sia nella
linea (di discendenza) maschile, che femminile. Il fattore di confusione genealogica cosi introdotto,
avrebbe abilitato i gruppi di persone «protette» (gar), a pretendere di essere riconosciuti come membri di
sangue della tribu. Vi sono motivi per credere finzioni alcune delle genealogie tribali del periodo pre-
islamico; esse sembrano essere delle costruzioni che spiegano o giustificano delle relazioni sociali
successive. Sembra che vi sia stata anche 1’usanza, in determinate circostanze (non possiamo dire
precisamente quali circostanze), in cui un uomo potesse essere chiamato il figlio di qualcuno che non fosse
realmente suo padre e che non fosse conosciuto come tale; il termine arabo per una tale persona, da ‘i, viene
normalmente tradotto con «figlio adottato», senza implicare nulla di paragonabile con la moderna adozione
legale», W. Montgomery Watt, Islam and the Integration of Society, 145-146.

Il Qur’dn si & sempre opposto alla pratica di chiamare una persona col nome di chi non fosse suo
padre, come nel caso della Sura delle fazioni alleate (al-4hzdb): «Dio non ha posto nelle viscere dell’uomo
due cuori, né ha fatto delle mogli vostre che voi ripudiate col zikdr, delle madri, né vostri figli adottivi dei
veri figli. Questo lo dite voi con la vostra bocca, ma Dio dice la Verita e guida sulla Via! Chiamate i vostri
figli adottivi dal nome dei loro veri padri: questo & piu equo agli occhi di Dio. E se non conoscete i loro
padri, siano essi vostri fratelli nella religione e vostri protetti. E non vi saranno imputati a peccato gli errori
che ignari abbiate commesso a questo riguardo, ma solo quel che intenzionalmente avran voluto i vostri
cuori. E Dio ¢ indulgente clemente!» (Q. 33,4-5)

12



Se un membro del clan commette un omicidio all’interno del clan, la sua vita sara
in pericolo in quanto nessuno lo difendera. Nel caso di fuga egli diventera un fuorilegge
(tarid), ma se 1’assassinio avviene al di fuori del clan immediatamente viene istituita la
«vendetta», come dovere morale per chi é offeso. Essa coinvolge tutti i membri del clan
dell’assassino, che possono pagare con la loro stessa vita. Infatti, secondo 1’antica legge
del deserto, il sangue richiama il sangue e non viene riconosciuto alcun rimedio se non la
vendetta. La responsabilita della vendetta deve essere assunta dal parente piu vicino alla
vittima. Questo tipo di legislazione beduina viene in parte assunta dalla Legge coranica
in riferimento alla Sura delle donne (al-Nisa’

«Non e ammissibile che un credente uccida un altro credente, altro che per errore;
e chi uccide un credente per errore, espiera liberando uno schiavo credente e
consegnando il prezzo del sangue alla famiglia dell’ucciso, a meno che non glielo
condonino. Se poi la vittima appartiene a una gente a voi ostile, ma e credente,
I’uccisore liberera uno schiavo credente. Se invece 1’ucciso appartiene a una gente
che ha un patto con voi,* I'uccisore dovra pagare il prezzo del sangue alla
famiglia dell’ucciso e liberare uno schiavo credente. Chi non ha i mezzi di fare
questo digiunera per due mesi consecutivi come penitenza impostagli da Dio; che
Dio € sapiente e saggio. Ma chi uccide un credente di proposito, ne avra in
compenso 1’Inferno, dove restera eternamente, ¢ Dio si adirera con lui, lo
maledira e gli preparera castigo immenso!» (Q. 4,92-93).
Per un beduino non c¢’¢ disgrazia maggiore che il perdere I’affiliazione tribale. Un uomo
senza legame tribale & praticamente senza aiuto e senza difesa e viene considerato come
un fuorilegge. Questa affiliazione puo essere ottenuta attraverso la condivisione del cibo
di un membro del clan, oppure attraverso il succhiare poche gocce del suo sangue.
Anticamente, quando uno schiavo veniva liberato, esso poteva diventare un «cliente»
(mawla) del suo precedente padrone. Oppure, una persona straniera al clan poteva
diventare un “protetto” (dakhil). Questa usanza veniva estesa anche alla vita del clan,
dove il clan piu debole poteva ottenere la protezione di un clan o di una tribu pit grande
e piu forte, fino al punto di diventarne completamente parte. Tale costume tribale ha dato
origine nella storia pre-islamica ed islamica, a casi di confederazioni di tribu arabe.
Secondo W. Montgomery Watt, ai tempi di Muhammad il sistema tribale fu alla base
della sicurezza dei membri della tribu, nonché delle loro proprieta. Infatti, la tribu cerco

sempre di prevenire la violenza tra 1 suoi membri attraverso [’applicazione

9 Nel Qur’dn si sottolinea I'importanza di mantenere i patti, nel senso di rispettare la parola data: «O voi
che credete, adempite ai patti...» (Q. 5,1).

13



dell’istituzione della «vendetta», scoraggiava la violenza da parte dei membri di altre
tribu. %

La pratica della «protezione» venne estesa anche all’ambito religioso, dove vi era la

possibilita per uno straniero di essere accolto in un santuario per diventare un servitore
del dio, 0 meglio un suo protetto. Questa pratica e stata assunta dall’islam per coloro che
partecipano al pellegrinaggio alla Mecca, che vengono indicati come gli «ospiti di
Allah»; oppure per gli studenti appartenenti alla mosche della Mecca o ad altre grandi
moschee con il titolo di «suoi vicini» (al singolare, mugawir).
Gli aspetti della vita del clan e della tribt vengono a confluire in cio che é lo spirito del
clan, I’asabiyah, che richiede le virtu della lealta incondizionata verso i membri del clan,
¢ della fedelta alle sue ragioni di essere, espresse nell’unita del clan come interesse
supremo, che viene anteposto allo stesso individualismo del beduino. Nella sua storia
passata e recente 1’islam ha fatto grande uso dello spirito del clan come base della
societa. Anche militarmente parlando, i condottieri musulmani hanno suddiviso le armate
in unita basate sul sistema tribale, dividendo le colonne militari a seconda dei vari clans e
tribu. I nuovi convertiti all’islam venivano poi trattati come «clienti» dei loro
conquistatori.

Queste usanze tribali, ma soprattutto I’asabiyah erano praticate anche da coloro che
per primi si convertirono all’isldm e che costituirono il primo nucleo musulmano che
emigro a Medina. Quando Muhammad si trasferi a Medina nel 622, con circa settanta
musulmani meccani, visse in prima persona il problema della sicurezza personale, unita a
quella dei suoi seguaci, provenienti dai diversi clans della tribu dei Qurays, che venivano
indicati dalla popolazione medinese come il gruppo degli «emigranti». Attraverso
I’emigrazione, i musulmani si erano estromessi dalla protezione dei loro clans della
Mecca, diventando delle persone prive d’identita, fuori dal sistema. Essi avevano bisogno
di protezione e il Profeta vide bene di provvedere alla loro protezione grazie agli accordi
stipulati con i medinesi che vanno sotto il nome di «Costituzione di Medina», datata
intorno al 628.%* Nel documento si sancisce la sicurezza per il gruppo degli emigranti
indicandone la costituzione in tribu secondo la consanguineita, in un contesto in cui viene
sancita la responsabilita comune per il pagamento del «prezzo del sangue». % Questo

porto la tribu degli emigranti ad allearsi con altri nove clans medinesi, unendosi in un

2 \W. Montgomery Watt, Islam and the Integration of Society, 146.

21 Cfr. W. Montgomery Watt, Muhammad at Medina, Oxford, 1953, 221-228; 238-249.
22 Cfr. W. Montgomery Watt, Islam and the Integration of Society, 147.

14



vincolo di protezione reciproca contro ogni forma di violenza. A Medina, i primi
musulmani si costituirono come gruppo politicamente influente attraverso le strutture
tribali arabe vigenti a quel tempo, che li garantiva nella sicurezza e li inseriva nel
contesto politico e sociale, nonché religioso di Medina. Cio che tuttavia diferenziava il
gruppo degli emigranti, che venivano ora indicati come umma 0 «comunita» dagli altri
gruppi, non fu solo 1’appartenenza di sangue ad una tribu, ma 1’appartenenza religiosa a
coloro che riconoscevano Muhammad come il Messaggero di Dio. Tra i vari gruppi
tribali e quello dei musulmani vi poteva essere una forma di confederazione, o di lega di
tribt, ma mai di alleanza stretta. Questa era garantita solo ai membri della umma e a
coloro che, pur mantenendo le proprie tradizioni religiose, riconoscevano la funzione
profetica di Muhammad. In questo senso, W. Montgomery Watt sostiene che:
«L’alleanza stretta che costituiva 1 membri della comunita musulmana di Medina, in
accordo con la tradizione araba, fu un tipo speciale d’alleanza. La comunita prodotta fu
tale che ognuno riconobbe Muhammad come il Messaggero di Dio. Furono osservate le
tradizioni tribali, ma la comunita fu essenzialmente fondata su questo comune
riconoscimento. La sua base non fu la consanguineita e ’alleanza, ma la religione».23

Questo valeva anche per le tribu ebree e politeiste esistenti in Medina, le quali
fondavano la loro identita tribale non solo sulla consanguineita e sulle tradizioni arabe,
ma soprattutto sull’appartenenza religiosa. Tuttavia, con l’arrivo alla Medina dei
musulmani e con il loro costituirsi in comunita religiosa 0 umma, si aggiunse, alle tribu
gia religiosamente connotate, un’altra tribu religiosa, quella musulmana; modificando
cosi gradualmente 1’antica idea araba di consanguineita e di tribu e imponendo il nuovo
modello di appartenenza tribale: la comunita basata sulla religione. Lo sviluppo del
concetto tradizionale di alleanze tribali in Medina, fu senza dubbio favorito
dall’acquisizione da parte di Muhammad di una posizione di guida e di comando. La sua
autorevolezza come mediatore nelle dispute tribali e il riconoscimento della sua autorita
come condottiero e uomo di stato, favori il passaggio ad una comunita tribale basata
sull’apartenenza religiosa, ma non c’¢ dubbio cha tale autorevolezza del Profeta fu
possibile solo a partire da questa nuova concezione tribale, che gradualmente si ando
affermando nella citta di Medina.

Da quanto detto fino ad ora, si puo affermare che quel movimento religioso che
viene individuato nel graduale crescere della comunita islamica delle origini, ebbe le sue

ripercussioni politiche sulla vita sociale e religiosa di Medina, favorendo I’inizio

2 |bidem, 147.
15



dell’influenza e del controllo religioso sulle questioni politiche dei musulmani e sul

pensiero politico islamico stesso.?

Hanifiya, la religione di Abramo

Anche se gli arabi e tra loro i meccani riconoscevano la grandezza e la superiorita di
Allah in rapporto agli altri dei, essi esprimevano sempre tale grandezza in un contesto di
politeismo pagano. A/ldh non era oggetto di un culto monoteistico, nonostante la gia
presente predicazione degli ebrei della diaspora e dei monaci cristiani nestoriani. Intorno
al 610 C.E., come gia detto, vivevano eremiti nelle oasi dell’Arabia. Tuttavia, solo con
Muahammad, 1’idea di un solo Dio entro in modo dirompente nella mentalita e
nell’ambito culturale arabo.

In termini retrospettivi il Qur’dn assegna ad alcuni personaggi che vivevano prima
dell’avvento dell’isldm una religiosita pura, non idolatra. Tra essi emergeva la figura di
Abramo, considerato anche dai giudei e dai cristiani, un giusto, un non idolatra. Egli era
un hanif, cioé uno che non apparteneva agli idolatri e che nella sua fede in un solo Dio
contrasto il politeismo della sua generazione. Il culto da lui fondato 1’ hanifiya, si riferisce
allo stretto monoteismo, e coloro che seguivano questo culto al tempo di Muhammad
erano considerati anche loro Zanif in contrasto con il politeismo della maggioranza dei
meccani e con il monoteismo corrotto dei giudei e dei cristiani. Muhammad vedra in
Abramo, il puro, colui che viveva la vera fede, che pur non essendo vissuto all’epoca
della rivelazione coranica, aveva introdotto il vero culto legato al santuario della ka ‘ba
alla Mecca. Cosi infatti recita la Sura della famiglia di ‘Imrdn (al- ‘Imrdn):

«Abramo non era né ebreo, né cristiano: era un hanif, dedito interamente a Dio e
non era idolatra». (Q. 3,67).
Nella sua traduzione del Qur’an, A. Bausani, ci dice che Abramo era dedito interamente
a Dio, senza tradurre letteralmente la parola araba mus/im (musulmano o sottomesso),
contenuta nel versetto del Qur’dn. Marmaduke Pickthall, studioso dell’isldm, sottolinea
invece nella sua traduzione dello stesso versetto, che Abramo fu un hanif € un
«sottomesso», nel senso che praticava il Culto puro. Nella nota al versetto egli indica

come debba essere interpretato il testo originale arabo:

Gaa 8 o0 Gl lal V5 G sl A 53 OIS L
RSBl (e (I8 L il

2 1bidem, 143.
16



«md kana Ibrdahimu iahidiyan wa la nasraniyan wa ldkin kana hanifan musliman

wa md kdna mina al-mushrikina» (Q. 3,67).

Abramo era un hanif'e un musulmano, cioé un sottomesso ad All&h. Ecco la traduzione di
Pickthall:
«Abramo non fu un giudeo, e neppure ancora un cristiano; ma egli fu un uomo
giusto che si sottomise (ad A4/lah), ed egli non fu tra gli idolatri». (Q. 3,67).
A noi sembra che quest’ultima traduzione dia piu ragione a come Muhammad € |
musulmani consideravano la figura di Abramo. Egli era un hanif, un uomo puro, poiché
praticava il «Culto puro», come indicato in Q. 39,3 e percio era gia un musulmano,

perché totalmente sottomesso ad Allih, anche se visse prima dell’avvento dell’isldam.

1.2 - Il rapporto tra sfera religiosa e sfera politico-sociale nell’islam delle origini

Da questa breve esposizione sugli aspetti culturali, sociali e religiosi pre-islamici, emerge
chiaro il rapporto tra sfera politico-sociale e religiosa presenti nel sistema tribale che fu
alla base del formarsi della comunita musulmana medinese. La novita apportata
dall’islam fu quella del passaggio dall’identita fondata sull’appartenenza alla tribu, alla
sua tradizione e alle sue leggi, all’identita fondata su un’appartenenza religiosa precisa:
’obbedienza all’unico Dio, A/ldh e al suo Messaggero, Muhammad.” Dopo la caduta
della citta della Mecca e la vittoria della battaglia di Hunayn nel 630, molte delle tribu di
Medina vollero allearsi con la comunita musulmana. A questi Muhammad chiese come
condizione per 1’alleanza di adorare 1’'unico Dio e di riconoscere nel Profeta la persona
inviata da Dio per annunciare la rivelazione coranica. In piu vi fu anche la richiesta del

pagamento della zakdt, o elemosina legale, che doveva essere versata anche come segno

% Secondo I'islamologo L. Gardet, il problema piu costante che I'Islim ha dovuto affrontare fin
dall’origine della societa islamica, fu quello di perseguire una regola ideale di vita, profondamente ispirata
e plasmata dall’esperienza religiosa. Questo fu particolarmente sentito dalla tradizione del I secolo
dell’Egira, durante la vita del Profeta e dei suoi Compagni, fino ai primi quattro Califfi «ben guidati»
(rdsidin). L. Gardet sostiene che per i musulmani, il «regno di Dio sulla terra», cioé la legge coranica,
sigillo supremo della profezia, fu ed é sufficiente a garantire gli uomini in tutti i bisogni delle loro attivita
temporali, in vista della ricompensa finale che li avrebbe aperti all’altra vita, quella eterna. Solo a partire
dall’anno 40 dell’Egira, cioé con I’inizio della dinnastia degli Umayyadi, si verificd un cambiamento verso
un arricchimento della giurisprudenza di elementi profani, a causa di circostanze storiche che fecero
pressione sul regno umayyade. Tali elementi esterni, portarono all’inserimento nell’ambito della
giurisprudenza dell’ ‘urf, il diritto legato ai costumi e alle usanze, appartenenti alle popolazioni conquistate
e islamizzate. Vi fu una stretta convivenza tra la legislazione consuetudinaria profana e quella canonica
islamica, applicata nei giudizi giuridici. Questo porto alla trasformazione dell’idea di Califfato e della sua
giurisprudenza nella forma di reame autocratico. Tale fenomeno fu anche alla base della ripartizione del
potere esecutivo in sultanati e reami totalmente indipendenti, che furono all’origine del successivo formarsi
della nazioni e stati moderni. Cfr. L. Gardet, La cit¢ musulmane, vie sociale et politique, Librairie
Philosophique J. Vrin, Paris, 1981, 24.

17



concreto del riconoscimento dell’autorita di Muhammad, come capo religioso e politico.
Nel tempo, I’autorita del Profeta divenne assoluta e indiscussa, ponendolo come il capo
della gama ‘a, 0 comunita assembleare, intesa come federazione di tribu su base religiosa,
che nella sua forma piu vasta assunse poi il nome di umma, cioé di comunita costituita da

un’alleanza piu allargata.

La formazione dello stato islamico

Secondo, W. Montgomery Watt, fu in questo tempo che si venne a formare lo stato
islamico, essendone questa la sua forma iniziale. Tuttavia, per Watt, cio che non é chiaro
agli studiosi, ¢ se negli anni prima della morte del Profeta «l’alleanza allargata» fosse
quella descritta nella Costituzione di Medina, oppure se la umma indicasse un gruppo
particolare di fedeli all’interno della stessa alleanza. Altro aspetto incerto fu quello di
definire se un fedele potesse essere musulmano e membro dello stato islamico, senza
appartenere ad una tribu alleata con Muhammad.”® Tale possibilita non sembra remota
per via delle forme di «confederazione di tribu», o di status di «vicini protetti», su base
contrattuale, in vigore a quel tempo. In questo senso, Muhammad non disdegno di
accettare delle conversioni individuali, soprattutto tra coloro che dalla Mecca vennero a
stabilirsi nella citta di Medina. Gli stessi ufficiali di Muhammad erano autorizzati ad
accettare reclute che si convertivano all’is/dm. Ecco allora che si venne a costituire un
gruppo di fedeli che appartenevano alla gama‘a e un gruppo di fedeli che, pur non
appartenendo al primo gruppo, si professarono musulmani e furono accettati come tali.
La gama ‘a di fatto vennne ad essere considerata una tribu alla stregua delle altre tribu i
cui membri, uniti innanzitutto su base religiosa e poi su base etnica, si considerarono
come fratelli di sangue e quindi erano intoccabili circa la loro inviolabilita personale,
proprio come i membri delle altre tribu. Il dovere di mantenere la pace tra i fratelli si
baso sull’adempiere quei doveri verso Allah, che erano compito di ogni buon fedele
musulmano; non si trattava solo della lealta verso I’appartenenza tribale, ma di vera e
propria fedelta religiosa.

Nella Sura delle stanze intime (al-Hugurat), viene sottolineato questo legame profondo

tra I’adempimento dei doveri religiosi e la fratellanza tra 1 fedeli musulmani:

LEa ) 805 a8 aT a1 ,ALEE52) & Sl W)

P

BBy

% \W. Montgomery Watt, Islam and the Integration of Society, 148-149.
18



«Innama al-mu’miniina ikhwatun faslihi bayna akhawaykum wa attaqii Allaha
la ‘allakum turhamina» (Q. 49,10).

«l fedeli non sono altro che fratelli. Quindi create pace tra i vostri fratelli e

ossevate il vostro dovere verso Allah che voi forse possiate ottenere misericordia»

(Q. 49,10).
Diversa fu invece la sorte di coloro che non avevano un accordo con il Profeta o non
erano musulmani; essi potevano essere a seconda delle circostanze dei potenziali nemici,
oppure dei veri e propri nemici.?® In questo caso il trattamento fu differente da quello
menzionato ed esistente tra 1 fratelli musulmani. L’importanza dell’appartenenza

religiosa,?® come elemento di esclusivita e di divisione tra musulmani e non-musulmani,

2" M. M. Pickthall, The Meaning of the Glorious Qurdn, 685.

% |nteressante in questo senso & il commento di W. Montgomery Watt, che presenta il pensiero musulmano
circa i possibili nemici e coloro che venivano tollerati dalla comunita musulmana: «Quelli che si
rifiutarono di adorare 1’unico Dio e di riconoscere Muhammad, si comportarono come se avessero insultato
Dio e quindi dovevano essere considerati dai musulmani come dei nemici. Tra i pagani o atei e i
musulmani vi erano i giudei e i cristiani (e le altre comunita a cui veniva dato lo stesso status). Verso questi
I’atteggiamento dei musulmani non fu del tutto costante. Agli occhi dei musulmani essi avevano ricevuto
delle autentiche rivelazioni da Dio, ed erano dunque alla fine parzialmente giustificati nel continuare a
rendere culto a Dio secondo le rivelazioni che essi avevano ricevuto.

Tuttavia, dal punto di vista musulmano, essi non erano giustificati nel negare (come normalmete

facevano), che Muhammad fosse il Messaggero (di Dio), almeno per gli Arabi. Al di la di questa
ostinazione, come appariva loro, i musulmani furono disposti a tollerare i giudei e i cristiani come «gruppo
protetto» all’interno dello stato islamico e ad ammettere che la loro presenza non entrava in assoluto
conflitto con la base religiosa (di tale stato). D’altra parte, per il paganesimo dell’antica religiosita araba,
non ci fu tolleranza. Gli arabi pagani (furono considerati) la «gente dell’infernoy, e tra loro e la «gente del
paradiso», non ci poteva essere un’amicizia duraturay, in W. Montgomery Watt, Islam and the Integration
of Society, 158.
# 1 ’appartenenza religiosa, come fattore necessario dell’alleanza con Muhammad, fu determinante per
I’evoluzione del concetto di «guerra santa», o gihdd, infatti: «\Verso la fine della sua vita, lo stato (creato)
da Muhammad, fu nella posizione di una tribu araba che dichiaro a tutte le altre tribu non alleate, di essere
nemiche o potenziali nemiche...Tale concezione aveva per Muhammad il vantaggio di dirigere all’esterno
le energie dei suoi seguaci, contro le tribl non appartenenti alla sua alleanza. Allo stesso tempo, il fattore
religioso alla base dell’alleanza rese facile alle tribu, che consideravano la pressione musulmana troppo
forte, di entrare a far parte dell’alleanza e di partecipare al movimento esterno (di conquista). Da qui, la
concezione della “guerra santa” (gihdd) contro i pagani, fu della massima importanza nel dare la direzione
alla prima fase dell’espansione islamica; e continuo ad avere una qualche importanza durante il Califfato
umayyade...

Tuttavia, diventando lo stato islamico un impero, crebbe il dubbio se la guerra santa fosse stata piu
vantaggiosa che svantaggiosa. Infatti, mentre sembra possibile per una tribu desertica considerare tutti i
suoi vicini come dei nemici, non & facile per uno stato della complessita e grandezza di quello islamico
agire in quel modo. Certamente c’¢ un senso nel considerare ogni stato il nemico, o almeno il rivale, di
ogni altro stato. Il caso puo forse essere quello dell’adozione da parte di un impero del principio della
guerra santa, ma tale principio dovrebbe essere modificato al fine di permettere un’alleanza o un armistizio
con gli stati rivali, quando cid fosse richiesto da circostanze militari o politiche. Pertanto, 1’idea della
guerra santa e troppo semplice se confrontato con la complessita della politica estera di un impero. Sono le
considerazioni militari e politiche che la determinano nei dettagli. Questo & cid che, ad ogni valutazione,
sembra essere accaduto nello stato islamico. Tuttavia, quando 1’espansione (dell’isldm) diminui, il
combattimento divento piu duro e il bottino fu minore, molti musulmani non vollero abbandonare le citta
fortificate per avventurarsi nelle ardue spedizioni verso le frontiere lontane. Cosi 1’idea della guerra santa
cessoO di avere una reale importanza. Tra gli ascetici e i mistici ci fu la tendenza a trasformare 1’idea di
guerra santa nella lotta contro il male interiore, ma il significato originale non scomparve...L’idea della
guerra santa contro gli infedeli perduro lungo i secoli e continuo a far presa sulle masse dei musulmani

19



servi all’unificazione dei musulmani per organizzare gli attacchi alle carovane meccane o
appartenenti alle tribu che non facevano parte della alleanza medinese. In principio i
musulmani arabi attaccarono queste tribu fino a quando tutti i loro membri non si
convertirono all’isldm, poi gli attacchi divennero piu frequenti e organizzati verso le
popolazioni di aree territoriali limitrofe, fino alla conquista dell’intera Penisola arabica. |
musulmani e i loro alleati erano forti di una struttura tribale a base federativa e religiosa,
che risultava essere piu efficace della struttura tribale tradizionale, chiusa ai soli membri
della tribu o della famiglia e a pochi altri alleati. Senza dubbio il fattore religioso creo
quell’unita sociale e militare necessaria alla conquista di piu ampi territori, portando a un

sensibile cambiamento del sistema tribale arabo.

Le minoranze: la gente protetta e i non arabi

Altro aspetto interessante che vide 1’influsso del fattore religioso su quello politico e
viceversa, fu il problema del rispetto delle minoranze, siano esse tribali o religiose, a cui
la comunita musulmana medinese cerco di dare una risposta seguendo la pratica gia in
uso. Secondo le usanze, la tribu piu forte o piu grande prendeva sotto la propria
protezione le tribu o i gruppi piu deboli. Lo stesso fece Muhammad all’inizio del suo
ministero medinese, permettendo, per motivi squisitamente politici, di mantenere la
religiosita politeista a quei gruppi che non volevano diventare musulmani. In un secondo
tempo, col crescere del suo prestigio religioso e del potere politico, cerco di convertirli
all’islam limitandone lo status sociale di «tribu dipendenti», cosa che riguardd anche i
gruppi dei giudei e dei cristiani. Con essi i musulmani stipularono dei trattati, che
richiesero il versamento di una certa somma di denaro allo stato islamico, al fine di
mantenere la loro autonomia e ottenere la protezione militare musulmana. Essi vennero
chiamati «i gruppi protetti» 0 «gente protetta» (ahl al-dhimma), di cui il singolo membro
assumeva il nome di «protetto» (dhimmi). Diversa fu invece la sorte di coloro che non si
arresero alle armate musulmane e non si convertirono all’is/dm alla prima richiesta; essi,
una volta sconfitti, dovettero arrendersi incondizionatamente. Il loro status sociale e
giuridico fu piu duro rispetto quello di coloro che si erano arresi volontariemente. Cio
che determino lo status delle popolazioni conquistate fu dunque il fatto di aver opposto
resistenza, combattendo contro le armate musulmane, oppure [’aver accettato
volontariamente la sottomissione allo stato islamico. In entrambi i casi, in maniera piu o

meno dura, le popolazioni conquistate non poterono avere lo stesso status dei musulmani,

comuni. I capi politici, essi stessi con poca fede nell’idea di gihdd, la usarono per aumentare il livello
morale del loro potere», in W. Montgomery Watt, Ibidem, 158-160.

20



portando cosi il fattore religioso a diventare una discriminante sociale. Con 1’espandersi
dell’impero musulmano, verso 1’Anatolia e I’India si pass0 a concedere lo status di
dhimmi, fino ad allora riservato ai soli giudei e cristiani,®® anche ad altre popolazioni
conquistate, come gli zoroastriani, gli induisti e i buddisti, che a loro volta vennero a far
parte della categoria della «gente del libro» o «gente delle scritture sacre» (ahl al-Kitab),
sotto la protezione dello stato islamico.

Collegato al problema delle minoranze tribali e religiose fu il tema dell’eguaglianza
tra i membri appartenenti alla comunita musulmana. Anche qui, il modello seguito dai
musulmani fu quello vigente nella tradizione tribale araba. Nella societa tribale araba pre-
islamica non vi era ineguaglianza tra il capo e i membri della tribu, ma non si puo dire lo
stesso tra il capo o i membri della tribu e i «dipendenti», che vennero considerati inferiori
nel loro status. Tale ineguaglianza continuo nella societa islamica verso i musulmani
non-arabi, accettati come «clienti» delle tribu arabe. Il principio di uguaglianza, basato
sull’appartenenza religiosa e sull’appartenenza alla comunita islamica, fu di fatto
sacrificato a vantaggio delle stesse regole tribali che favorirono il gruppo arabo rispetto
agli altri gruppi non-arabi ad esso affliati o alleati. Tuttavia, 1’affiliazione di gruppi non-
arabi a quelli arabi continud nonostante le diseguaglianze, soprattutto per motivi
economici, in quanto, all’inizio della comunita islamica medinese, i neoconvertiti
preferirono subire tale discriminazione per poter percepire gli stipendi pagati a tutti i
soldati che partecipavano alle campagne militari musulmane.®* E possibile che la
necessita economica, legata all’erogazione degli stipendi, fosse stata il motivo che spinse
le autorita ad accettare dei musulmani non arabi nelle tribu dei musulmani arabi. Infatti, i
musulmani non-arabi, al fine di ricevere i loro stipendi dovettero appartenere ad una
tribu, clan o famiglia araba. Lo stesso valse per i non-arabi costituenti un gruppo piu
ampio, che dovettero in ogni caso essere parte di una tribu araba. 1l caso piu emblematico
che abbiamo sotto gli occhi riguarda il liberto abissino Bilal, il mu ‘adhdhin del Profeta
Muhammad, che fu affiliato alla tribu araba dei Khath‘am. L’insoddisfazione provocata
da tale sistema sociale discriminatorio, cre0 tra i musulmani non-arabi un forte

risentimento, che divenne uno dei fattori determinanti della caduta della dinastia degli

% | giudei e i cristiani furono considerati dai musulmani la «gente del libro» (ahl al-Kitdb), con in comune
le stesse scritture sacre, tranne il Qur’dn. Cio che li rendeva particolari fu la loro fede monoteista, comune
all’islam. Tale status religioso e sociale venne loro riservato all’inizio dell’esperienza medinese, quando il
gruppo degli «emigrati» non aveva ancora una collocazione politica precisa. Una volta riconosciuta
I’autorita religiosa e istituzionale di Muhammad, i rapporti tra musulmani e giudei si deteriorarono,
portando all’espulsione di alcuni gruppi tribali giudei dalla citta di Medina. Il Qur’dn riporta spesso questi
contrasti, in un contesto di polemica anti-giudaica e anti-cristiana.

%1 Cfr. W.Montgomery Watt, Islam and the Integration of Society, 151.

21



Umayyadi in favore di quella degli ‘Abbassidi (750 d.C.); fu anche alla base del
movimento di pensiero della su ‘ubiya, che sostenne la superiorita dei persiani e di altri
gruppi etnici rispetto agli arabi.

| musulmani non-arabi divennero presto un gruppo emergente nell’ambito militare,
soprattutto nella rivolta che porto al potere la dinastia degli ‘Abbassidi. Il loro prestigio
crebbe fino al punto di ricoprire delle cariche importanti dello stato, portando alla
cessazione dell’usanza della «dipendenza» o della «clientela» di un musulmano non-
arabo da una tribu araba. Con lo svilupparsi ulteriore dello stato islamico, 1’'uguaglianza
tra tutti i musulmani, arabi e non arabi, fu pressoché raggiunta. Il concetto di ripartizione
degli stipendi tra i fedeli, che privilegiava coloro che appartenevano alla nobilta araba,
esistente sotto gli Umayyadi, fu quasi del tutto cambiato e venne sostituito dal principio
della retribuzione secondo il «servizio all’isldm». Ai nobili arabi venne tuttavia
mantenuto un privilegio di pagamento, legato ai diritti su alcune porzioni di territorio,
appartenenti alle terre conquistate.

Secondo W. Montgomery Watt, i cambiamenti sociali nella societa islamica e in
particolare la questione dell’uguaglianza, non necessariamente furono la conseguenza
dell’applicazione delle idee presenti nel Qur’dn, anche se essi non accaddero al di fuori
del contesto musulmano, dove i fedeli si ispiravano ai decreti divini circa i rapporti tra
musulmani e non-musulmani.®* Per questo, la scomparsa dello stato di inferiorita dei
musulmani non-arabi fu considerato un effetto dell’avvento dell’isldm, che sconfisse
I’orgoglio dei musulmani arabi. Essi si vantarono della loro ricchezza e forza militare nei
confronti di quelle popolazioni che vennero sconfitte e conquistate, ma tale forza e tale
ricchezza fu dovuta soprattutto alla presenza di soldati e ufficiali musulmani non-arabi
tra le file delle armate musulmane. Gli arabi usarono dunque la ricchezza e il potere
come mezzo di discriminazione verso gli altri musulmani, contravvenendo ai decreti
dello stesso Qur’dan, che stigmatizza 1’orgoglio e I’esercizio discriminante del potere,
considerati i mezzi terreni per ottenere prestigio davanti agli uomini. Essi, come dice la
la Sura della notte (al-Layl), non sono di alcun aiuto al momento dell’arrivo del giudizio
universale:

Ls,o }S/Séiﬁl./j f’/} “jghs:s Tew° \:9(:5%;&&\:9
a5 1)) Al e e e

%2Cfr. W. Montgomery Watt, Islam and the Integration of Society, 153.
22



«wa ammd man bakhila wa istaghnd wa kaththaba bialhusna
fasanuyassiruhu lil ‘usrd wa ma yughni ‘anhu mdluhu idhd taradda» (Q. 92, 8-11).
«Ma colui che é avaro e non sente bisogno di Dio e non ha fede nella Cosa
Migliore, a lui spianeremo la via verso 1’Angoscia e non gli giovera la sua

ricchezza quando cadra a capo fitto» (Q. 92, 8-11).

Uguaglianza di fede e inferiorita sociale
Un altro decreto divino contenuto nella Sura del diffamatore (al-Humazah), colpisce
coloro che si credono immortali per via dei loro beni, che si sono accumulati nel tempo:
Al O Caiadg 8338 5 YU gas il 550 5 5ah 080 05
Slo ald 838 pall o 6 Aadaddl e i gy aakaddl 8 Gl S8 saldd
53384 aae 8 BAlakh agile 1) 528
«Waylun likulli humazatin lumazatin alladhi gam ‘a malan wa ‘addadahu yahsabu
anna madlahu akhladahu kalla lyunbadhanna fi al-hutamati wa ma adraka ma al-
hutamatu ndaru Allahi al-miqadatu alladhi yattali ‘u ‘ald al-alafi’dati innahd ‘alayhim
mit ’sadatun fi ‘amadin mumaddadatiny (Q. 104, 1-9)

«Guai ad ogni diffamatore maligno! Che ammucchia ricchezze e le prepara pel dopo.

Crede che le ricchezze lo faranno eterno! Niente affatto! Sara lanciato nella VVoragine!

E come potrai sapere che cos’¢ la Voragine? E fuoco di Dio acceso, che s’erge sui

cuori; li coprira come volta su colonne altissime» (Q. 104, 1-9).
E possibile che questi decreti coranici fossero alla base dell’idea islamica di uguaglianza
nella ripartizione dei beni, dove si volle evitare che alcuni fedeli si arricchissero a
discapito di altri musulmani, facendo sfoggio della loro grandezza e basando il loro
potere sulle proprie forze. Secondo W. Montgomery Watt, I’idea islamica di uguaglianza
fu probabilmente sostenuta da alcune concezioni o atteggiamenti tribali pre-islamici, che
furono applicati alla comunita musulmana delle origini, in quanto considerata come una
tribu tra le altre presenti a Medina.®® Cid che i musulmani compresero da tale idea fu che
tra i membri della comunita islamica non doveva esserci alcuna discriminazione, in
quanto I’insieme dei fedeli, arabi e non-arabi, dovevano considerarsi uguali davanti ad
Alléh.

Il problema dell’eguaglianza tra 1 membri della societa islamica divenne sempre piu

importante via via che 1’impero islamico si ingrandiva. La conquista di vasti territori,

% Cfr. W. Montgomery Watt, Ibidem, 153.
23



unita alla difficolta di organizzarli e amministrarli, porto la nobilta araba musulmana a
mantenere le strutture pre-islamiche esistenti a livello locale, sostituendosi a coloro che
prima dell’avvento dell’islam ne detenevano il potere. Tuttavia, nel tempo, le forme di
discriminazione tra musulmani arabi e non-arabi furono ridotte al minimo, per via della
sempre piu necessaria presenza di nuovi convertiti non-arabi nei settori amministrativi e
militari musulmani. Lo stato richiedeva la loro presenza, per poter operare come
macchina amministrativa e militare e questo favori il pieno riconoscimento dei
musulmani non-arabi, come membri attivi ed effettivi della societa islamica.

Come gia indicato, con ’avvento della dinnastia degli ‘Abbassidi nel 750, la loro
presenza divenne determinante anche a livello istituzionale, con ormai un’equa
rappresentanza ripartita secondo le diverse razze ed etnie musulmane. Si parlo allora di
una trasformazione della societa islamica secondo il modello multietnico e multiraziale,
fondata sul fattore religioso, che ne determinava la struttura e i rapporti tra i membri,
secondo quella visione di unita e di internazionalita, che trascendeva 1’ambito locale della
tribu o del clan. Senza dubbio tale universalita fu favorita dal messaggio universalistico
che I’islam portava in sé e che divenne il vero motore propulsore del cambiamento
teologico e sociale. Tutto questo portd ad una riduzione dello stato d’inferiorita dei
membri musulmani non-arabi, ma non alla completa abolizione dell’atteggiamento
discriminatorio. Tale stato d’inferiorita puo ancora oggi essere facilmente percepito come
una realta presente in alcune societa islamiche, dove convivono delle forme di
discriminazione tra i musulmani e tra questi e le minoranze non-musulmane, con
tentativi lodevoli®* di apertura democratica verso il rispetto e I’uguaglianza tra i popoli.*®
Questa situazione paradossale, va di pari passo con il processo di democratizzazione
delle societa islamiche, toccando, come gia accennato nell’introduzione, il delicato
problema del rapporto tra islam e modernita, a cui si aggiunge 1’altro problema
fondamentale circa 1’interpretazione della tradizione islamica, come pilastro portante di
tutto il processo di riforma islamica. In questo senso, W. Montgomery Watt ci offre un
chiaro quadro della situazione attuale quando scrive: «ll concetto europeo e americano di

uno stato democratico esige che ogni abitante di un determinato territorio debba avere

% Mi riferisco alla politica di «moderazione» che in Malesia il Primo ministro 4bdullih Ahmad Badawi ha
introdotto a partire dal 2004, tesa a stabilire un clima di distensione tra la maggioranza musulmana del
gruppo etnico Malay e le minoranze cristiana, induista e buddista, cfr. P. Nicelli, «Malesia - Liberta
religiosa e pluralismo alla prova» in AsiaNews 173 (2004), 20-22.

% Cfr. P. Nicelli, Ibidem. Nell’articolo I’autore fa notare, attraverso dei fatti realmente accaduti, come la
discriminazione religiosa ed etnica tra musulmani e non-musulmani, ha la sua origine nel testo
costituzionale malesiano per poi estendersi alla formulazione delle sentenze nei diversi livelli di giudizio
civile e penale, dove spesso le Corti di giustizia, federali e religiose islamiche, entrano in conflitto tra di
loro, creando confusione e incertezza giuridica.

24



uguali diritti politici. Gli stati islamici moderni che pretendono di essere democrazie sul
modello occidentale, devono dare uguali diritti politici ai musulmani e ai non-
musulmani. Anche quando questo é stabilito sulla carta, entra in conflitto con il comodo
atteggiamento islamico, che limita la piena cittadinanza ai musulmani, rendendo difficile
il mettere in pratica (tali diritti)».*

Il problema qui sottinteso dell’integrazione culturale e politica delle societa
islamiche e delle societa occidentali, cosi moderno e cosi profondamente attuale, ha
avuto, per quanto riguarda 1’islam, la sua origine nell’organizzazione della comunita
musulmana di Medina, ma piu ancora si impose nell’evoluzione religiosa e politica della

societa islamica durante le due dinnastie degli Umayyadi e degli ‘Abbassidi.

1.3- Le strutture della comunita islamica
Vediamone ora gli effetti a partire dal ruolo istituzionale di Muhammad, il Messaggero di
Allah, e nella concezione teologica che sta alla base del Califfato (khalifa).

Il ruolo istituzionale di Muhammad

Parlando del ruolo istituzonale del Profeta nella cittd di Medina, risulta chiara la sua
funzione di arbitro nelle questioni che toccavano i rapporti e le dispute tra le diverse
tribu. Tale ruolo, come gia indicato, gli fu riconosciuto nella linea della tradizione tribale
pre-islamica, dove i problemi importanti tra clans venivano portati all’attenzione del
«capo tribu» o «capo della coalizione», nonché a degli arbitri, scelti anche al di fuori
della citta stessa, tra coloro che per stima e fama, venivano riconosciuti adatti, per via
della loro sapienza e imparzialita; in mancanza di loro, si poteva ricorrere anche a degli
indovini. Stando a questa pratica, la posizione sociale e politica di Muhammad, cosi
come risulta dalla Costituzione di Medina, sembra essere quella di un capo tribu,
responsabile della comunita degli Emigrati. Tale riconoscimento prevedeva non solo
I’acquisizione di Muhammad come arbitro della citta e capo di un gruppo specifico, ma
soprattutto sanciva I’esistenza di una comunitd di musulmani ben definita dal fattore

religioso, cioé quello di professare la fede islamica. In piu, la Costituzione di Medina ci

% W. Montgomery Watt, Islam and the Integration of Society, 154. Il giudizio di W. Montgomery Watt &
netto e realista, perché fondato sull’osservazione diretta di cid che accade oggi nella maggior parte dei
paesi a maggioranza islamica. Tuttavia, non bisogna escludere la critica musulmana, formulata in vari
ambienti, sia politici che culturali, circa la validita o meno di applicare il modello democratico americano o
europeo alle societa islamiche. Infatti per molti intellettuali musulmani, soprattutto appartenenti alla
corrente di pensiero fondamentalista, tali modelli sarebbero inapplicabili nel contesto islamico in quanto
extra-islamici, i cui fondamenti sono difficilmente riscontrabili nel Qur’dn e nella Sunna. Primo tra tutti, la
separazione della sfera religiosa da quella politico-sociale, che pone oggi lo scottante problema circa la
possibilita di avere uno stato “laico” musulmano.

25



dice (nn. 23.42), che in caso di dissensi o dispute all’interno della comunita, le parti
devono riferirsi a Dio e a Muhammad.”” Viene anche sottolineato in altri passaggi della
stessa Costituzione, che la razzia contro i nemici della comunita non deve essere
compiuta senza il permesso del Profeta, dando a Muhammad un’autorita che va ben oltre
la semplice funzione di arbitro e lo pone come vero e proprio capo. Lo stesso Qur’an,
nella Sura di Giona (YUnis), sottolinea la funzione di arbitro del Messaggero di Dio, che
deve giudicare equamente tra i membri della comunita:

«Ogni comunita ha un Messaggero Divino, e quando quel Messaggero Divino

giunge, si decide fra loro con giustizia e non viene fatto loro torto» (Q. 10,47).
Nella Sura della consultazione (al-Siird) viene sottolineato invece che in ogni disputa il
giudizio spetta a Dio:

«Di qualsiasi cosa voi disputiate, il Giudizio ne spetta a Dio. Ecco chi e Dio, il

mio Signore: in Lui confido, a Lui mi volgo credente» (Q. 42,10).
Entrambi, Dio e il suo Messaggero, hanno la funzione del giudizio, dove Muhammad puo
giudicare perché Dio gli da il potere di farlo, un potere che dimora nel suo atto di fede:
«il mio Signore, in Lui confido, a Lui mi volgo credente» e sull’elezione da parte di Dio
che lo conferma nella sua funzione di Messaggero della rivelazione divina e di arbitro.
Muhammad, secondo la distinzione tradizionale dell’isldm, € il Profeta (nabi), che ha
ricevuto da A4/lah la missione di ammonire il popolo per condurlo ad adorare I’unico vero
Dio. In piu egli é il Messaggero (rasil), con il compito di trasmettere agli uomini la
Legge rivelata.®® Nella sua funzione di arbitro, Muhammad riceve il compito di
«assistenza» al giudizio divino, nel senso che egli, come «assistente» di Allah, comunica
la volonta divina, nel giudicare le questioni umane che gli vengono poste dalla comunita.
Il giudizio di Muhammad non si antepone a quello di Dio; non lo limita, non lo
contraddice e non lo subordina. Infatti € Dio stesso che giudica la comunita attraverso la
funzione di arbitro del Profeta.

Interessante in questo senso € notare che A. Bausani, nella sua traduzione italiana
dall’arabo di Q. 10,47, usa la maiuscola per il sostantivo «Messaggero», a cui aggiunge
I’aggettivo «Divino», come a sottolineare che tale messaggero ¢ speciale, in quanto ha il
compito di comunicare un giudizio che non viene da lui ma da Dio stesso. Invece M. M.
Pickthall aggiunge nella traduzione inglese una glossa esplicativa assente nel testo arabo:

«...their messenger cometh (on the Day of Judgment) it will be judged between them

¥ Vedi I’appendice (1) al Capitolo primo: «La Costituzione data da Muhammad alla cittad di Medina
(Yathrib).
% Cfr. L. Gardet, La cité musulmane, vie sociale et politique, nota 3, 18.

26



fairly, and they will not be wronged». M. M. Pickthall pone il termine «messaggero» in
minuscolo, in quanto e generico e non esclusivamente riferito alla persona del Profeta
Muhammad. Egli vuole probabilmente sottolineare che ogni nazione ha avuto il suo
messaggero scelto da Dio, ma che chi da il giudizio e Dio stesso. Indubbiamente questa &
una glossa posta nel testo, che pero vuole ampliarne la portata teologica senza
stravolgerne il senso letterale, collocando il giudizio umano in riferimento al contesto piu
ampio del giudizio divino previsto per la fine dei tempi. Questo spiegherebbe anche i
versetti precedenti: Q. 10,45, nel quale si sottolinea «Il giorno in cui Egli li radunera
insieme», e Q. 10,46, nel quale si indicano «qualcuna delle pene che andiam loro
promettendo», dove si sottolinea, nello stesso versetto, il giudizio divino operato da Dio,
nel contesto della resurrezione finale: «...certo € che essi torneranno a Noi, e allora Dio
sara testimone delle loro opere».

Ecco quindi che in tutti questi riferimenti coranici, Muhammad emerge non solo
come colui che é arbitro nelle dispute, perché scelto dalla comunita di Medina per
giudicare le questioni tra tribu contendenti. Egli e, secondo la prospettiva islamica,
I’arbitro per eccellenza; 1’assistente di A/ldh. Lo € per volonta divina, poiché Dio lo
costituisce Messaggero di un giudizio che trascende la funzione sociale e diplomatica di
mediazione politica, per aprirsi a una funzione religiosa fondamentale, cioe quella di
comunicatore della rivelazione divina a tutta la comunita medinese e da qui a tutta
I’'umanita. Il considerare Muhammad solo un mediatore politico tra comunita rivali, non
renderebbe ragione della portata dei testi coranici e di come i musulmani vedono la
figura del Profeta, che ¢ allo stesso tempo il Messaggero di Dio, con un compito
missionario fondamentale e riservato solo a pochi prescelti, cioé quello di essere il
divulgatore della rivelazione divina a tutta I’umanita; ma piu ancora di essere il «sigillo»
di tale rivelazione. Da qui, le sue funzioni di arbitro e di giudice sono strettamente
connesse alla sua funzione religiosa di guida della comunita musulmana, dando ad essa
una connotazione non piu unicamente tribale, ma piu fondamentalmente religiosa. La
comunita islamica € si una tribu come le altre tribu medinesi, ma cio che la identifica e
che, in un certo senso, la differenzia dalle altre ¢ il fattore religioso che la costituisce
come fratellanza di fedeli che credono nell’unico Dio e che riconoscono in Muhammad il
il Profeta e il Messaggero inviato da Dio. In questa connotazione teologica sta tutto il
significato dell’aggettivo qualificativo «islamica», che indica la profonda unita tra la
sfera religiosa e quella sociale e politica, tipica della societa medinese delle origini e

della Umma fino a oggi. Tale unita e gia presente nella Costituzione di Medina.

27



Il califfato

Al momento della sua dipartita, Muhammad, non si preoccupo di stabilire la successione
alla guida della comunita islamica, indico soltanto nella persona di Abii Bakr colui che lo
avrebbe sostituito nella guida della preghiera rituale comunitaria. Quest’ultimo era la
persona piu vicina al Profeta e per questo fu considerato il consigliere piu fedele, capace
di guidare lo stato islamico alla morte di Muhammad, avvenuta nel 632. Da qui il fatto
che Abiu Bakr fu scelto quale guida della comunita da una assemblea costituita per la
maggior parte da medinesi e non dal Profeta stesso. I musulmani conferirono alla nuova
guida il titolo di khalifa (califfo), col significato di «vice gerente», e la funzione di colui
che viene dopo il Profeta, un successore, con gli stessi poteri di Muhammad, tranne che
per la sua funzione profetica. Il termine khalifa, viene riferito nel Qur’an sia ad Adamo
che a Davide, che furono fatti vice gerenti sulla terra al fine di giudicare saggiamente.*
Abii Bakr, quale successore, svolse un compito di poco superiore a quello di un capo
tribu, a cui dovevano obbedienza tutti coloro che avevano stipulato un’alleanza con il
Profeta; obbedienza che divenne pero presto disattesa. In un periodo di soli due anni Abii
Bakr dovette affrontare diverse rivolte che minacciarono seriamente la sua autorita e la
sua posizione di guida della comunita islamica. A questo punto pero, cio che favori la
continuazione del califfato fu il bisogno di unita da parte di tutti i musulmani, nella
prospettiva dell’espandersi dell’impero islamico. Un’unita fondata sull’interesse di
conquista e sulla garanzia che solo I’unione delle forze in gioco avrebbe garantito la
vittoria contro gli eserciti nemici. Ecco allora che alla morte del Profeta la maggior parte
dei capi tribu a lui alleati compresero I’importanza di rimanere nello stato islamico, con
una guida a capo di esso, per evitare il vuoto di potere e quindi lo stato d’anarchia. Tutti
furono coscienti che una tale situazione avrebbe ridotto la loro prosperita e i loro
interessi. Questi, secondo W. Montgomery Watt, sono i veri motivi della continuazione
del califfato, come una delle fondamentali istituzioni dell’isldm, al di la della sua

derivazione coranica.*

¥Q.2,30.

“0W. Montgomery Watt, Islam and the Integration of Society,164: «E curioso il fatto che questa carica del
califfo, uno degli aspetti piu importanti dell’islam, non abbia base nell’ideale islamico. La derivazione del
nome dal Qur’an non implica che la carica attuale fu in ogni caso costituita da idee coraniche. Qualcosa
doveva essere fatto al fine di andare avanti, e questo fu cio che lo rese subito proponibile ai musulmani».

28



Mutamenti nella guida della comunita

Nei vent’anni successivi alla morte del Profeta, I’impero islamico si ingrandi
notevolmente, e sotto 1’autorita del califfo si aggiunsero nuove popolazioni, per la
maggior parte non arabe. Tale situazione porto inevitabilmente a modificare I’istituzione
guida della societa islamica, facendo del califfo un governatore provinciale che
esercitava direttamente la sua autorita sul gruppo arabo, valendosi invece di altre autorita
locali per la riscossione delle tasse nei territori conquistati. Questa situazione porto anche
al cambiamento della sede del califfato, cosa che influenzo il carattere dell’istituzione
islamica. Il quarto califfo, ‘A/z, che regno dal 656 al 661, pose il suo quartier generale
nella citta di Kufa in ‘Iraq e il primo califfo umayyade Mu ‘awiya, che regno dal 661 fino
al 680, fu governatore della Siria al tempo del califfato di ‘4/i. Una volta scomparso il
califfo, il nuovo califfo Mu ‘awiya pose la sede del califfato in Damasco, decentrando
cosi I’influenza di Medina, la cui autorita nelle decisioni su tutto I’impero islamico venne
notevolmente ridotta. Infatti, divenne difficile riferirsi all’assemblea medinese per ogni
questione da risolvere o per le decisioni importanti da prendere, soprattutto nell’ambito
militare, tanto che il califfo preferi rivolgersi all’assemblea degli anziani di Damasco,
seguendo il consiglio di coloro che per motivi dinastici e politici seguivano e
sostenevano il regime degli Umayyadi.

L’altro grande cambiamento dell’istituzione del califfato lo si ebbe con
I’introduzione del principio dinastico. Nell’epoca pre-islamica e per tutto il periodo
formativo della comunita islamica di Medina, non fu mai applicato il principio della
primogenitura nella selezione dei capi delle diverse tribu. Il criterio stava nell’elezione di
coloro che per eta, saggezza e capacita organizzative, diplomatiche e militari, venivano
indicati dall’assemblea degli anziani come possibili guide. La tribu piu importante
avrebbe avuto il compito di fornire la guida indicata a rappresentare 1’unita delle diverse
tribu alleate. In poche parole, il gruppo migliore sceglieva il capo dell’alleanza. Nel caso
del gruppo degli Emigrati abbiamo invece visto come 1’elemento determinante che si
aggiungeva al diritto tribale fu il riconoscimento religioso, come base di quello sociale e
politico-militare. Con I’istituzionalizzazione del califfato, quindi gia durante il regno del
terzo e quarto califfo vi fu un cambiamento che porto la comunita musulmana a guardare
con piu favore al principio dinastico, perché piu soddisfacente al nuovo assetto
organizzativo del crescente stato islamico. L’elezione del califfo ‘Uthman, diede al clan a
cui egli apparteneva, gli ‘Abd al-Shams o Umayya, il potere assoluto su tutti gli altri

clans. Mu ‘awiya, che apparteneva allo stesso clan di ‘Uthman, cosciente del fatto che una

29



nuova elezione avrebbe portato 1’assemblea elettiva alla rottura e quindi al caos tra
gruppi di potere, cerco poco prima di morire di imporre il proprio figlio Yazid, come
successore al califfato, costringendo tutti i capi tribu ad accettarlo e a dichiarargli lealta.
Alcuni si sottomisero al volere del califfo, ma alla sua morte, avvenuta nel 680, la
maggior parte dei capi dei clans si radunarono alla Mecca, rifiutando di sottomettersi,
fino alla morte di Yazid, avvenuta nel 683. 1l califfo lascio un figlio malato alla guida del
califfato, che poco dopo mori, detrminando un vuoto di potere. Per dodici anni vi fu la
guerra civile, fino a quando i membri del clan Umayya giunsero di comune accordo alla
scelta di un loro membro anziano, Marwan. Il nuovo califfo riusci a mantenere il potere
fino alla sua morte, assicurando la discendenza al califfato fino al 750. Tuttavia,
I’opposizione al califfato dinastico continuo attraverso il gruppo medinese detto della
«pia opposizione», costituito da alcuni rappresentanti dei potenti clans arabi, che
accusarono gli Umayyadi di aver trasformato il divino califfato in un mulk o regno
profano, che esercitava un potere dispotico e tirannico in contrasto con quanto indicato
dalla Legge islamica. Secondo W. Montgomery Watt, questi «pii oppositori» non erano
altro che i capi delle tribu arabe medinesi che costituivano 1’assemblea di Medina
incaricata di decidere sulle questioni dello stato islamico e quindi del califfato. Tale
assemblea fu messa da parte dall’operato dei califfi, che ormai residenti lontano,
prendevano le pill importanti decisioni senza consultare 1’assemblea.*’ | pii oppositori
difesero I’antico sistema arabo d’elezione della guida in aperta opposizione al principio
dinastico introdotto dagli Umayyadi. In realta la loro protesta fu piu interessata che
fondata su principi giuridici, in quanto i capi medinesi videro nel principio dinastico del
califfato un’esplicita minaccia alla loro autorita e al loro prestigio. Con I’avvento della
dinastia degli ‘Abbassidi, il principio dinastico del califfato rimase in vigore, limitando la
successione alla sola famiglia al potere, dove il califfo regnante indicd quasi sempre il
suo successore. Tale principio dinastico, basato sul «diritto a succedere» tra i membri di
una sola famiglia, non trovo mai fondamento nell’ideale coranico della khalifat Allah

(califfato di Dio), ma fu dettato da motivi politici e di ordine pubblico.

Verso forme piu equilibrate
Il periodo di conflittualita e di squilibrio tra la nuova visione del califfato, fondata sul
principio dinastico, e 1’antico sistema arabo di successione, trovarono un nuovo assetto

sotto la dinastia degli ‘Abbassidi. I califfi adottarono alcuni ideali islamici delle origini

1 Cfr. W. Motgomery Watt, Ibidem, 167.
30



come fondamento della loro politica di stato per creare un equilibrio necessario alla
governabilita della societa islamica. Per fare questo, gli ‘Abbassidi ottennero il sostegno
di tre importanti forze della societa: i musulmani non arabi, gli Shi‘iti e i gruppi che si
riferirono ai pii oppositori di Medina. I musulmani non-arabi vennero sostenuti dagli
‘Abbassidi fino al punto che non fu piu necessario per i nuovi convertiti all’is/dm,
soprattutto se Persiani, diventare clienti delle tribu arabe. Tale fenomeno fu favorito
anche dal nuovo sistema amministrativo adottato dagli ‘Abbassidi, che in parte fu basato
su quello dei Sasanidi. Il reggente fu considerato come un monarca assoluto e
inaccessibile, che governo attraverso dei visir (amministratori), dei segretari di stato o
degli impiegati pubblici. Si venne cosi a formare una nuova gerarchia sociale di
funzionari creata interamente dal califfo, che comprese buona parte di funzionari
provenienti da clans non-arabi, fatto che provoco la perdita di potere da parte degli
aristocratici arabi all’interno dello stato islamico. In realta, coloro che, non appartenenti
alla nobilta araba, ottennero delle posizioni di potere, furono completamente soggetti al
califfo il quale aveva un forte controllo su di loro. Egli infatti poteva nominarli, ma
poteva anche rimuoverli a piacimento, cosa che non avrebbe potuto facilmente fare con
gli aristocratici arabi, salvo metterseli contro con dolorose conseguenze. | nobili arabi
erano i discendenti dei musulmani delle origini, ed eredi delle tradizioni musulmane delle
origini. Tuttavia, I’accesso al potere delle classi non-arabe porto al cambiamento del loro
status; essi divennero importanti quanto i nobili arabi, abbandonando quello stato
d’inferiorita che i poneva in una situazione di diseguaglianza.

Per ci0 che riguarda gli Shi‘iti, essi erano un movimento costituito da piu gruppi di
seguaci che ponevano la loro identita e sicurezza nel fatto di seguire un capo
carismatico.*? Gli ‘Abbassidi adottarono una forma della dottrina della §7‘a, secondo la
quale il carisma religioso e politico apparteneva a tutta la «Casa del Profeta», cioé alla
tribt degli Qurais. In tale dottrina, il nome del capo del movimento veniva tenuto
nascosto e i suoi emissari venivano scelti tra coloro che dovevano fargli atto di fedelta,
come a «colui che, appartenente alla casa del Profeta, doveva essere scelto». Solo al
momento della loro vittoria certa, gli emissari del capo carismatico dovevano annunciare
che I'uomo «scelto» apparteneva alla discendenza dello zio di Muhammad, al-‘Abbas.
Quando gli emissari, grazie all’aiuto degli ‘Abbassidi, ottennero autorita e potere nel
califfato, si fecero chiamare con dei titoli che indicavano il sostegno divino quali: al-
Ma’mun (bi-’llah), al-Rasid (bi-’llah), al-Mahdi (bi-’llah), col significato di «colui che

“2 W. Montgomery Watt, Ibidem, 168. Per il termine $7‘a, vedi il glossario.

31



ottiene 1’autorita da Alldh», «colui che e diretto da Al/ldh», «colui che e guidato da
Allah». La loro condizione sociale e i privilegi ottenuti non distolsero gli Shi‘iti dal
diffidare delle autorita ‘abbassidi, in quanto pensarono che il potere costituito adoperasse
la dottrina Si‘ita per i propri fini di lustro ¢ di grandezza. Cio che tuttavia portd a un
compromesso tra gli ‘Abbassidi e gli Shi‘iti fu il fatto che molti di questi ultimi
provenivano da tribl non-arabe e quindi videro nella politica ‘abasside, favorevole ai
non-arabi, una possibilita reale per affermare il loro potere attraverso il califfato. Tale
compromesso univa in un certo senso I’aspetto religioso shi‘ita a quello sociologico di
essere un gruppo non-arabo, come base del consolidamento del califfato ‘abbasside.

Venendo ora ai gruppi che fecero riferimento ai pii oppositori di Medina, gli
‘Abassidi sostennero il movimento per la costituzione della Sunna (Tradizione islamica),
chiamata anche «il sentiero battuto» in riferimento alla tradizione del Profeta, seguita
dagli antenati. Tra i musulmani arabi vi fu una forte richiesta di fissazione di una
tradizione, soprattutto nell’ambito legale, che potesse essere di riferimento per la
comunita islamica, come vera e propria guida di vita. 1l vero motivo di tale richiesta
sembro essere il fatto che, avendo vissuto per lungo tempo di una legge consuetudinaria,
i gruppi tribali musulmani arabi si sentivano insicuri senza tale guida.*® Tra questi gruppi
emerse quello dei Kharigiti moderati, che prima a Basra (sotto gli Umayyadi) e poi a
Medina, insistettero sulla trasformazione spirituale della comunita islamica in «gente del
Paradiso». Questo gruppo sottolineava un approccio alla tradizione piu religioso che
politico e divenne molto forte nella citta di Medina, mantenendo un’autonomia politica
rispetto le varie lotte dinastiche per il califfato umayyade. Diverso fu il loro
atteggiamento verso il califfato ‘abbasside, verso il quale essi espressero simpatia per il
riconoscimento ottenuto della loro funzione religiosa. Da qui nacque un rapporto stretto
tra 1 giuristi e teologi di Medina e quelli dell’‘Iraq, anche di tipo istituzionale, soprattutto
durante i primi decenni degli ‘Abbassidi.

Con l’ingrandirsi dell’impero islamico, il controllo del potere centrale divenne
pressoché impossibile senza I’aiuto di amministratori locali, che nel tempo, divennero
sempre piu importanti rispetto allo stesso califfo. Essi pretesero che il loro ruolo e la loro
funzione venissero trasmessi per via ereditaria, contringendo il califfo, ormai relegato a
svolgere un compito puramente formale, ad accettare la situazione di fatto. Lo stesso

valse per le province centrali del califfato che furono governate da autoproclamati

“* W. Montgomery Watt, Ibidem, 169. La guida di vita, considerata come una tradizione o Sunna, doveva
essere conforme alle regole religiose che erano a base della comunita islamica, e che avevano come fonte
primarie il Qur’dn.

32



ufficiali dell’esercito, i quali furono riconosciuti dal califfo come amministratori locali
col titolo di sultdn o sultano. Il califfato ‘abasside di Baghdad fu chiuso nel 1258, a causa
dell’invasione dei Mongoli, per essere in seguito restaurato in Egitto con una funzione
unicamente formale, i cui poteri temporali furono assunti nel 1517 dai sultani ottomani.
Solo nel 1924, come gia menzionato, il governo del nuovo stato turco capeggiato da
Mustafa Kemal, Atatiirk, ne dichiaro la fine, dando origine a un genralizzato e profondo
disorientamento. Cio che e interessante per il nostro studio sulla formazione della societa
islamica e sull’istituzione del califfato, ¢ che quest’ultimo era ormai divenuto, nella sua
fase finale, una pura istituzione formale legata al prestigio del suo nome, perdendo tutto
il potere politico, amministrativo e la capacita organizzativa che gli erano stati propri
all’interno dell’impero islamico. I gruppi nazionalistici arabi che si formarono dalla
disgregazione dell’impero turco-ottomano, avvenuta in seguito alla disfatta della prima
guerra mondiale (1914-1918), cercarono di approfittare dellla caduta del califfato per
legittimare anche in termini politico-religiosi il loro ruolo che veniva a riempire un vuoto

di potere.

La dimensione teologico-giuridica del califfato

Prendendo in esame la nozione sunnita di califfato, chiamato anche Imdma, gia espressa
col termine di «vicegerente»,* le domande che ci poniamo per capire la portata
teologico-giuridica di questa istituzione sono due: «Da chi il califfo riceve il suo
potere?», e «ll califfo e il rappresentante diretto di A/ldh, oppure della comunita
musulmana?».

Per rispondere a queste domande bisogna considerare il fatto che il potere, 0 hukm,
appartiene esclusivamente ad A/ldh che lo esercita direttamente attraverso i suoi decreti
rivelati nel Qur’an.*> Rimanendo, pertanto, fermo il principio fondamentale islamico
della relazione tra Creatore e creatura, sintetizzata nell’affermazione che tutta
I’obbedienza e tutta la sottomissione vanno soltanto ad Alldh, senza alcuna
intermediazione, il califfo & posto alla guida della comunita musulmana, come autorita

che esercita il suo potere in nome di A/ldh. Anzi, il suo potere € lo stesso di quello di

* Inteso nel senso di colui che viene dopo il Profeta e che possiede gli stessi poteri di Muhammad, tranne
che per la funzione profetica.

* Nell’isldm, «le leggi dello stesso potere temporale sono viste come 1’opera di Dio. Il fine temporale della
citta (musulmana), ha valore religioso, per decreto positivo rivelato, e nessuna permanenza della legge
naturale lo garantisce di diritto...L’isldm non pud che porsi in favore di una teoria contrattuale
volontaristica, ma di diritto divino. Nell’isldm non esistono delle istituzioni propriamente dette; tutto e
contratto, ma un contratto dove la volonta ultima resta sempre 1’inscrutabile Volonta di Dio», cfr. L.
Gardet, La cité musulmane, vie sociale et politique, 182.

33



Allah, che si sceglie, nella persona del califfo, un «tutore», con il compito di essere solo
I’esecutore fedele dei decreti divini, per guidare la comunita. La persona del califfo non ¢
mai all’origine del proprio potere legislativo ed esecutivo, ma all’origine di tali poteri sta
sempre Alldh, nella sua inscrutabile volonta.

A questa interpretazione tradizionale e giuridica dell’istituzione del califfato si
aggiunge quella pit moderna espressa dal riformatore Rasid Ridd, che nella sua opera al-
Khildfa aw al Imdma al-‘uzma (Califfato)*®, scrive: «L’espressione: “Colui che detiene
I’autorita” indica la comunita, cio¢ 1’insieme della nazione», oppure: «Ogni membro
della comunita ha il diritto di domandargli (al califfo) conto su ogni questione su cui si
creda che egli si sia sbagliato; quelli che “slegano e legano”, hanno il dovere di
chiedergli conto».*’ Le due interpretazioni coesistono e sono le due facce della stessa
anima dell’islam circa il rapporto tra la sfera religiosa e quella sociale. La prima
interpretazione, probabilmente influenzata dal pensiero bizantino e persiano, venne in
passato usata dagli imperi musulmani per salvaguardare 1’assoluta sottomissione al
potere divino e, per conseguenza, al potere del califfo, considerato come 1’ombra di Alldh
sulla terra. La seconda invece, influenzata dal pensiero democratico occidentale, tiene
conto della collaborazione tra il popolo e il califfo, attraverso il principio della
consultazione (siird), tema caro a quasi tutti i riformisti musulmani moderni.*® Tuttavia,
in tale collaborazione, i riformisti tendono a sottolineare una supremazia della comunita
musulmana rispetto al califfo, dove questo non sarebbe altro che il successore del Profeta
e I’esecutore della volonta popolare espressa dalla comunita, alla luce della rivelazione
coranica. In questo senso, 1 riformisti si rifanno all’accezione teologica e giuridica
originale del termine khalifa, dove il califfo non é il successore di 4/ldh, ma il successore

del Profeta, la cui autorita viene si da Allah, ma attraverso 1’indicazione profetica di

*® Per la traduzione in feancese vedi: Laoust H., Le Califat dans la doctrine de Rasid Ridd, traduction
annotée d’ al-Hilafa au al-Imdma al-‘auzma (lecalifat ou 1’Imdma supréme), Librairie d’Amérique et
d’Orient, Adrien Maisonneuve, Paris, 1986.

*" R. Rida, Khalifa, 27/47, in: L. Gardet, op. cit., 165.

I punti fermi dei riformisti sono: 1) Riferirsi costantemente alle fonti e all’identita islamica con la

volonta di lottare contro il tradizionalismo per rileggere i testi cosi come li assimilavano i salaf in accordo
con il contesto sociopolitico; 2) Liberare la ragione dalle catene dell’imitazione per sviluppare un modo di
riflettere che permetta di dare risposte nuove, ma sempre fedeli alle fonti islamiche (sulla base
dell’igtihdd).
3) Cercare di creare l'unione dei popoli musulmani sulla base della loro appartenenza all’islam
indipendentemente dalla scuola o tradizione alla quale si appartiene; 4) Educare e mobilitare la gente sulla
base della loro identita religiosa ed organizzare la loro partecipazione politica sia immediata, che mediata
dall’intervento sociale in senso lato; 5) Orientare I’impegno politico verso I’istituzione del principio della
stird, nel senso del rispetto della scelta dei popoli e della loro partecipazione all’attivita pubblica. 6) Lottare
contro la sottomissione di una presenza o influenza straniera di qualunque natura essa sia: politica,
economica, educativa, piu in generale, culturale. Su questo tema vedi: T. Ramadan, Il riformismo islamico,
un secolo di rinnovamento musulmano, 131.

34



Muhammad e la successiva scelta della comunita musulmana. Da Abii Bakr, indicato dal
Profeta quale guida della comunita e poi confermato califfo dal popolo, si venne a creare
una catena di successori (isndd), a cui vennero attribuiti dei titoli speciali come:
«Successore dei successori del Profeta di Allah»; oppure tra gli siiti: «L’Imdm
supremo», (al-Imam al-‘azim); 0 ancora: «Comandante dei credenti» (Amir al-
mu’minin), usato soprattutto dal califfo ‘Umar e dalla dinastia ‘abbasside.

Da questa interpretazione teologica ne consegue una giuridica: il califfato € un
contratto, un patto (‘agd). Esso € un contratto-ingaggio e un contratto-legame, non
fondato sul diritto naturale, ma su uno statuto giuridico determinato dalla volonta divina.
Il suo prototipo rimane il patto di ‘Aqaba, siglato tra Muhammad e |1 settanta
rappresentanti della comunita medinese, come simbolo della futura comunita dei
credenti. Secondo L. Gardet, i contraenti sono: «Da una parte la Nazione musulmana,
rappresentata da “coloro che slegano e che legano”, e dall’altra parte il futuro califfo,
rappresentante del Profeta, che fu inviato in missione da Dio».*® Tale contratto &
costituito da una «condizione» (sart), e da un «pilastro» (rukn). La condizione si fonda
sulla capacita d’intendere e di volere e su quella giuridica dei due contraenti, mentre
invece il pilastro é costituito da tre momenti: 1) La designazione del califfo per
consultazione; 2) L’offerta e I’accettazione; 3) Il perfezionamento del contratto attraverso
il giuramento di fedelta (bay ‘a, mubdya ‘a). In questo senso, I’istituzione del califfato si
presenta nella sua dimensione teologico-giuridica, come un’istituto con effetti legali,
interamente determinato dalla volonta divina, che lega il califfo ad A/ldh, nella sua
responsabilita verso la comunita, che perd lo sceglie dopo la consultazione. Si tratta
quindi di una desognazione divina, riconosciuta ed espressa dalla comunita nella
consultazione, che attribuisce al califfo il compito di diventare il successore del Profeta,
nel guidare la Nazione musulmana. Su queste basi si fonda la natura teologico-giuridica
dell’istituto del califfato, e I’autorita stessa del califfo.

Il contratto-patto tra califfo e comunita, implica per quest’ultima un’insieme di
responsabilita inderogabili quali: 1) 1l possesso dello statuto di giustizia (‘addla), nella
sua completezza; 2) Il posesso della piena capacita di scienza e coscienza, nel scegliere
per il bene di tutti; 3) Il possesso dell’intelligenza e della saggezza, che permette di
eleggere, secondo discernimento, la persona giusta all’incarico di guida della Nazione
musulmana. Da parte sua il califfo deve essere: 1) Un buon musulmano, di sesso

maschile, libero e pubere; 2) Deve possedere in pienezza la giustizia; 3) Deve essere

. Gardet, Ibidem, 166
35



capace di giudizio personale in materia giuridica (igtihdd),; 4) Deve possedere I’integrita
fisica; 5) Deve essere capace di governare con saggezza, soprattutto nel guidare la
Nazione musulmana durante la guerra santa (gihdd); 6) Deve appartenere all tribu del
Profeta (Qurays).

Prima ancora di tali requisiti formali, il califfo, secondo Rasid Ridd, deve essere
innanzi tutto un musulmano che rispetta il Qur’dn, e la Sunna, comprendendone e
vivendone profondamente gli insegnamenti e i decreti divini. Proprio perché illuminato
dalla sapienza divina, il califfo deve rispettare coloro che lo hanno scelto, nella totale
sottomissione ad Alldh, perseguendo la giustizia e il bene comune.®® Da quanto detto,
possiamo dunque dire che nell’isldm, la nozione di contratto richiama la volonta di
entrambi i contraenti a rimanere fedeli agli accordi presi,>" e in particolar modo per il
califfo, viene sancito il dovere di perseguire il bene della comunita.

Il «valore» del contenuto intrinseco degli accodi contrattuali e il dovere di
perseguire il bene comune, prendono origine dal «contratto archetipo» chiamato mithdg,
cioé il patto stipulato tra A/ldh e I’'umanita nel quale quest’ultima ha riconosciuto la
potesta divina. Similmente, la comunita musulmana & una delle parti contraenti nel
contratto che sta alla base del califfato. A/lah stesso rimane egualmente parte contraente
in entrambi i contratti. E lui che costituisce direttamente il califfo nel suo stato giuridico
di essere mandatario e tutore del potere divino nel mondo. Ma allo stesso tempo, € lui che
costituisce direttamente la comunita musulmana nel suo stato giuridico di contraente; una
comunita che esercita il suo «magistero» legislativo, complementare a quello del califfo,
attraverso 1’esercizio del «consenso» (igmd ‘) e del «ragionamento personale giuridico»
(igtihdd). Sia il califfo che la comunita musulmana vengono dunque qualificati nella loro

identita da Allah stesso e definiti nel loro «magistero» dai comandamenti divini.

Excursus: 1l califfato nel dibattito moderno della riforma islamica

Nonostante la soppressione del califfato, avvenuta nel 1924, e il fatto che non lo si trovi
pill vigente come sistema istituzionale degli stati islamici, esso permane come modello
ideale per tutti i musulmani che desiderano costruire una societa il pit vicino possibile a
quella esistente al tempo della morte del Profeta Muhammad. Secondo quanto sostenuto
da L. Gardet, attraverso la comprensione della nozione storica del califfato e possibile

capire, secondo il diritto, la natura del potere esecutivo e coercitivo della societa islamica

0 R. Rida, Khalifa, 24-25/42, in L. Gardet, Ibidem, nota 3, 166.
%1 «O voi che credete, adempite ai patti...» (Q. 5,1).

36



in generale.®® Su questa linea, possiamo anche affermare che ’idea del califfato, nella sua
nozione piu teologica e giuridica, ci aiuta capire a fondo 1’organizzazione politica di tale
societa nel suo insieme. Da qui, il dibattito creatosi a partire dalla chiusura del califfato
tra le varie correnti di pensiero che fanno capo alle aree fondamentalista e modernista,
sulla necessita di far rivivere il califfato come fattore ispiratore, sia religioso che
giuridico-politico, dei sistemi istituzionali nazionali islamici.

Da tale dibattito nascono due posizioni sostanziali: la prima considera il califfato come il
fattore unificante tra i diversi poteri dello stato: legislativo, amministrativo-esecutivo,
giudiziario e religioso; ’altra, che riflette sull’opportunita dell’abbandono definitivo di
tale forma di stato, per assumere altre forme istituzionali piu rispondenti ai bisogni
d’oggi. In entrambi i casi, il recupero della forma tradizionale della comunita musulmana
nel contesto della modernita, teso a riformare o a rinnovare la societa islamica, non puo
non guardare al califfato e al sultanato (soprattutto nel Sud-est asiatico), nonché
all’Imamato supremo (nel caso della s7‘a),>® come i punti di riferimento istituzionali per
qualsiasi riforma islamica.

Considerando dunque il califfato nella sua natura teologico-giuridica e politica, sorgono
spontanee alcune domande circa le caratteristiche proprie e le funzioni del califfo nella
societd moderna. Domande ben espresse da L. Gardet> sulla necessita di capire in quale
misura gli stati che hanno assunto il modello del califfato storico, hanno realmente e
fedelmente corrisposto alla nozione specificatamente islamica di tale istituzione religiosa
e sociale, o se invece si siano lasciati influenzare dalle circostanze storiche a loro
contemporee, abbandonando la nozione specificamente islamica del califfato delle
origini.

In questo senso, risulta chiaro da un’analisi storica, che i califfi che si sono
succeduti hanno impostato il califfato piu su un’idea autocratica che su veri principi
islamici; spinti senza dubbio dalle circostanze storiche del momento, prima tra tutte il
problema dell’organizzazione sociale, politica e religiosa di intere popolazioni
assoggettate all’islam. Sarebbe quindi ingiusto e antistorico, considerare il califfato
autocratico come ’espressione dell’applicazione dei principi dell’isldm, la dove il Profeta

non volle organizzare una societa che ponesse il potere nelle mani di una sola persona, o

%2 Cfr. L. Gardet, Ibidem, 147.

%% Le due forme istituzionali, hanno un valore religioso e politico-sociale differente a seconda delle due
tradizioni islamiche a cui appartengono, quali la Sunna e la si‘a. In questo contesto noi le presentiamo unite
come punti di riferimento ultimo, a cui si riferiscono tutti gli altri poteri presenti nella societa islamica. Piu
ancora le consideriamo i vertici istituzionali a cui si riferiscono i musulmani sunniti e sciiti.

% . Gardet, Ibidem, 148.
37



di una dinastia, a discapito di tutta la comunita islamica. In piu, se osserviamo 1’ultima
forma di califfato istituzionale, quale quello assunto dall’impero turco ottomano,
possiamo notare come tale istituzione fu realmente autocratica, il cui limite e la cui
caduta avvennero sotto la pressione delle rivendicazioni di matrice riformatrice
nazionalistica, verso I’acquisizione di un sistema costituzionale di tipo europeo, che non
fosse in contrasto con la rivelazione coranica e la Legge islamica.

Inoltre si pud notare, da un’attenta osservazione delle societa islamiche contemporanee,
che la situazione di buona parte degli paesi a maggioranza musulmana presenta modelli
di stati indipendenti basati principalmente sul concetto occidentale di stato-nazione, dove
la tradizione e la Legge islamica convivono, piu 0 meno armoniosamente, con i diversi
modelli di diritto costituzionale e di diritto positivo, sia civile che penale, d’ispirazione
europea.

Ecco allora che la questione della «armonizzazione» tra i modelli istituzionali
musulmani e occidentali, tocca a livello piu generale, quanto detto nell’introduzione sullo
status quaestionis del mondo musulmano d’oggi; cioé il rapporto tra Qur ’dn, tradizione
islamica e modernita. Tale rapporto e finalizzato a un recupero della fedelta alla
rivelazione coranica, che va diminuendo tra 1 musulmani, poiché anch’essi pressati dal
processo di secolarizzazione e deriva materialistica che 1’impatto con la modernita
inevitabilmente pone. Questo desiderio viene anche espresso dalle ideologie dei
movimenti radicali islamici che si ispirano alla «purezza dell’is/am» tra i quali vi sono la
wahhdbiya dell’ Arabia Saudita, il movimento salafita, con tutte le sue ramificazioni, i
Fratelli musulmani (al-ikhwadn al-muslimin), fondati in Egitto, ma ora presenti in quasi
tutto il mondo musulmano, nonché i movimenti radicali militanti e armati che puntano a
una lotta rivoluzionaria che porti all’adozione del Qur’dn come Costituzione e della
Sari‘a come legge dello stato. In tutti questi casi, e in generale in tutti i diversi
orientamenti riformisti, sia fondamentalisti che modernisti, il desiderio di fondo & sempre
quello di ritornare alle origini della comunita musulmana, cioé agli «pii antenati», i salaf,
per risolvere i problemi che I’epoca moderna pone alle societa islamiche. In realta 1
riformatori vogliono «chiedere in prestito all’epoca moderna tutta la sua tecnica, per
meglio vivificare i principi intangibili dell’is/am. Essi vogliono rispettare la diversita
attuale delle singole nazioni musulmane, senza cessare di vantarsi della Umma isldmiya,
dell’unita della comunita islamica universale, e presentare come un ideale da seguire la

fusione di questa comunita in un “tutto giuridico-sociale”, secondo 1’espressione di Rasid

38



Ridd».” La questione dell’armonizzazione tra la tradizione e la Legge islamica da una
parte e le diverse forme istituzionali e giuridiche moderne dall’altra non puo esimersi dal
confronto con I’istituto del califfato storico e col suo significato teologico-giuridico, ma
la sua idealizzazione mitica che prevale sulla conapevolezza critica delle sue
caratteristiche effettive continua a mantenere il dibattito sul livello ideologico e a
mantenere formalmente legato il mondo islamico al proprio passato, compromettendo la

possibilita che nuove teorizzazioni sul principio d’autorita emergano e si affermino.

% |.Gardet, Ibidem, 149.
39



APPENDICE (I) AL CAPITOLO PRIMO

LA COSTITUZIONE DATA DA MUHAMMAD
ALLA CITTA DI MEDINA (Yathrib)*®

Nel nome di Dio, il Benevolo e il Misericordioso.

© o N o O

11.
12.

12.
13.

Ecco quello che Maometto ha prescritto ai Credenti e ai Fedeli Quraishiti e
Yathribiti, e a tutti coloro che gli hanno seguiti e si sono, successivamente, uniti
ad essi combattendo al loro fianco:

Questi formano un’unica comunita, distinta da tutto il resto degli uomini.

Gli emigranti di Quraish, come e loro regola, si divideranno le quote per il
pagamento del prezzo del sangue e pagheranno in modo generoso e con equita,
tra i Credenti, il prezzo di riscatto dei loro prigionieri.

| Banu Auf, come ¢ loro regola, continueranno, come nel passato, a ripartirsi le
quote e ogni collettivita paghera in modo generoso e con equita, tra i Credenti, il
prezzo di riscatto del proprio prigioniero.

Lo stesso per i Banu Harith...

Lo stesso per i Banu Sa‘idah...

Lo stesso per i Banu Giusham...

Lo stesso per i Banu-Naggiar...

Lo stesso per i Banu Amr ibn Auf...

. Lo stesso per i Banu n-Nabit...

Lo stesso per i Banu I-Aws...

a. | Credenti non lasceranno nessuno dei loro sotto il peso di gravose
obbligazioni, senza pagare per lui, a titolo benevolo, sia il prezzo di riscatto, sia il
prezzo del sangue.

b. Nessun Credente fara delle offerte al cliente di un altro Credente.

| credenti pii dovranno mettersi contro chiunque abbia commesso un atto di

violenza, o avra progettato di compiere un’ingiustizia, un crimine, o una qualsiasi

% Traduzione ad opera di F. Gabrieli, Maometto, Istituto Geografico De Agostini — S.p.A. — Novara, 1972,

345-349.

40



14.

15.

16.

17.

18.

19.

20.

21.

22.

23.

24,

trasgressione dei diritti 0 uno scompiglio tra i Credenti. Le mani di tutti si
alzeranno contro quel tale, fosse anche il figlio di uno di loro.

Nessun Credente dovra, a causa di un’infedele, uccidere un altro Credente, o
mettersi dalla parte di un’infedele contro un Credente.

Poiché la garanzia di Dio & una, la protezione accordata dal piu umile dei
Credenti deve valere per tutti, poiché i Credenti sono fratelli tra loro, al di fuori di
tutti gli uomini.

Coloro tra i giudei che si metteranno dalla nostra parte avranno diritto al nostro
aiuto e alle nostre cure, senza che vengano oppressi 0 che alcuno riceva aiuto
contro di loro.

Poiché la pace tra i Credenti e una, nessun Credente dovra, in un combattimento
ingaggiato per la causa di Dio, concludere, senza gli altri Credenti, una pace che

non sia basata sull’uguaglianza e la giustizia tra i Credenti.

Tutte le truppe che combatteranno al nostro fianco dovranno essere solidali le une
con le altre.
| Credenti vendicheranno, gli uni a favore degli altri, il sangue, il cui sacrificio

avra procurato loro merito per la causa di Dio, | Credenti pii devono trovarsi sulla
via migliore e piu giusta.

Nessun idolatra concedera ai Quraishiti una salvaguardia per i beni o per le
persone; non si volgera nemmeno contro un Credente per impedirgli di muovere
lite ai Quraishiti.

Inoltre, se qualcuno fara morire un Credente in modo delittuoso, cadra sotto la
legge del taglione, a meno che non dia soddisfazione al difensore dei diritti della
vittima, e i Credenti si metteranno contro di lui; non dovranno fare altro che
garantire la validita di questa regola contro di lui.

Non sara lecito ad alcun Credente, che abbia convalidato il contenuto di questo
Scritto e che abbia creduto in Dio e nell’ultimo giorno, di dare aiuto ad un
malfattore o di concedergli asilo. Chiunque lo aiutera o gli dara asilo attirera su di
sé la maledizione di Dio e la Sua ira nel giorno della Risurrezione. Da quel tale

non verra accettata alcuna indennita o alcun compenso.

Qualunque sia il motivo che vi divide rimettetevi a Dio e a Maometto, la pace sia
con lui.
I giudei avranno 1’obbligo di partecipare alle spese assieme ai Credenti, per tutto

il tempo in cui gli uni e gli altri saranno in guerra.

41



25

26.

34.
35.
36.

37.

38.

39.

40.

41.

42.

43.

44,

. | Giudei dei Banu Auf formeranno una comunita (con) i Credenti. Ai Giudei la
loro religione, e ai Musulmani la loro! Sia che si tratti dei loro fratelli sia che si
tratti di loro stessi. Quanto a colui che fara oppressione o diventera criminale egli
non fara torto che a sé stesso ed ai membri della propria famiglia.

— 33. Ai Giudei dei Banu n-Naggiar, dei Banu I-Harith, dei Banu Sa‘idah, dei
Banu Giusham, dei Banu 1’Aws, dei Banu Tha‘labah, dei Banu sh-Shutaibah, gli
stessi diritti dei Giudei dei Banu Auf. Osservanza e non violazione!

I fratelli dei Tha‘labiti saranno considerati come 1 Tha‘labiti stessi.

Le persone introdotte tra i Giudei saranno considerate come i Giudei medesimi®’
Nessuno di coloro che appartengono alla comunita uscira in spedizione con i
Musulmani senza 1’autorizzazione di Maometto, la pace sia con lui! Ma non sara
proibito di vendicare una ferita. Ma chiunque uccidera ne sara responsabile
assieme ai membri della sua famiglia. Altrimenti sarebbe un’ingiustizia. Dio sara
garante della perfetta osservanza di questo Scritto.

a. Ai Giudei le loro spese e ai Musulmani le loro. Ci sia tra di loro reciproco aiuto
contro chiunque combattera coloro ai quali questo Scritto si rivolge; ci sia tra di
loro benevolenza e buone disposizioni. Osservanza e non violazione!

b. Nessuno dovra avere preconcetti sul proprio alleato; e all’oppresso sara dovuto

ogni soccorso.

per tutti coloro a cui si rivolge questo Scritto, I’interno della valle di Yathrib, sara
sacro.
La persona protetta sia messa sullo stesso piede del suo protettore. Né oppressi,

Né oppressori!

Ma nessuna promessa di protezione sara concessa ad una donna senza il consenso
della di lei famiglia.

Tutto cio che potrebbe accadere tra coloro cui si rivolge questo Scritto, in fatto di
delitti o dispute, che possano avere un cattivo esito, dovra essere deferito a Dio e
a Maometto, Inviato da Dio. Che Dio si volga verso di lui e gli conceda la sua
protezione! Dio sara garante della piu stretta e scrupolosa osservanza di questo
Scritto.

Né i Quraishiti né alcuna persona che abbia dato loro aiuto dovra essere messo
sotto protezione.

Tra Musulmani e Giudei ci sara reciproco aiuto contro chiunque attacchi Yathrib.

S\ bita

na: Arabi che si erano associati agli Ebrei, prima della venuta degli Aws e dei Khazrag.

42



45.

46.

E se i giudei saranno chiamati a concludere una pace o ad aderirvi, la
concluderanno e vi aderiranno. Allo stesso modo che se chiederanno ai
Musulmani la medesima cosa, avranno identiche obbligazioni verso i Credenti. Fa
eccezione il caso in cui si sia combattuto per la religione. Poiché a ogniuno spetta
la parte che gli é dovuta.

Le condizioni fatte a coloro a cui si rivolge questo Scritto si applicano anche ai
Giudei di Aws, tanto ai loro fratelli, quanto alle loro persone, con stretta
osservanza da parte di coloro cui questo Scritto si riferisce. Osservanza e non
violazione! Ed é a detrimento di se stesso che qualsiasi profittatore profittera. Dio
e grande della piu stretta e giusta osservanza delle clausole di questo Scritto.
Questo Scritto non ¢ fatto per proteggere 1’oppressore o il traditore. Colui che
uscira per combattere sara sotto la protezione di Dio, alla stessa stregua di colui
che rimarra seduto senza muoversi da Medina, salvo colui che fa il male o
tradisce. Dio € il protettore, vicino a chiunque agisce lealmente e teme Dio, e

Maometto € il suo Inviato; che Dio lo benedica e lo protegga.

43



44



