
 1 

 INTRODUZIONE 

L’ISLÂM E LA SOCIETÀ ISLAMICA 

NEL RAPPORTO CON MODERNITÀ 

Dr. p. Paolo Nicelli, PIME 

 

Il confronto con la modernità sta trasformato profondamente il mondo islamico fino al 

punto di essere, in bene e in male, il fattore determinante su cui si sta giocando il destino 

prossimo di tutta l’area. Questo processo non è cosa di pochi anni, ma è il risultato di più 

di due secoli di pensiero filosofico, teologico e politico, che ha visto i pensatori-

riformatori (muºaddidûn wa i¡lâ|iyûn)
1
, promotori della riforma islamica (i¡lâ|), 

ripensare la tradizione musulmana (Qur’ân e Sunna), non solo dal punto di vista 

filosofico e teologico, ma anche sociale e politico. Essi hanno affrontato questioni quali: 

1) I metodi d’interpretazione del Qur’ân, della Sunna e della Legge islamica; 2) Il 

rapporto tra ragione e fede, tra religione e scienze umane, a favore di un superamento del 

rigido letteralismo tradizionalista operato dal taqlîd2. Altri riformtori più moderni hanno 

affrontato i temi sociali e politici, nel tentativo di trovare una maggiore sintonia con le 

esigenze dell’epoca moderna. 

         Per comprendere la portata del rinnovamento da loro operato bisogna calarsi con 

pazienza nel periodo storico da essi vissuto. Se alcuni riformatori musulmani sono vissuti 

in un tempo di profondo travaglio del pensiero religioso, dando molteplici interpretazioni 

della stessa rivelazione contenuta nel Qur’ân e nella Sunna, altri hanno invece affrontato 

il duplice problema della crisi del califfato provocato dalla decadenza dell’Impero turco-

ottomano e dall’ingerenza delle potenze coloniali occidentali sull’economia, sulla 

politica e sulle aspirazioni di libertà e di autodeterminazione dei popoli musulmani. Altri 

ancora, a noi contemporanei, stanno affrontando gli aspetti più urgenti della modernità 

quali: il processo di democratizzazione delle società islamiche con il conseguente 

dibattito sulle questioni antropologiche e sulla dimensione laica della società. In questi 

temi, si impone il ripensamento della persona umana, colta nel suo essere al centro di 

qualsiasi sviluppo sociale, attraverso la realizzazione delle sue aspirazioni di giustizia, di 

                                                 
1
 Tra i più importanti ricordiamo: Sir Sayyid A|mad Khân (1817-1898), ßamâl al-Dîn al-Afghânî 

(1838/39–1897), Mu|ammad ‘Abduh (1849-1905), e più recentemente Rašîd Riÿâ (1865–1935), 

Mu|ammad Iqbâl (1876-1938), Abd al-ðamid Ibn Bâdîs (1889-1940), ðasan al-Bannâ’ (1906-1949), ‘Alî 

‘Abd al-Râziq (1888-1968), ¦âhâ ðusayn (1889-1973), Abû l-A‘lâ’ Mawdûdî (1902-1979), Fazlur Ra|mân 

(1919-1988), Muhammad Harkun,  Mu|ammad ðashim Khamali. 
2
 Taqlîd, termine arabo che indica il riferimento ai compagni del Profeta; l’affidamento sull’insegnamento 

di un maestro; l’adottare una dottrina di una scuola giuridica per una particolare operazione.  



 2 

pace, di libertà e di unità religiosa, culturale e sociale, valori questi riscontrabili sia nella 

cultura occidentale, che in quella islamica.  

         Nel suo testo, Il riformismo islamico, un secolo di rinnovamento musulmano, Tariq 

Ramadan, noto filosofo contemporaneo, affronta il dialogo-confronto tra l’islâm e la 

modernità, partendo da un giudizio molto realista: 

“E’ un periodo di crisi, non c’è dubbio, durante il quale si tenta di ritrovare dei 

punti di riferimento e di determinare gli orientamenti che permetteranno a questa 

civiltà (musulmana – ndr), che sta vivendo il suo XV secolo di vita, di affrontare 

più seriamente le sfide dell’epoca moderna… per permettere alla civiltà 

musulmana di vivere un  «rinascimento» pari a quello che l’Occidente ha vissuto 

nel XV sec.”
3
. 

 Si intende qui un rinascimento islamico (sa|wâ), che aiuti a risolvere quel senso di 

frustrazione che molti musulmani vivono oggi, nel momento in cui non riescono a dare 

delle risposte soddisfacenti alle domande che la modernità pone ai singoli e alla società. I 

riformatori musulmani credono che lo sviluppo sociale di un popolo non possa essere 

separato dalla crescita religiosa, morale e politica della persona, perché questa venga 

concepita nella sua integrità, cioè nell’unità delle sue componenti spirituali, intellettuali, 

sociali e politiche, come il fattore principale di rinnovamento delle società islamiche. 

Essi parlano, come nel caso di Mu|ammad Iqbâl, di «ricostruzione» religiosa e sociale 

del mondo islamico a partire dalla «ricostruzione» spirituale e politica dei musulmani. 

Interessante sarà vedere se tale ricostruzione lascia spazio a una dimensione laica della 

persona e della società, che apra a un processo di democratizzazione degli stati 

musulmani.    

 

L’eredità storica del problema 

Il «periodo di decadimento», in cui l’islâm versa tutt’ora, è da ricondurre alla «profonda 

crisi» della visione islamica di società e di stato. Infatti, l’Impero turco-ottomano aveva 

simbolizzato l’idea di una sola nazione islamica, composta da differenti identità etniche e 

nazionali unite dallo stesso credo religioso, cioè quello islamico; allo stesso tempo 

l’impero venne considerato da tutti i fedeli musulmani come il segno evidente della 

volontà di Dio di affermare la «religione perfetta»,
4
 l’islâm; seguendo il comando divino 

                                                 
3
 T. Ramadan, Il riformismo islamico,un secolo di rinnovamento musulmano, Città Aperta Edizioni s.r.l., 

Troina (En), 2004, 27. 
4
 «Guai oggi a coloro che hanno apostatato dalla vostra Religione: voi non temeteli, ma temete Me! Oggi 

v’ho resa perfetta la vostra religione, e ho compiuto su di voi i Miei favori, e M’è piaciuto darvi per 

religione l’Islâm» (Q.5, 3), in A. Bausani, Il Corano, Biblioteca Universale Rizzoli (Mi), 2001, 74-75. 



 3 

di portare in tutto il mondo il «Messaggio di Dio», perché tutti i popoli fossero ricondotti 

sulla «retta via». Questa idea, profondamente universalistica della rivelazione divina 

implicava il ºihâd, 5 o guerra santa, al fine di combattere contro ogni potere terrestre che 

fosse espressione del maligno. Un maligno contrario alla retta via e alla religione 

perfetta. 

Questa missione islamica, che vedeva nel califfato (khalîfa), il modello più alto e divino 

di esercizio del potere di Dio sulle cose del mondo, e nel califfo colui che doveva essere 

il garante della realizzazione di tale potere nel mondo, evidenziò la sua crisi con 

l’avvento del colonialismo, quando le potenze coloniali degli «infedeli» governarono di 

fatto sulla maggioranza dei paesi islamici.
6
 La successiva abolizione del califfato attuata 

da Mustafa Kemal, Atatürk, nel 1924, e la seguente progressiva costituzione della 

nazione turca, basata sui principi laici, acuì di molto la crisi del modello islamico di 

società e la frustrazione dei musulmani. Con la fine del XIX secolo e per tutto il XX 

secolo, le società islamiche divennero sempre più economicamente e politicamente 

dipendenti dalle potenze occidentali, che provarono con ogni mezzo a imporre la loro 

cultura e il loro stile di vita. La civiltà musulmana, basata su tradizioni locali pre-

islamiche ed islamiche, è fino ad oggi in difficoltà nell’accettare la sfida spirituale e 

sociale che la modernità impone, nella sua progressiva accelerazione politica, scientifica, 

tecnologica ed industriale. 

 

Lo status quaestionis 

La domanda sulla fedeltà alla rivelazione coranica di fronte alle pretese del mondo 

moderno diventò in passato e diviene tuttora il punto centrale di discussione per qualsiasi 

proposta di riforma all’interno del mondo musulmano. La posta in gioco è la fedeltà alla 

rivelazione contenuta nel Qur’ân, cioè la fedeltà alla natura stessa dell’islâm, di fronte 

alla profonda frattura tra la grandezza e le esigenze della rivelazione coranica alla quale 

                                                 
5
 Sul significato dell’idea di ºihâd e sulle sue implicazioni per il periodo formativo della società islamica 

vedi il glossario e la nota (33) a pagina 24.  
6
 Dal 1839 e il 1878, anno del grande Congresso della pace a Berlino, proposto da Bismark, con l’intento di 

frenare l’avanzata panslava dei russi e dei serbi, l’Impero turco-ottomano attuò una serie di riforme che lo 

portarono nel tempo ad indebolirsi verso un’ingerenza sempre più pesante delle potenze occidentali. A 

Berlino l’Impero uscì sconfitto da trattative che lo costrinsero in seguito alla perdita della maggior parte dei 

territori balcanici, l’isola di Cipro e le tre province dell’Anatolia orientale, cioè le popolazioni più attive e 

ricche dell’Impero. Il processo di ingerenza occidentale si intensificò a partire dal  regno del sultano 

Ma|mûd II, che nel 1808, cercò di arginare le rivolte scoppiate in Arabia, Egitto, Siria e Balcani attraverso 

l’adozione del modello di stile di vita europeo in campo politico, giuridico, culturale e militare, e sotto il 

regno di suo figlio ‘Abd al-Maºîd, che nella Carta imperiale del 1939, avviò una riforma giuridica, 

finanziaria e amministrativa, che portò all’assunzione dei modelli giuridici ed economici non più di 

ispirazione islamica, ma europei.  



 4 

fanno riferimento i musulmani e l’inadeguatezza di gestire la realtà attuale nelle sue 

manifestazioni sociali, politiche ed economiche. Ecco allora che il fedele musulmano, sia 

esso intellettuale o uomo della strada, si domanda il perché le società islamiche non siano 

più compatte nell’opporsi al processo di secolarizzazione e involuzione materialistica 

ormai galoppante e in atto al loro interno. Oppure, perché la civiltà islamica non sia più 

capace di proporre il proprio stile di vita al mondo moderno, quando invece, ai tempi del 

califfato, conquistò un impero in brevissimo tempo. La risposta a queste domande ci 

riporta ancora al tema centrale della fedeltà alla rivelazione coranica: «E’ possibile 

restare fedeli al Messaggio di Dio senza subire le pressioni di un’epoca il cui impeto 

sembra sfuggire dal nostro controllo? La padronanza della situazione è compatibile con 

la fedeltà?»
7
  

         Tariq Ramadan ripropone la risposta data dai riformisti, circa la natura della fedeltà 

al messaggio e alle fonti coraniche e profetiche: 

«I riformisti rispondono a queste domande in modo affermativo: non mettono in 

discussione la fedeltà, né l’attaccamento necessario alle fonti coraniche e 

profetiche, tanto meno la capacità dell’Islâm di accettare l’evoluzione e di vivere 

in sintonia con la propria epoca. Di fronte alla decadenza del mondo musulmano, 

essi intuiscono che la causa non è nella fedeltà al Messaggio, ma nella fedeltà alla 

sua natura: il loro denominatore comune è un ritorno all’immediatezza, nel senso 

di «senza mediazione», dei testi, per ritrovare il cammino della fedeltà all’essenza 

dell’Islâm e non alle sue manifestazioni contingenti, all’obiettivo (qu¡d) del testo 

e non all’espressione letterale della sua forma»
8
.  

Si tratta quindi di approfondire la natura della fedeltà alla rivelazione coranica. Questo è 

il punto fondamentale che tocca l’atto di fede del musulmano, che si limita, nella lettura 

del Qur’ân e della Sunna, a cogliere l’aspetto letterale e contingente del testo, senza 

andare all’obbiettivo del testo stesso, cioè all’essenza della fede islamica. Questo riferirsi 

ad una tradizione chiusa nell’espressione letterale della sua forma, rende incapaci di 

gestire la realtà secolarizzata. Come conseguenza emerge la difficoltà di essere fedeli alla 

rivelazione coranica nelle circostanze quotidiane della vita, poiché il contenuto di tale 

rivelazione viene ad essere separato dall’esperienza della vita, come se non avesse nulla a 

che vedere con la vita, non potendo dare risposte esaurienti alle problematiche che la 

modernità pone all’individuo, al soggetto, alla persona, soprattutto quando si toccano i 

temi della dignità della persona umana, o della libertà di professare la propria fede. 

                                                 
7
 T. Ramadan, Il riformismo islamico, 55. 

8
 T. Ramadan, Ibidem, 55. 



 5 

Una parte dei riformatori musulmani riflettono su questi temi a partire dal significato 

etimologico dei termini i¡lâ| e taºdîd. Nel primo caso si parla di «ridare forma», i¡lâ|, a 

qualcosa che ha perso la sua forma, cioè la tradizione islamica e l’idea di società ad essa 

connessa. L’impatto con la modernità ha provocato una perdita di senso nell’atto di fede 

del musulmano circa la purezza della fede islamica. Questo ha implicato le molteplici 

interpretazioni di pensiero, formulate sul Qur’ân e sulla Sunna. Ecco dunque 

l’importanza di ridare forma a ciò che non ha più forma; cioè la necessità di ritornare alla 

purezza del credo islamico, vivendolo come lo hanno vissuto i «pii antenati» (al-salaf al-

¡âli|). Su questa linea è il movimento salafita, che si pone, all’interno della riforma 

islamica, come uno dei gruppi più attenti al recupero di quei valori tradizionali 

musulmani legati alla purezza dell’islâm dei pii antenati. 

         Nel secondo caso si parla di riforma nei termini di «rinnovamento» del pensiero 

islamico, «rendendo nuova e attuale» la tradizione su cui tale pensiero si fonda. Il 

termine arabo utilizzato è taºdîd, il cui riferimento è l’aggettivo ºadîd «nuovo». Il 

pensiero islamico ha bisogno di essere rinnovato, per parlare all’uomo d’oggi, 

assumendo dalla modernità e in particolare dal pensiero occidentale, tutto ciò che può 

dare nuova luce all’islâm, senza minare i fondamenti del suo credo, sintetizzati in 

particolare nel taw|îd, il monoteismo islamico. 

         Su queste basi, una riforma islamica sarà possibile a partire dall’equilibrio tra le 

due termini: l’i¡lâ| e il taºdîd, vere e proprie chiavi di lettura della tradizione e della 

realtà, volte al recupero dell’obiettivo stesso del testo, cioè l’essenza dell’islâm. In 

termini concreti, si arriverebbe a rispondere alla domanda se, partendo dal Qur’ân, sia 

possibile islamizzare la modernità oppure modernizzare l’islâm.9 

                                                 
9
 Tariq Ramaÿân, sostiene che porre la domanda in questi termini non può portare lontano il processo di 

riforma, in quanto di fatto si è già raggiunto una situazione di stallo là dove coloro che vogliono 

islamizzare la modernità si sono rifugiati in una visione fondamentalista con l’intento di purificare il 

pensiero islamico da tutte le «innovazioni» (bid‘a), apportate dalle varie scuole giuridiche e di pensiero; 

coloro invece che propongono un rinnovamento modernizzando l’islâm, si sono trovati a dover applicare i 

metodi storico critici di analisi delle fonti, uscendo a volte dalla visione ortodossa del credo islamico. Per il 

Nostro, è necessario promuovere una «nuova iºtîhâd», un terzo modello, quello capace di individuare 

nell’islâm e nella cultura occidentale quei valori universali comuni di giustizia e di pace che possono 

costituire la base comune del dialogo tra le due civiltà, quella islamica e quella occidentale. Personalmente 

vedrei più accettabile un quarto modello, che tenesse conto sì dei valori comuni universali, ma che, in ogni 

caso, non escludesse una seconda fase di discussione sulle diversità tra le varie posizioni culturali e 

religiose, nonché il confronto serrato sulle tematiche scottanti della dignità della persona umana e della sua 

libertà religiosa, aspetti che sono fondamentali per la civiltà e la cultura occidentale. Diversamente, cioè 

rimanendo solo al livello dei valori universali comuni, si rischierebbe di relativizzare da una parte i valori 

stessi, dall’altra l’identità propria delle due culture, appiattendo il dialogo-confronto su temi comuni, senza 

poi affrontare in profondità i temi di conflitto. Il dialogo-confronto, sia esso culturale o interreligioso, non 

può mai essere ridotto unicamente al dialogo sui valori universali comuni. 



 6 

La via da percorrere: il dialogo-confronto tra civiltà islamica e civiltà occidentale, tra 

islâm e cristianesimo  

         A partire da questa riflessione sul nucleo centrale della riforma islamica, solo i 

musulmani, siano essi appartenenti alla corrente fondamentalista o a quella modernista, 

potranno dare una risposta alle problematiche suscitate dall’impatto con il mondo 

moderno. Solo loro potranno formulare un «nuov iºtihâd», cioè una nuova 

interpretazione della realtà che sono chiamati a vivere alla luce delle fonti islamiche. 

Questa riflessione, interna all’islâm, guadagnerebbe molto da un dialogo-confronto 

culturale, politico, sociale e religioso tra le due grandi civiltà, quella islamica e quella 

occidentale. Centrale, e direi fondamentale, sarà il contributo che le due religioni, l’islâm 

e il cristianesimo potranno apportare in questo dialogo. L’islâm è il fondamento e il 

«plasmatore» della civiltà islamica e quindi della sua visione di società e di stato. 

All’interno della civiltà occidentale, il cristianesimo è il fondamento ispiratore dei valori 

umani, spirituali e laici del concetto di civiltà e di società. Le due religioni potranno 

aiutare il dialogo-confronto tra le due civiltà, proponendosi come le radici da cui 

attingere linfa vitale. Credo quindi che assieme al dialogo culturale tra civiltà islamica e 

civiltà occidentale debba esserci un dialogo inetrreligioso tra islâm e cristianesimo, come 

momento basilare per sostenere il «nuovo iºtihâd», operato dai riformisti musulmani.  

         Sarà importante che, in questo dialogo interreligioso, islâm e cristianesimo vivano 

uno scambio reciproco fatto di conoscenza, mutuo ascolto e rispetto della propria fede; 

entrambe le religioni potranno così dare insieme delle risposte a quelle domande 

fondamentali che uomini e donne, musulmani e cristiani, fanno circa le grandi questioni 

che affliggono il mondo di oggi. È quanto insegna il Concilio Ecumenico Vaticano II 

nella Dichiarazione Nostra aetate: 

 «Gli uomini attendono dalle varie religioni la risposta circa gli oscuri enigmi 

della condizione umana che, anche oggi come una volta, turbano profondamente i 

cuori degli uomini: che cosa sia l’uomo, quale sia il senso e il fine della nostra 

vita, che cosa sia bene e che cosa sia peccato, quale origine e quale fine abbiano i 

dolori, quale sia la via per raggiungere la vera felicità, che cosa sia la morte, il 

giudizio e la retribuzione dopo la morte, infine che cosa sia quell’ultimo 

ineffabile mistero che abbraccia la nostra esistenza, dal quale noi traiamo la 

nostra origine e verso cui tendiamo». 
10

 

                                                 
10

 Concilio Ecumenico Vaticano II, Dichiarazione sulle relazioni della chiesa con le religioni non-cristiane 

Nostra aetate (28 ottobre 1965), n. 1. 



 7 

Su queste basi si potrà camminare insieme, nella sincerità e nella verità verso il fine 

ultimo che è l’adesione al volere di quel Dio, che costituisce tutte le cose e regola tutti gli 

avvenimenti della storia dell’umanità. Lo scopo di questo dialogo-confronto tra l’islâm e 

l’Occidente è quello di favorire l’unità e la carità tra gli uomini e tra i popoli, coscienti 

del fatto che essi costituiscono una sola comunità, hanno una sola origine e hanno anche 

un solo fine ultimo, Dio, che estende a tutti la sua provvidenza e la sua bontà.
11

  

 

         A questo punto non ci resta che procedere nel percorso della nostra ricerca, 

delineando quelli che sono i fondamenti coranici e teologici della società islamica, con lo 

scopo di fare emergere da una parte l’ideale a cui i riformatori musulmani si sono rifatti 

per esprimere la solidarietà, l’universalità e l’unità della Umma islâmîya; dall’altra per 

capire il processo storico di «ricostruzione» religiosa, sociale e politica da essi intrapreso 

nel tentativo di iniziare un dibattito con la modernità. In questo senso, sarà importante 

approfondire il pensiero della riforma islamica nel suo insieme, sia attraverso la 

presentazione delle idee dei suoi esponenti più illustri, che attraverso l’evoluzione di 

queste idee su alcuni temi della modernità. Questo cammino storico, ci aiuterà a capire 

come per molti riformatori il dibattito tra islâm e modernità venga ridotto a un discorso 

intra-islamico di recupero dell’identità musulmana, come reazione al processo di 

modernizzazione e secolarizzazione delle società islamiche, e non a un vero dialogo-

confronto extra-islamico con il mondo moderno. Altri invece, cercheranno di andare al di 

là della posizione re-attiva, per proporre ai musulmani un approccio pro-attivo, che 

valorizzi ciò che di positivo la modernità offre al mondo.    

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

                                                 
11

 Ibidem, n. 1. 



 8 

CAPITOLO PRIMO 

LA SOCIETÀ ISLAMICA E I SUOI FONDAMENTI 

 

 

1.1- La società islamica delle origini e i suoi fondamenti coranici 

Per comprendere la costituzione della società islamica è necessario capire come fu 

organizzata la prima comunità musulmana medinese al tempo di Mu|ammad 

(Maometto), e su quali basi teologiche e giuridiche il Profeta volle strutturare la società 

della città di Medina, attraverso la sua funzione di mediatore, uomo di stato e 

condottiero. Certo è che l’unica struttura politica e istituzionale che gli arabi conoscevano 

nel VII secolo era quella tribale. Solo alcuni di loro vennero a conoscenza della vita e 

dell’organizzazione politico-statale degli imperi bizantino e persiano e un numero ancora 

più esiguo ebbe contatti con il regno abissino. Da qui la conclusione che, per la nuova 

struttura politica eretta dai musulmani a Medina l’unico modello a cui essi potevano 

attingere nell’immediato era la tribù o la confederazione di tribù.
12

 

         In un suo studio fondamentale sul nostro tema, il prof. Philip K. Hitti, noto studioso 

della scuola orientalista anglosassone, spiega dettagliatamente la società beduina pre-

islamica delineandone le linee portanti di tipo antropologico, sociale e religioso.
13

        

Hitti, cerca di scoprire nel testo del Qur’ân (Corano), quei riferimenti che possono 

spiegare la vita, i costumi e le leggi che regolavano la vita dei beduini nel deserto ancora 

prima della rivelazione coranica, per poi delinearne il carattere e i tratti psicologici. In 

questo senso, nel Qur’ân ci vengono indicati due tipi di territorio, quello desertico con 

grandi estensioni di dune sabbiose e ampie zone di steppa arida, visitate raramente dalle 

piogge stagionali e quello legato alle grandi oasi, con pozzi, sorgenti d’acqua naturale e 

ogni specie di frutti, tra cui primeggiano i datteri, le olive e l’uva. Questo tipo di 

                                                 
12

 W. Montgomery Watt, Islam and the Integration of Society, Routledge and Kegan Paul Ltd, Abingdon, 

Oxon (GB), 2003, 145.  
13

 P. K. Hitti, History of the Arabs, Tenth Edition, MacMillan Press Ltd., London, 1970, 3-48; sullo stesso 

tema vedi anche: A. Guillaume Islàm, Universale Cappelli n.58, Rocca San Casciano, 1961, 13-32; L. 

Gardet, Conoscere l’Islàm, Seconda edizione, Edizioni Paoline, Catania, 1961, 1-3; IDEM, Les hommes del 

l’islam, approche des mentalités, Editions Complexe, Bruxelles, 1984, 27-48; B. Lewis, Gli arabi nella 

storia, Edizioni Laterza, Roma, 1999, 17-31; Idem, Il Medio Oriente, duemila anni di storia, Arnoldo 

Mondadori Editore SpA, (Mi), 2004, 37-50; Ira M. Lapidus, A History of Islamic Societies, Cambridge 

University Press, 1998, 3-20; A. Hourani, A History of the Arab Peoples, Warner Books Inc, New York, 

1991,7-21; Irfan Shahîd, «Pre-Islamic Arabia», in P. M. Holt - Ann K. S. Lambton - B. Lewis (a cura di), 

The Cambridge History of Islam, vol. 1A, Cambridge University Press, 1970, 3-29; W. Montgomery Watt, 

What is Islam?, Second Edition, Librairie du Liban, Beirut, 1990, 60-77. Sull’influenza dell’islâm nel 

mediterraneo vedi: F. Gabrieli, «Islam in the Mediterranean World», in  J. Shacht e C. E. Bosworth, The 

Legacy of Islam, Second Edition, Oxford University Press, 1979, 63-104. 

 



 9 

territorio così diversificato, non favoriva di certo una popolazione sedentaria, ma 

obbligava le varie tribù beduine a spostarsi da un’oasi all’altra per cercare acqua e cibo, 

favorendo così un tipo di vita nomade lungo le rotte commerciali degli aromi e delle 

spezie, e un tipo di vita seminomade legata alle oasi più grandi. L’interesse primario del 

beduino diventava necessariamente il proprio sostentamento e quello delle sue greggi: 

«E’ lui che fa scendere acqua dal cielo per voi, e ne bevete, e ne crescono gli 

alberi fra i quali spingete a pascolare gli armenti, e ne fa crescere per voi il 

frumento e l’olivo e le palme e le viti e ogni specie di frutti: e certo un Segno è 

ben questo per la gente che sa meditare…» (Q. 16,10-11)
14

. 

Questo passaggio della Sura dell’ape (al-Na|l), sottolinea alcuni aspetti delle abitudini 

delle popolazioni che anticamente vivevano nel deserto, ma ne delinea in un certo senso 

anche il carattere. Ancora oggi possiamo notare in queste stesse popolazioni il passaggio 

culturale da una mentalità beduina legata all’origine nomade, ad una mentalità 

semiurbana, che però tradisce in molti aspetti della vita l’antica origine beduina. Infatti, 

possiamo affermare con Philip K. Hitty che: «il sangue delle popolazioni sedentarie è 

così continuamente alimentato dal tenore nomade. Il beduino rappresenta il migliore 

adattamento della vita umana alle condizioni desertiche»
15

.  

Da qui possiamo comprendere come le interazioni tra le popolazioni semiurbane e quelle 

nomadi, provenienti dal deserto, venivano e vengono tutt’ora dettate dalle regole di 

preservazione della vita: il nomade cerca di garantirsi dal vicino seminomade quelle 

risorse che a lui mancano, sia con il commercio e la contrattazione, che con la violenza e 

la razzia. Egli è un mediatore che all’occasione può diventare un razziatore. In questo 

senso, il giudizio di Hitti, pur nella sua crudezza, ci aiuta a capire la difficoltà che il 

beduino trova nel cambiare le regole di questa vita: «La sua cultura è sempre stata la 

stessa. Variazioni, progresso, sviluppo, non sono tra le leggi a cui lui prontamente 

obbedisce».  

         Il beduino è dunque uno spirito libero, che non obbedisce ad alcuna regola, eccetto 

quella della sopravvivenza di cui il deserto è più di un habitat: è il custode della sua 

tradizione sacra e della purezza del suo sangue. Meglio ancora, il deserto è la sua prima e 

più importante linea di difesa contro l’influenza del mondo esterno. Hitti va oltre e 

                                                 
14

 Per i versetti del Corano sarà usata la traduzione di A. Bausani, Il Corano, BUR Pantheon, Rizzoli libri 

S.p.A., Milano, 2001. L’autore, ha condotto la traduzione sul testo arabo dell’edizione cairina di re Fu’âd 

(1923/1342 H.), la quale segue la lettura kufense di ‘Â¡im. Circa la numerazione dei versetti delle ¡ûre, 

Bausani ha abbandonato il sistema utilizzato da G. Flügel, considerato da lui sorpassato, adottando la 

numerazione orientale; cfr. l’introduzione, 56. 
15

 P. K. Hitty, History of the Arabs, 23. 



 10 

traccia un legame tra l’ambiente e la costituzione fisica e mentale del beduino: «La 

continuità, la monotonia e l’aridità del deserto sono fedelmente riflessi nella costituzione 

fisica e mentale del beduino».
16

 Il suo carattere è fiero, difficilmente piegabile alla 

disciplina. Egli è tenace di fronte alle avversità e le difficoltà dell’ambiente in cui vive, 

mostrando un forte individualismo che lo pone spesso in conflitto con l’autorità e poco 

attento al bene comune, che vada oltre l’interesse del clan e della tribù a cui appartiene.  

Questo atteggiamento caratteriale viene espresso bene da una preghiera del beduino, che 

sottolinea la dura legge del deserto dove il nomade è contro tutti e tutti sono contro di lui. 

«O Signore, abbi misericordia di me e di Mu|ammad, e di nessun altro»
17

. 

Un altro aspetto della cultura nomade è la razzia (ghazw) che, considerata altrove una 

forma di brigantaggio, è tra i beduini un’istituzione base della società, sia per motivi 

economici, che per le condizioni sociali in cui essi vivono. La razzia venne utilizzata 

dagli arabi nelle conquiste islamiche e fu legata alla pratica del procacciarsi il bottino, 

come pagamento per il servizio militare dato durante una battaglia o per via 

dell’espugnazione    di una città.  

         La virtù che più mitiga la brutalità della razzia e l’ospitalità (ÿiyâfah) . Nonostante 

la durezza di vita e la crudeltà espressa dai beduini del deserto, essi a loro volta sono 

capaci di mostrare un profondo senso di ospitalità, fondato sulla lealtà e l’amicizia. 

Ospitalità e durezza sono aspetti profondamente insiti nell’animo beduino, dove la prima 

viene considerata come un dovere sacro, che non può essere rifiutato a chi viaggi nel 

deserto. Essa è basata sulla consapevolezza della durezza delle condizioni climatiche e 

sulla precarietà della vita nel deserto. Aggredire un viandante o un ospite, dopo averlo 

accolto sotto la propria tenda è un’offesa non solo contro le leggi e i costumi beduini, ma 

lo è ancora di più contro Dio, il vero protettore dell’umanità. 

   

Il cibo e la fauna del deserto 

Anche la sua dieta quotidiana esprime la precarietà della vita personale, che in 

quell’ambiente deve essere preservata come il bene più prezioso. Essa è a base di datteri 

e  di una mistura di aromi e spezie, oppure di mais arrostito, con acqua e latte. Il suo 

abbigliamento è tanto povero quanto il suo nutrimento: una lunga veste (thawb) con una 

cintura con un capo superiore scorrevole (‘abâ’). La testa è coperta da uno scialle 

(kûfîyah) fermato da una corda (‘iqâl). A questi aspetti che sottolineano la tenacità e la 

sopportazione (¡abr), se ne aggiunge un altro che fa da contrappeso, cioè la passività, che 

                                                 
16

 P. K. Hitty, History of the Arabs, 24. 
17

 Cfr. Abû Dâwûd, Sunan, Vol. 1, Cairo, 1280, 89,  in P. K. Hitti, History of the Arabs, 24. 



 11 

viene eretta a vera e propria virtù. Infatti, la resistenza passiva alle circostanze 

sfavorevoli della vita sembra essere preferita ad ogni tentativo di cambiamento dello 

stato in cui il beduino si trovi.   

         Anche gli animali che sono dono della compassione e della bontà di Dio, che 

provvede per la sua creatura, influenzano la vita del beduino, come viene esplicitamente 

detto nel Qur’ân: 

«E le greggi creò per voi, calde e datrici di utili cose, e voi ne mangiate, e vi 

danno visione di bellezza quando le riconducete alle stalle alla sera, quando le 

portate al pascolo, all’aurora, e vi portano i pesi in paesi lontani che non avreste 

raggiunto da soli senza duro travaglio, che il vostro Signore è compassionevole e 

buono; e cavalli e muli ed asini v’ha dato perché li cavalchiate, ornamento bello, e 

sta creando ancora cose che voi non sapete. E’ Dio che vi mostra la Via, e c’è chi 

se ne allontana! Ma se avesse voluto, v’avrebbe certo guidati tutti assieme». (Q. 

16,5-9). 

In questi versetti della Sura dell’ape (al-Na|l) primeggia il cammello, innominato, ma 

che diventa il fedele amico del nomade, poiché porta i pesi in paesi lontani che l’uomo 

non avrebbe raggiunto senza un duro travaglio. Infatti senza il cammello sarebbe 

inconcepibile la vita nel deserto. Esso è il veicolo di trasporto per le carovane e in caso di 

bisogno diventa anche il sostentamento del beduino. Egli ne beve il latte e ne mangia la 

carne; ne usa la pelle per coprirsi e ne usa lo sterco per accendere il fuoco durante le notti 

desertiche, dove la temperatura si abbassa notevolmente; ne usa l’urina come tonico per i 

capelli e come medicina. Il cammello diventa l’alter ego del beduino, che lo usa anche 

nelle  contrattazioni e come merce di scambio. Infatti, la dote della sposa, il pagamento 

del sangue versato, oppure il ricavato di una scommessa sono fissati in termini di 

quantità di cammelli. Anche l’importanza di uno shay| è determinata in base ai cammelli 

che possiede. Da qui l’importanza di questo animale per i beduini che vengono chiamati 

“la gente del cammello” (ahl al-ba‘îr).   

         Il cavallo invece è considerato un animale pregiato per altri motivi. Esso è 

«ornamento bello» assieme all’asino. In caso di guerra il cavallo è senz’altro più veloce 

del cammello negli spostamenti delle truppe e negli attacchi alle carovane o agli eserciti 

nemici. Può essere utilizzato per i giochi equestri e nelle competizioni praticate nel 

deserto o nelle oasi. Tuttavia il cavallo non possiede un’autonomia come quella del 

cammello, che può rimanere senz’acqua anche per giorni interi, e nel deserto questo è un 



 12 

aspetto importantissimo. Il cavallo è più un bene di lusso, per la sua bellezza e per la sua 

rapidità, ma poco adatto all’ambiente desertico 

 

La vita e lo spirito del clan 

         La società beduina è organizzata su base clanica. Ogni tenda rappresenta un nucleo 

famigliare e un’accampamento di tende forma un |ayy. I membri di un |ayy formano un 

clan (qawm) e un gruppo di più clans formano la tribù (qabîlah). Il capo del clan è lo 

shay|, il suo membro più anziano che è scelto per la sua generosità, per il coraggio e per 

la sua capacità di mediazione. Egli non esercita un potere assoluto, ma la sua autorità è 

condivisa dal consiglio della tribù, soprattutto in materia giudiziaria e militare. I rapporti 

tra i membri dello stesso clan vengono regolati dalla legge del sangue, poiché essi fanno 

parte dello stesso sangue, sottomessi all’autorità di un solo capo, il rappresentante più 

anziano della comunità. I membri del clan usano un unico «grido di battaglia» e un unico 

titolo, banû, o figli di…; a questo titolo essi aggiungono il nome dell’eponimo 

delineando il clan e la tribù di appartenenza.
18

 La relazione del sangue, sia essa reale o 

fittizia, determina dunque il grado di parentela e di appartenenza al clan e alla tribù, che 

in un primo momento seguì la linea matriarcale, ma poi si orientò su quella patriarcale. 

La tenda è un luogo molto povero e le proprietà contenute in essa sono individuali, cioè 

appartenenti alle singole persone della tenda. L’acqua, i pascoli e la terra coltivabile, 

sono invece considerate proprietà appartenenti alla tribù. 

                                                 
18

 Interessante in merito è il commento dato da W. Montgomery Watt: «Le fonti storiche ci dicono che al 

tempo di Mu|ammad, una tribù possedeva un cospiquo numero di persone che non discendevano 

dall’antenato comune. Alcuni di essi potevano far parte della tribù solo per un tempo (stabilito), altri invece 

in maniera permanente. Entrambi i gruppi, ma particolarmente coloro che vivevano in modo permanente 

nella tribù, potevano sposarsi e quindi diventare dei consanguinei, dei membri di diritto della tribù sia nella 

linea (di discendenza) maschile, che femminile. Il fattore di confusione genealogica così introdotto, 

avrebbe abilitato i gruppi di persone «protette» (ºar), a pretendere di essere riconosciuti come membri di 

sangue della tribù. Vi sono motivi per credere finzioni alcune delle genealogie tribali del periodo pre-

islamico; esse sembrano essere delle costruzioni che spiegano o giustificano delle relazioni sociali 

successive. Sembra che vi sia stata anche l’usanza, in determinate circostanze (non possiamo dire 

precisamente quali circostanze), in cui un uomo potesse essere chiamato il figlio di qualcuno che non fosse 

realmente suo padre e che non fosse conosciuto come tale; il termine arabo per una tale persona, da‘i, viene 

normalmente tradotto con «figlio adottato», senza implicare nulla di paragonabile con la moderna adozione 

legale», W. Montgomery Watt, Islam and the Integration of Society, 145-146.  

         Il Qur’ân si è sempre opposto alla pratica di chiamare una persona col nome di chi non fosse suo 

padre, come nel caso della Sura delle fazioni alleate (al-A|zâb): «Dio non ha posto nelle viscere dell’uomo 

due cuori, né ha fatto delle mogli vostre che voi ripudiate col zihâr, delle madri, né vostri figli adottivi dei 

veri figli. Questo lo dite voi con la vostra bocca, ma Dio dice la Verità e guida sulla Via! Chiamate i vostri 

figli adottivi dal nome dei loro veri padri: questo è più equo agli occhi di Dio. E se non conoscete i loro 

padri, siano essi vostri fratelli nella religione e vostri protetti. E non vi saranno imputati a peccato gli errori 

che ignari abbiate commesso a questo riguardo, ma solo quel che intenzionalmente avran voluto i vostri 

cuori. E Dio è indulgente clemente!» (Q. 33,4-5) 

 



 13 

         Se un membro del clan commette un omicidio all’interno del clan, la sua vita sarà 

in pericolo in quanto nessuno lo difenderà. Nel caso di fuga egli diventerà un fuorilegge 

(¥arîd), ma se l’assassinio avviene al di fuori del clan immediatamente viene istituita la 

«vendetta», come dovere morale per chi è offeso. Essa coinvolge tutti i membri del clan 

dell’assassino, che possono pagare con la loro stessa vita. Infatti, secondo l’antica legge 

del deserto, il sangue richiama il sangue e non viene riconosciuto alcun rimedio se non la 

vendetta. La responsabilità della vendetta deve essere assunta dal parente più vicino alla 

vittima. Questo tipo di legislazione beduina viene in parte assunta dalla Legge coranica 

in riferimento alla Sura delle donne (al-Nisâ’): 

«Non è ammissibile che un credente uccida un altro credente, altro che per errore; 

e chi uccide un credente per errore, espierà liberando uno schiavo credente e 

consegnando il prezzo del sangue alla famiglia dell’ucciso, a meno che non glielo 

condonino. Se poi la vittima appartiene a una gente a voi ostile, ma è credente, 

l’uccisore libererà uno schiavo credente. Se invece l’ucciso appartiene a una gente 

che ha un patto con voi,
19 

l’uccisore dovrà pagare il prezzo del sangue alla 

famiglia dell’ucciso e liberare uno schiavo credente. Chi non ha i mezzi di fare 

questo digiunerà per due mesi consecutivi come penitenza impostagli da Dio; che 

Dio è sapiente e saggio. Ma chi uccide un credente di proposito, ne avrà in 

compenso l’Inferno, dove resterà eternamente, e Dio si adirerà con lui, lo 

maledirà e gli preparerà castigo immenso!» (Q. 4,92-93). 

Per un beduino non c’è disgrazia maggiore che il perdere l’affiliazione tribale. Un uomo 

senza legame tribale è praticamente senza aiuto e senza difesa e viene considerato come 

un fuorilegge. Questa affiliazione può essere ottenuta attraverso la condivisione del cibo 

di un membro del clan, oppure attraverso il succhiare poche gocce del suo sangue. 

Anticamente, quando uno schiavo veniva liberato, esso poteva diventare un «cliente» 

(mawla) del suo precedente padrone. Oppure, una persona straniera al clan poteva 

diventare un “protetto” (dakhîl). Questa usanza veniva estesa anche alla vita del clan, 

dove il clan più debole poteva ottenere la protezione di un clan o di una tribù più grande 

e più forte, fino al punto di diventarne completamente parte. Tale costume tribale ha dato 

origine nella storia pre-islamica ed islamica, a casi di confederazioni di tribù arabe. 

Secondo W. Montgomery Watt, ai tempi di Mu|ammad il sistema tribale fu alla base 

della sicurezza dei membri della tribù, nonché delle loro proprietà. Infatti, la tribù cercò 

sempre di prevenire la violenza tra i suoi membri attraverso l’applicazione 

                                                 
19

 Nel Qur’ân si sottolinea l’importanza di mantenere i patti, nel senso di rispettare la parola data: «O voi 

che credete, adempite ai patti…» (Q. 5,1). 



 14 

dell’istituzione della «vendetta», scoraggiava la violenza da parte dei membri di altre 

tribù.
20

  

         La pratica della «protezione» venne estesa anche all’ambito religioso, dove vi era la 

possibilità per uno straniero di essere accolto in un santuario per diventare un servitore 

del dio, o meglio un suo protetto. Questa pratica è stata assunta dall’islâm per coloro che 

partecipano al pellegrinaggio alla Mecca, che vengono indicati come gli «ospiti di 

Allâh»; oppure per gli studenti appartenenti alla mosche della Mecca o ad altre grandi 

moschee con il titolo di «suoi vicini» (al singolare, muºâwir).  

Gli aspetti della vita del clan e della tribù vengono a confluire in ciò che è lo spirito del 

clan, l’a¡abîyah, che richiede le virtù della lealtà incondizionata verso i membri del clan, 

e della fedeltà alle sue ragioni di essere, espresse nell’unità del clan come interesse 

supremo, che viene anteposto allo stesso individualismo del beduino. Nella sua storia 

passata e recente l’islâm ha fatto grande uso dello spirito del clan come base della 

società. Anche militarmente parlando, i condottieri musulmani hanno suddiviso le armate 

in unità basate sul sistema tribale, dividendo le colonne militari a seconda dei vari clans e 

tribù. I nuovi convertiti all’islâm venivano poi trattati come «clienti» dei loro 

conquistatori. 

         Queste usanze tribali, ma soprattutto l’a¡abîyah erano praticate anche da coloro che 

per primi si convertirono all’islâm e che costituirono il primo nucleo musulmano che 

emigrò a Medina. Quando Mu|ammad si trasferì a Medina nel 622, con circa settanta 

musulmani meccani, visse in prima persona il problema della sicurezza personale, unita a 

quella dei suoi seguaci, provenienti dai diversi clans della tribù dei Qurayš, che venivano 

indicati dalla popolazione medinese come il gruppo degli «emigranti». Attraverso 

l’emigrazione, i musulmani si erano estromessi dalla protezione dei loro clans della 

Mecca, diventando delle persone prive d’identità, fuori dal sistema. Essi avevano bisogno 

di protezione e il Profeta vide bene di provvedere alla loro protezione grazie agli accordi 

stipulati con i medinesi che vanno sotto il nome di «Costituzione di Medina», datata 

intorno al 628.
21

 Nel documento si sancisce la sicurezza per il gruppo degli emigranti 

indicandone la costituzione in tribù secondo la consanguineità, in un contesto in cui viene 

sancita la responsabilità comune per il pagamento del «prezzo del sangue». 
22

 Questo 

portò la tribù degli emigranti ad allearsi con altri nove clans medinesi, unendosi in un 

                                                 
20

 W. Montgomery Watt, Islam and the Integration of Society, 146. 

 
21

 Cfr. W. Montgomery Watt, Muhammad at Medina, Oxford, 1953, 221-228; 238-249.  
22

 Cfr. W. Montgomery Watt, Islam and the Integration of Society, 147. 



 15 

vincolo di protezione reciproca contro ogni forma di violenza. A Medina, i primi 

musulmani si costituirono come gruppo politicamente influente attraverso le strutture 

tribali arabe vigenti a quel tempo, che li garantiva nella sicurezza e li inseriva nel 

contesto politico e sociale, nonché religioso di Medina. Ciò che tuttavia diferenziava il 

gruppo degli emigranti, che venivano ora indicati come umma o «comunità» dagli altri 

gruppi, non fu solo l’appartenenza di sangue ad una tribù, ma l’appartenenza religiosa a 

coloro che riconoscevano Mu|ammad come il Messaggero di Dio. Tra i vari gruppi 

tribali e quello dei musulmani vi poteva essere una forma di confederazione, o di lega di 

tribù, ma mai di alleanza stretta. Questa era garantita solo ai membri della umma e a 

coloro che, pur mantenendo le proprie tradizioni religiose, riconoscevano la funzione 

profetica di Mu|ammad. In questo senso, W. Montgomery Watt sostiene che: 

«L’alleanza stretta che costituiva i membri della comunità musulmana di Medina, in 

accordo con la tradizione araba, fu un tipo speciale d’alleanza. La comunità prodotta fu 

tale che ognuno riconobbe Mu|ammad come il Messaggero di Dio. Furono osservate le 

tradizioni tribali, ma la comunità fu essenzialmente fondata su questo comune 

riconoscimento. La sua base non fu la consanguineità e l’alleanza, ma la religione».
23

  

         Questo valeva anche per le tribù ebree e politeiste esistenti in Medina, le quali 

fondavano la loro identità tribale non solo sulla consanguineità e sulle tradizioni arabe, 

ma soprattutto sull’appartenenza religiosa. Tuttavia, con l’arrivo alla Medina dei 

musulmani e con il loro costituirsi in comunità religiosa o umma, si aggiunse, alle tribù 

già religiosamente connotate, un’altra tribù religiosa, quella musulmana; modificando 

così gradualmente l’antica idea araba di consanguineità e di tribù e imponendo il nuovo 

modello di appartenenza tribale: la comunità basata sulla religione. Lo sviluppo del 

concetto tradizionale di alleanze tribali in Medina, fu senza dubbio favorito 

dall’acquisizione da parte di Mu|ammad di una posizione di guida e di comando. La sua 

autorevolezza come mediatore nelle dispute tribali e il riconoscimento della sua autorità 

come condottiero e uomo di stato, favorì il passaggio ad una comunità tribale basata 

sull’apartenenza religiosa, ma non c’è dubbio cha tale autorevolezza del Profeta fu 

possibile solo a partire da questa nuova concezione tribale, che gradualmente si andò 

affermando nella città di Medina.  

         Da quanto detto fino ad ora, si può affermare che quel movimento religioso che 

viene individuato nel graduale crescere della comunità islamica delle origini, ebbe le sue 

ripercussioni politiche sulla vita sociale e religiosa di Medina, favorendo l’inizio 

                                                 
23

 Ibidem, 147. 



 16 

dell’influenza e del controllo religioso sulle questioni politiche dei musulmani e sul 

pensiero politico islamico stesso.
24

     

 

ðanîfîya, la religione di Abramo 

Anche se gli arabi e tra loro i meccani riconoscevano la grandezza e la superiorità di 

Allâh in rapporto agli altri dei, essi esprimevano sempre tale grandezza in un contesto di 

politeismo pagano. Allâh non era oggetto di un culto monoteistico, nonostante la già 

presente predicazione degli ebrei della diaspora e dei monaci cristiani nestoriani. Intorno 

al 610 C.E., come già detto, vivevano eremiti nelle oasi dell’Arabia. Tuttavia, solo con 

Mua|ammad, l’idea di un solo Dio entrò in modo dirompente nella mentalità e 

nell’ambito culturale arabo.  

         In termini retrospettivi il Qur’ân assegna ad alcuni personaggi che vivevano prima 

dell’avvento dell’islâm una religiosità pura, non idolatra. Tra essi emergeva la figura di 

Abramo, considerato anche dai giudei e dai cristiani, un giusto, un non idolatra. Egli era 

un |anîf, cioè uno che non apparteneva agli idolatri e che nella sua fede in un solo Dio 

contrastò il politeismo della sua generazione. Il culto da lui fondato l’|anîfîya, si riferisce 

allo stretto monoteismo, e coloro che seguivano questo culto al tempo di Mu|ammad 

erano considerati anche loro |anîf in contrasto con il politeismo della maggioranza dei 

meccani e con il monoteismo corrotto dei giudei e dei cristiani. Mu|ammad vedrà in 

Abramo, il puro, colui che viveva la vera fede, che pur non essendo vissuto all’epoca 

della rivelazione coranica, aveva introdotto il vero culto legato al santuario della ka‘ba 

alla Mecca. Così infatti recita la Sura della famiglia di ‘Imrân (al-‘Imrân): 

«Abramo non era né ebreo, né cristiano: era un |anîf, dedito interamente a Dio e 

non era idolatra». (Q. 3,67). 

Nella sua traduzione del Qur’ân, A. Bausani,  ci dice che Abramo era dedito interamente 

a Dio, senza tradurre letteralmente la parola araba muslim (musulmano o sottomesso), 

contenuta nel versetto del Qur’ân. Marmaduke Pickthall, studioso dell’islâm, sottolinea 

invece nella sua traduzione dello stesso versetto, che Abramo fu un |anîf e un 

«sottomesso», nel senso che praticava il Culto puro. Nella nota al versetto egli indica 

come debba essere interpretato il testo originale arabo: 

 

 مَا كَانَ إبِْرَاهِيمُ يهَوُدِي ًّا وَلاَ نصَْرَانيِ ًّا وَلكَِن كَانَ حَنيِفًّا 

ا سْلمًِّ  وَمَا كَانَ مِنَ الْمُشْرِكِينَ  مُّ
                                                 
24

 Ibidem, 143. 



 17 

«mâ kâna Ibrâhîmu iahûdiyan wa lâ na¡râniyan wa lâkin kâna |anîfan musliman 

wa mâ kâna mina al-mushrikîna» (Q. 3,67). 

  

Abramo era un |anîf e un musulmano, cioè un sottomesso ad Allâh. Ecco la traduzione di 

Pickthall: 

«Abramo non fu un giudeo, e neppure ancora un cristiano; ma egli fu un uomo 

giusto che si sottomise (ad Allâh), ed egli non fu tra gli idolatri». (Q. 3,67). 

A noi sembra che quest’ultima traduzione dia più ragione a come Mu|ammad e i 

musulmani consideravano la figura di Abramo. Egli era un |anîf, un uomo puro, poiché 

praticava il «Culto puro», come indicato in Q. 39,3 e perciò era già un musulmano, 

perché totalmente sottomesso ad Allâh, anche se visse prima dell’avvento dell’islâm.   

 

1.2 - Il rapporto tra sfera religiosa e sfera politico-sociale nell’islâm delle origini  

Da questa breve esposizione sugli aspetti culturali, sociali e religiosi pre-islamici, emerge 

chiaro il rapporto tra sfera politico-sociale e religiosa presenti nel sistema tribale che fu 

alla base del formarsi della comunita musulmana medinese. La novità apportata 

dall’islâm fu quella del passaggio dall’identità fondata sull’appartenenza alla tribù, alla 

sua tradizione e alle sue leggi, all’identità fondata su un’appartenenza religiosa precisa: 

l’obbedienza all’unico Dio, Allâh e al suo Messaggero, Mu|ammad.25 Dopo la caduta 

della città della Mecca e la vittoria della battaglia di Hunayn nel 630, molte delle tribù di 

Medina vollero allearsi con la comunità musulmana. A questi Mu|ammad chiese come 

condizione per l’alleanza di adorare l’unico Dio e di riconoscere nel Profeta la persona 

inviata da Dio per annunciare la rivelazione coranica. In più vi fu anche la richiesta del 

pagamento della zakât, o elemosina legale, che doveva essere versata anche come segno 

                                                 
25

 Secondo l’islamologo L. Gardet, il problema più costante che l’Islâm ha dovuto affrontare fin 

dall’origine della società islamica, fu quello di perseguire una regola ideale di vita, profondamente ispirata 

e plasmata dall’esperienza religiosa. Questo fu particolarmente sentito dalla tradizione del I secolo 

dell’Egira, durante la vita del Profeta e dei suoi Compagni, fino ai primi quattro Califfi «ben guidati» 

(râšidûn). L. Gardet sostiene che per i musulmani, il «regno di Dio sulla terra», cioè la legge coranica, 

sigillo supremo della profezia, fu ed è sufficiente a garantire gli uomini in tutti i bisogni delle loro attività 

temporali, in vista della ricompensa finale che li avrebbe aperti all’altra vita, quella eterna. Solo a partire 

dall’anno 40 dell’Egira, cioè con l’inizio della dinnastia degli Umayyadi, si verificò un cambiamento verso 

un arricchimento della giurisprudenza di elementi profani, a causa di circostanze storiche che fecero 

pressione sul regno umayyade. Tali elementi esterni, portarono all’inserimento nell’ambito della 

giurisprudenza  dell’‘urf, il diritto legato ai costumi e alle usanze, appartenenti alle popolazioni conquistate 

e islamizzate. Vi fu una stretta convivenza tra la legislazione consuetudinaria profana e quella canonica 

islamica, applicata nei giudizi giuridici. Questo portò alla trasformazione dell’idea di Califfato e della sua 

giurisprudenza nella forma di reame autocratico. Tale fenomeno fu anche alla base della ripartizione del 

potere esecutivo in sultanati e reami totalmente indipendenti, che furono all’origine del successivo formarsi 

della nazioni e stati moderni. Cfr. L. Gardet, La cité musulmane, vie sociale et politique, Librairie 

Philosophique J. Vrin, Paris, 1981, 24.  



 18 

concreto del riconoscimento dell’autorità di Mu|ammad, come capo religioso e politico. 

Nel tempo, l’autorità del Profeta divenne assoluta e indiscussa, ponendolo come il capo 

della ºama‘a, o comunità assembleare, intesa come federazione di tribù su base religiosa, 

che nella sua forma più vasta assunse poi il nome di umma, cioè di comunità costituita da 

un’alleanza più allargata. 

 

La formazione dello stato islamico  

Secondo, W. Montgomery Watt, fu in questo tempo che si venne a formare lo stato 

islamico, essendone questa la sua forma iniziale. Tuttavia, per Watt, ciò che non è chiaro 

agli studiosi, è se negli anni prima della morte del Profeta «l’alleanza allargata» fosse 

quella descritta nella Costituzione di Medina, oppure se la umma indicasse un gruppo 

particolare di fedeli all’interno della stessa alleanza. Altro aspetto incerto fu quello di 

definire se un fedele potesse essere musulmano e membro dello stato islamico, senza 

appartenere ad una tribù alleata con Mu|ammad.26 Tale possibilità non sembra remota 

per via delle forme di «confederazione di tribù», o di status di «vicini protetti», su base 

contrattuale, in vigore a quel tempo. In questo senso, Mu|ammad non disdegnò di 

accettare delle conversioni individuali, soprattutto tra coloro che dalla Mecca vennero a 

stabilirsi nella città di Medina. Gli stessi ufficiali di Mu|ammad erano autorizzati ad 

accettare reclute che si convertivano all’islâm. Ecco allora che si venne a costituire un 

gruppo di fedeli che appartenevano alla ºama‘a e un gruppo di fedeli che, pur non 

appartenendo al primo gruppo, si professarono musulmani e furono accettati come tali. 

La ºama‘a di fatto vennne ad essere considerata una tribù alla stregua delle altre tribù i 

cui membri, uniti innanzitutto su base religiosa e poi su base etnica, si considerarono 

come fratelli di sangue e quindi erano intoccabili circa la loro inviolabilità personale, 

proprio come i membri delle altre tribù. Il dovere di mantenere la pace tra i fratelli si 

basò sull’adempiere quei doveri verso Allâh, che erano compito di ogni buon fedele 

musulmano; non si trattava solo della lealtà verso l’appartenenza tribale, ma di vera e 

propria fedeltà religiosa.  

Nella Sura delle stanze intime (al-ðuºurât), viene sottolineato questo legame profondo 

tra l’adempimento dei doveri religiosi e la fratellanza tra i fedeli musulmani: 

 

َ لعََلَّكُم إخِْوَة   الْمُؤْمِنوُنَ إنَِّمَا  فأَصَْلحُِوا بيَْنَ أخََوَيْكُمْ وَاتَّقوُا اللََّّ  

 ترُْحَمُونَ 
                                                 
26

 W. Montgomery Watt, Islam and the Integration of Society, 148-149. 



 19 

«Innamâ al-mu’minûna ikhwatun fâ¡li|û bayna akhawaykum wa attaqû Allâha 

la‘allakum tur|amûna» (Q. 49,10). 

«I fedeli non sono altro che fratelli. Quindi create pace tra i vostri fratelli e 

ossevate il vostro dovere verso Allâh che voi forse possiate ottenere misericordia» 

(Q. 49,10).
27

 

Diversa fu invece la sorte di coloro che non avevano un accordo con il Profeta o non 

erano musulmani; essi potevano essere a seconda delle circostanze dei potenziali nemici, 

oppure dei veri e propri nemici.
28

 In questo caso il trattamento fu differente da quello 

menzionato ed esistente tra i fratelli musulmani. L’importanza dell’appartenenza 

religiosa,
29

 come elemento di esclusività e di divisione tra musulmani e non-musulmani, 

                                                 
27

 M. M. Pickthall, The Meaning of the Glorious Qur’ân, 685. 
28

 Interessante in questo senso è il commento di W. Montgomery Watt, che presenta il pensiero musulmano 

circa i possibili nemici e coloro che venivano tollerati dalla comunità musulmana: «Quelli che si 

rifiutarono di adorare l’unico Dio e di riconoscere Mu|ammad, si comportarono come se avessero insultato 

Dio e quindi dovevano essere considerati dai musulmani come dei nemici. Tra i pagani o atei e i 

musulmani vi erano i giudei e i cristiani (e le altre comunità a cui veniva dato lo stesso status). Verso questi 

l’atteggiamento dei musulmani non fu del tutto costante. Agli occhi dei musulmani essi avevano ricevuto 

delle autentiche rivelazioni da Dio, ed erano dunque alla fine parzialmente giustificati nel continuare a 

rendere culto a Dio secondo le rivelazioni che essi avevano ricevuto.  

         Tuttavia, dal punto di vista musulmano, essi non erano giustificati nel negare (come normalmete 

facevano), che Mu|ammad fosse il Messaggero (di Dio), almeno per gli Arabi. Al di là di questa 

ostinazione, come appariva loro, i musulmani furono disposti a tollerare i giudei e i cristiani come «gruppo 

protetto» all’interno dello stato islamico e ad ammettere che la loro presenza non entrava in assoluto 

conflitto con la base religiosa (di tale stato). D’altra parte, per il paganesimo dell’antica religiosità araba, 

non ci fu tolleranza. Gli arabi pagani (furono considerati) la «gente dell’inferno», e tra loro e la «gente del 

paradiso», non ci poteva essere un’amicizia duratura», in W. Montgomery Watt, Islam and the Integration 

of Society, 158. 
29

 L’appartenenza religiosa, come fattore necessario dell’alleanza con Mu|ammad, fu determinante per 

l’evoluzione del concetto di «guerra santa», o ºihâd; infatti: «Verso la fine della sua vita, lo stato (creato) 

da Mu|ammad, fu nella posizione di una tribù araba che dichiarò a tutte le altre tribù non alleate, di essere 

nemiche o potenziali nemiche…Tale concezione aveva per Mu|ammad il vantaggio di dirigere all’esterno 

le energie dei suoi seguaci, contro le tribù non appartenenti alla sua alleanza. Allo stesso tempo, il fattore 

religioso alla base dell’alleanza rese facile alle tribù, che consideravano la pressione musulmana troppo 

forte, di entrare a far parte dell’alleanza e di partecipare al movimento esterno (di conquista). Da qui, la 

concezione della “guerra santa” (ºihâd) contro i pagani, fu della massima importanza nel dare la direzione 

alla prima fase dell’espansione islamica; e continuò ad avere una qualche importanza durante il Califfato 

umayyade…  

         Tuttavia, diventando lo stato islamico un impero, crebbe il dubbio se la guerra santa fosse stata più 

vantaggiosa che svantaggiosa. Infatti, mentre sembra possibile per una tribù desertica considerare tutti i 

suoi vicini come dei nemici, non è facile per uno stato della complessita e grandezza di quello islamico 

agire in quel modo. Certamente c’è un senso nel considerare ogni stato il nemico, o almeno il rivale, di 

ogni altro stato. Il caso può forse essere quello dell’adozione da parte di un impero del principio della 

guerra santa, ma tale principio dovrebbe essere modificato al fine di permettere un’alleanza o un armistizio 

con gli stati rivali, quando ciò fosse richiesto da circostanze militari o politiche. Pertanto, l’idea della 

guerra santa è troppo semplice se confrontato con la complessità della politica estera di un impero. Sono le 

considerazioni militari e politiche che la determinano nei dettagli. Questo è ciò che, ad ogni valutazione, 

sembra essere accaduto nello stato islamico. Tuttavia, quando l’espansione (dell’islâm) diminuì, il 

combattimento diventò più duro e il bottino fu minore, molti musulmani non vollero abbandonare le città 

fortificate per avventurarsi nelle ardue spedizioni verso le frontiere lontane. Così l’idea della guerra santa 

cessò di avere una reale importanza. Tra gli ascetici e i mistici ci fu la tendenza a trasformare l’idea di 

guerra santa nella lotta contro il male interiore, ma il significato originale non scomparve…L’idea della 

guerra santa contro gli infedeli perdurò lungo i secoli e continuò a far presa sulle masse dei musulmani 



 20 

servì all’unificazione dei musulmani per organizzare gli attacchi alle carovane meccane o 

appartenenti alle tribù che non facevano parte della alleanza medinese. In principio i 

musulmani arabi attaccarono queste tribù fino a quando tutti i loro membri non si 

convertirono all’islâm, poi gli attacchi divennero più frequenti e organizzati verso le 

popolazioni di aree territoriali limitrofe, fino alla conquista dell’intera Penisola arabica. I 

musulmani e i loro alleati erano forti di una struttura tribale a base federativa e religiosa, 

che risultava essere più efficace della struttura tribale tradizionale, chiusa ai soli membri 

della tribù o della famiglia e a pochi altri alleati. Senza dubbio il fattore religioso creò 

quell’unità sociale e militare necessaria alla conquista di più ampi territori, portando a un 

sensibile cambiamento del sistema tribale arabo.  

 

Le minoranze: la gente protetta e i non arabi 

Altro aspetto interessante che vide l’influsso del fattore religioso su quello politico e 

viceversa, fu il problema del rispetto delle minoranze, siano esse tribali o religiose, a cui 

la comunità musulmana medinese cercò di dare una risposta seguendo la pratica già in 

uso. Secondo le usanze, la tribù più forte o più grande prendeva sotto la propria 

protezione le tribù o i gruppi più deboli. Lo stesso fece Mu|ammad all’inizio del suo 

ministero medinese, permettendo, per motivi squisitamente politici, di mantenere la 

religiosità politeista a quei gruppi che non volevano diventare musulmani. In un secondo 

tempo, col crescere del suo prestigio religioso e del potere politico, cercò di convertirli 

all’islâm limitandone lo status sociale di «tribù dipendenti», cosa che riguardò anche i 

gruppi  dei giudei e dei cristiani. Con essi i musulmani stipularono dei trattati, che 

richiesero il versamento di una certa somma di denaro allo stato islamico, al fine di 

mantenere la loro autonomia e ottenere la protezione militare musulmana. Essi vennero 

chiamati «i gruppi protetti» o «gente protetta» (ahl al-dhimma), di cui il singolo membro 

assumeva il nome di «protetto» (dhimmi). Diversa fu invece la sorte di coloro che non si 

arresero alle armate musulmane e non si convertirono all’islâm alla prima richiesta; essi, 

una volta sconfitti, dovettero arrendersi incondizionatamente. Il loro status sociale e 

giuridico fu più duro rispetto quello di coloro che si erano arresi volontariemente. Ciò 

che determinò lo status delle popolazioni conquistate fu dunque il fatto di aver opposto 

resistenza, combattendo contro le armate musulmane, oppure l’aver accettato 

volontariamente la sottomissione allo stato islamico. In entrambi i casi, in maniera più o 

meno dura, le popolazioni conquistate non poterono avere lo stesso status dei musulmani, 

                                                                                                                                                 
comuni. I capi politici, essi stessi con poca fede nell’idea di ºihâd, la usarono per aumentare il livello 

morale del loro potere», in W. Montgomery Watt, Ibidem, 158-160. 



 21 

portando così il fattore religioso a diventare una discriminante sociale. Con l’espandersi 

dell’impero musulmano, verso l’Anatolia e l’India si passò a concedere lo status di 

dhimmi, fino ad allora riservato ai soli giudei e cristiani,
30

 anche ad altre popolazioni 

conquistate, come gli zoroastriani, gli induisti e i buddisti, che a loro volta vennero a far 

parte della categoria della «gente del libro» o «gente delle scritture sacre» (ahl al-Kitâb), 

sotto la protezione dello stato islamico.  

         Collegato al problema delle minoranze tribali e religiose fu il tema dell’eguaglianza 

tra i membri appartenenti alla comunità musulmana. Anche qui, il modello seguito dai 

musulmani fu quello vigente nella tradizione tribale araba. Nella società tribale araba pre-

islamica non vi era ineguaglianza tra il capo e i membri della tribù, ma non si può dire lo 

stesso tra il capo o i membri della tribù e i «dipendenti», che vennero considerati inferiori 

nel loro status. Tale ineguaglianza continuò nella società islamica verso i musulmani 

non-arabi, accettati come «clienti» delle tribù arabe. Il principio di uguaglianza, basato 

sull’appartenenza religiosa e sull’appartenenza alla comunità islamica, fu di fatto 

sacrificato a vantaggio delle stesse regole tribali che favorirono il gruppo arabo rispetto 

agli altri gruppi non-arabi ad esso affliati o alleati. Tuttavia, l’affiliazione di gruppi non-

arabi a quelli arabi continuò nonostante le diseguaglianze, soprattutto per motivi 

economici, in quanto, all’inizio della comunità islamica medinese, i neoconvertiti 

preferirono subire tale discriminazione per poter percepire gli stipendi pagati a tutti i 

soldati che partecipavano alle campagne militari musulmane.
31

 È possibile che la 

necessità economica, legata all’erogazione degli stipendi, fosse stata il motivo che spinse 

le autorità ad accettare dei musulmani non arabi nelle tribù dei musulmani arabi. Infatti, i 

musulmani non-arabi, al fine di ricevere i loro stipendi dovettero appartenere ad una 

tribù, clan o famiglia araba. Lo stesso valse per i non-arabi costituenti un gruppo più 

ampio, che dovettero in ogni caso essere parte di una tribù araba. Il caso più emblematico 

che abbiamo sotto gli occhi riguarda il liberto abissino Bilâl, il mu‘adhdhin del Profeta 

Mu|ammad, che fu affiliato alla tribù araba dei Khath‘am. L’insoddisfazione provocata 

da tale sistema sociale discriminatorio, creò tra i musulmani non-arabi un forte 

risentimento, che divenne uno dei fattori determinanti della caduta della dinastia degli 

                                                 
30

 I giudei e i cristiani furono considerati dai musulmani la «gente del libro» (ahl al-Kitâb), con in comune 

le stesse scritture sacre, tranne il Qur’ân. Ciò che li rendeva particolari fu la loro fede monoteista, comune 

all’islâm. Tale status religioso e sociale venne loro riservato all’inizio dell’esperienza medinese, quando il 

gruppo degli «emigrati» non aveva ancora una collocazione politica precisa. Una volta riconosciuta 

l’autorità religiosa e istituzionale di Mu|ammad, i rapporti tra musulmani e giudei si deteriorarono, 

portando all’espulsione di alcuni gruppi tribali giudei dalla città di Medina. Il Qur’ân riporta spesso questi 

contrasti, in un contesto di polemica anti-giudaica e anti-cristiana.  
31

 Cfr. W.Montgomery Watt, Islam and the Integration of Society, 151. 

 



 22 

Umayyadi in favore di quella degli ‘Abbâssidi (750 d.C.); fu anche alla base del 

movimento di pensiero della šu‘ubiya, che sostenne la superiorità dei persiani e di altri 

gruppi etnici rispetto agli arabi.  

         I musulmani non-arabi divennero presto un gruppo emergente nell’ambito militare, 

soprattutto nella rivolta che portò al potere la dinastia degli ‘Abbâssidi. Il loro prestigio 

crebbe fino al punto di ricoprire delle cariche importanti dello stato, portando alla 

cessazione dell’usanza della «dipendenza» o della «clientela» di un musulmano non-

arabo da una tribù araba. Con lo svilupparsi ulteriore dello stato islamico, l’uguaglianza 

tra tutti i musulmani, arabi e non arabi, fu pressoché raggiunta. Il concetto di ripartizione 

degli stipendi tra i fedeli, che privilegiava coloro che appartenevano alla nobiltà araba, 

esistente sotto gli Umayyadi, fu quasi del tutto cambiato e venne sostituito dal principio 

della retribuzione secondo il «servizio all’islâm»: Ai nobili arabi venne tuttavia 

mantenuto un privilegio di pagamento, legato ai diritti su alcune porzioni di territorio, 

appartenenti alle terre conquistate.  

         Secondo W. Montgomery Watt, i cambiamenti sociali nella società islamica e in 

particolare la questione dell’uguaglianza, non necessariamente furono la conseguenza 

dell’applicazione delle idee presenti nel Qur’ân, anche se essi non accaddero al di fuori 

del contesto musulmano, dove i fedeli si ispiravano ai decreti divini circa i rapporti tra 

musulmani e non-musulmani.
32

 Per questo, la scomparsa dello stato di inferiorità dei 

musulmani non-arabi fu considerato un effetto dell’avvento dell’islâm, che sconfisse 

l’orgoglio dei musulmani arabi. Essi si vantarono della loro ricchezza e forza militare nei 

confronti di quelle popolazioni che vennero sconfitte e conquistate, ma tale forza e tale 

ricchezza fu dovuta soprattutto alla presenza di soldati e ufficiali musulmani non-arabi 

tra le file delle armate musulmane. Gli arabi usarono dunque la ricchezza e il potere 

come mezzo di discriminazione verso gli altri musulmani, contravvenendo ai decreti 

dello stesso Qur’ân, che stigmatizza l’orgoglio e l’esercizio discriminante del potere, 

considerati i mezzi terreni per ottenere prestigio davanti agli uomini. Essi, come dice la 

la Sura della notte (al-Layl), non sono di alcun aiuto al momento dell’arrivo del giudizio 

universale: 

ا مَن بخَِلَ وَاسْتغَْنىَ رُهُ للِْعُسْرَى وَكَذَّبَ باِلْحُسْنَ  وَأمََّ   فسََنيُسَِّ
 وَمَا يغُْنيِ عَنْهُ مَالهُُ إذَِا ترََدَّى

 

 

                                                 
32

Cfr. W. Montgomery Watt, Islam and the Integration of Society, 153.  



 23 

«wa ammâ man bakhila wa istaghnâ wa kaththaba bial|usnâ 
fasanuyassiruhu lil‘usrâ wa mâ yughnî ‘anhu mâluhu idhâ taraddâ» (Q. 92, 8-11). 

«Ma colui che è avaro e non sente bisogno di Dio e non ha fede nella Cosa 

Migliore, a lui spianeremo la via verso l’Angoscia e non gli gioverà la sua 

ricchezza quando cadrà a capo fitto» (Q. 92, 8-11). 

 

Uguaglianza di fede e inferiorità sociale 

Un altro decreto divino contenuto nella Sura del diffamatore (al-Humazah), colpisce 

coloro che si credono immortali per via dei loro beni, che si sono accumulati nel tempo: 

دَهُ يحَْسَبُ  مَالهَُ  نَّ أوَيْل  لِّكُلِّ همَُزَةٍ لُّمَزَةٍ الَّذِي جَمَعَ مَالاًّ وَعَدَّ  

 ِ عَلىَ الْمُوقدََةُ الَّتيِ تطََّلعُِ  أخَْلدََهُ كَلََّّ ليَنُبذََنَّ فيِ الْحُطمََةِ وَمَا أدَْرَاكَ مَا الْحُطَمَةُ ناَرُ اللََّّ  

دَةٍ الْْفَْئدَِةِ إنَِّهاَ عَليَْهِم مُّ  مَدَّ  ؤْصَدَة  فيِ عَمَدٍ مُّ
 

«Waylun likulli humazatin lumazatin alladhî  ºam‘a mâlan wa‘addadahu ya|sabu  

anna mâlahu akhladahu kallâ lyunbadhanna fî al-|u¥amati wa mâ adrâka mâ al-

|u¥amatu nâru Allâhi al-mûqadatu alladhî ya¥¥ali‘u ‘alâ al-alafi’dati innahâ ‘alayhim 

mû’¡adatun fî ‘amadin mumaddadatin» (Q. 104, 1-9) 

«Guai ad ogni diffamatore maligno! Che ammucchia ricchezze e le prepara pel dopo. 

Crede che le ricchezze lo faranno eterno! Niente affatto! Sarà lanciato nella Voragine! 

E come potrai sapere che cos’è la Voragine? È fuoco di Dio acceso, che s’erge sui 

cuori; li coprirà come vòlta su colonne altissime» (Q. 104, 1-9). 

È possibile che questi decreti coranici fossero alla base dell’idea islamica di uguaglianza 

nella ripartizione dei beni, dove si volle evitare che alcuni fedeli si arricchissero a 

discapito di altri musulmani, facendo sfoggio della loro grandezza e basando il loro 

potere sulle proprie forze. Secondo W. Montgomery Watt, l’idea islamica di uguaglianza 

fu probabilmente sostenuta da alcune concezioni o atteggiamenti tribali pre-islamici, che 

furono applicati alla comunità musulmana delle origini, in quanto considerata come una 

tribù tra le altre presenti a Medina.
33

 Ciò che i musulmani compresero da tale idea fu che 

tra i membri della comunità islamica non doveva esserci alcuna discriminazione, in 

quanto l’insieme dei fedeli, arabi e non-arabi, dovevano considerarsi uguali davanti ad 

Allâh.  

         Il problema dell’eguaglianza tra i membri della società islamica divenne sempre più 

importante via via che l’impero islamico si ingrandiva. La conquista di vasti territori, 

                                                 
33

 Cfr. W. Montgomery Watt, Ibidem, 153. 



 24 

unita alla difficoltà di organizzarli e amministrarli, portò la nobiltà araba musulmana a 

mantenere le strutture pre-islamiche esistenti a livello locale, sostituendosi a coloro che 

prima dell’avvento dell’islâm ne detenevano il potere. Tuttavia, nel tempo, le forme di 

discriminazione tra musulmani arabi e non-arabi furono ridotte al minimo, per via della 

sempre più necessaria presenza di nuovi convertiti non-arabi nei settori amministrativi e 

militari musulmani. Lo stato richiedeva la loro presenza, per poter operare come 

macchina amministrativa e militare e questo favorì il pieno riconoscimento dei 

musulmani non-arabi, come membri attivi ed effettivi della società islamica.  

         Come già indicato, con l’avvento della dinnastia degli ‘Abbâssidi nel 750, la loro 

presenza divenne determinante anche a livello istituzionale, con ormai un’equa 

rappresentanza ripartita secondo le diverse razze ed etnie musulmane. Si parlò allora di 

una trasformazione della società islamica secondo il modello multietnico e multiraziale, 

fondata sul fattore religioso, che ne determinava la struttura e i rapporti tra i membri, 

secondo quella visione di unità e di internazionalità, che trascendeva l’ambito locale della 

tribù o del clan. Senza dubbio tale universalità fu favorita dal messaggio universalistico 

che l’islâm portava in sé e che divenne il vero motore propulsore del cambiamento 

teologico e sociale. Tutto questo portò ad una riduzione dello stato d’inferiorità dei 

membri musulmani non-arabi, ma non alla completa abolizione dell’atteggiamento 

discriminatorio. Tale stato d’inferiorità può ancora oggi essere facilmente percepito come 

una realtà presente in alcune società islamiche, dove convivono delle forme di 

discriminazione tra i musulmani  e tra questi e le minoranze non-musulmane, con 

tentativi lodevoli
34

 di apertura democratica verso il rispetto e l’uguaglianza tra i popoli.
35

 

Questa situazione paradossale, va di pari passo con il processo di democratizzazione 

delle società islamiche, toccando, come già accennato nell’introduzione, il delicato 

problema del rapporto tra islâm e modernità, a cui si aggiunge l’altro problema 

fondamentale circa l’interpretazione della tradizione islamica, come pilastro portante di 

tutto il processo di riforma islamica. In questo senso, W. Montgomery Watt ci offre un 

chiaro quadro della situazione attuale quando scrive: «Il concetto europeo e americano di 

uno stato democratico esige che ogni abitante di un determinato territorio debba avere 

                                                 
34

 Mi riferisco alla politica di «moderazione» che in Malesia il Primo ministro Abdullâh A|mad Badawi ha 

introdotto a partire dal 2004, tesa a stabilire un clima di distensione tra la maggioranza musulmana del 

gruppo etnico Malay e le minoranze cristiana, induista e buddista, cfr. P. Nicelli, «Malesia - Libertà 

religiosa e pluralismo alla prova» in AsiaNews 173 (2004), 20-22. 
35

 Cfr. P. Nicelli, Ibidem. Nell’articolo l’autore fa notare, attraverso dei fatti realmente accaduti, come la 

discriminazione religiosa ed etnica tra musulmani e non-musulmani, ha la sua origine nel testo 

costituzionale malesiano per poi estendersi alla formulazione delle sentenze nei diversi livelli di giudizio 

civile e penale, dove spesso le Corti di giustizia, federali e religiose islamiche, entrano in conflitto tra di 

loro, creando confusione e incertezza giuridica.  



 25 

uguali diritti politici. Gli stati islamici moderni che pretendono di essere democrazie sul 

modello occidentale, devono dare uguali diritti politici ai musulmani e ai non-

musulmani. Anche quando questo è stabilito sulla carta, entra in conflitto con il comodo 

atteggiamento islamico, che limita la piena cittadinanza ai musulmani, rendendo difficile 

il mettere in pratica (tali diritti)».
36

  

         Il problema qui sottinteso dell’integrazione culturale e politica delle società 

islamiche e delle società occidentali, così moderno e così profondamente attuale, ha 

avuto, per quanto riguarda l’islâm, la sua origine nell’organizzazione della comunità 

musulmana di Medina, ma più ancora si impose nell’evoluzione religiosa e politica della 

società islamica durante le due dinnastie degli Umayyadi e degli ‘Abbâssidi.  

 

1.3- Le strutture della comunità islamica  

Vediamone ora gli effetti a partire dal ruolo istituzionale di Mu|ammad, il Messaggero di 

Allâh, e nella concezione teologica che sta alla base del Califfato (khalîfa). 

 

Il ruolo istituzionale di Mu|ammad 

Parlando del ruolo istituzonale del Profeta nella città di Medina, risulta chiara la sua 

funzione di arbitro nelle questioni che toccavano i rapporti e le dispute tra le diverse 

tribù. Tale ruolo, come già indicato, gli fu riconosciuto nella linea della tradizione tribale 

pre-islamica, dove i problemi importanti tra clans venivano portati all’attenzione del 

«capo tribù» o «capo della coalizione», nonché a degli arbitri, scelti anche al di fuori 

della città stessa, tra coloro che per stima e fama, venivano riconosciuti adatti, per via 

della loro sapienza e imparzialità; in mancanza di loro, si poteva ricorrere anche a degli 

indovini. Stando a questa pratica, la posizione sociale e politica di Mu|ammad, così 

come risulta dalla Costituzione di Medina, sembra essere quella di un capo tribù, 

responsabile della comunità degli Emigrati. Tale riconoscimento prevedeva non solo 

l’acquisizione di Mu|ammad come arbitro della città e capo di un gruppo specifico, ma 

soprattutto sanciva l’esistenza di una comunità di musulmani ben definita dal fattore 

religioso, cioè quello di professare la fede islamica. In più, la Costituzione di Medina ci 

                                                 
36

 W. Montgomery Watt, Islam and the Integration of Society, 154. Il giudizio di W. Montgomery Watt è 

netto e realista, perché fondato sull’osservazione diretta di ciò che accade oggi nella maggior parte dei 

paesi a maggioranza islamica. Tuttavia, non bisogna escludere la critica musulmana, formulata in vari 

ambienti, sia politici che culturali, circa la validità o meno di applicare il modello democratico americano o 

europeo alle società islamiche. Infatti per molti intellettuali musulmani, soprattutto appartenenti alla 

corrente di pensiero fondamentalista, tali modelli sarebbero inapplicabili nel contesto islamico in quanto 

extra-islamici, i cui fondamenti sono difficilmente riscontrabili nel Qur’ân e nella Sunna. Primo tra tutti, la 

separazione della sfera religiosa da quella politico-sociale, che pone oggi lo scottante problema circa la 

possibilità di avere uno stato “laico” musulmano. 



 26 

dice (nn. 23.42), che in caso di dissensi o dispute all’interno della comunità, le parti 

devono riferirsi a Dio e a Mu|ammad.37 Viene anche sottolineato in altri passaggi della 

stessa Costituzione, che la razzia contro i nemici della comunità non deve essere 

compiuta senza il permesso del Profeta, dando a Mu|ammad un’autorità che va ben oltre 

la semplice funzione di arbitro e lo pone come vero e proprio capo. Lo stesso Qur’ân, 

nella Sura di Giona (Yûnis), sottolinea la funzione di arbitro del Messaggero di Dio, che 

deve giudicare equamente tra i membri della comunità: 

«Ogni comunità ha un Messaggero Divino, e quando quel Messaggero Divino 

giunge, si decide fra loro con giustizia e non viene fatto loro torto» (Q. 10,47). 

Nella Sura della consultazione (al-Šûrâ) viene sottolineato invece che in ogni disputa il 

giudizio spetta a Dio: 

«Di qualsiasi cosa voi disputiate, il Giudizio ne spetta a Dio. Ecco chi è Dio, il 

mio Signore: in Lui confido, a Lui mi volgo credente» (Q. 42,10).  

Entrambi, Dio e il suo Messaggero, hanno la funzione del giudizio, dove Mu|ammad può 

giudicare perché Dio gli dà il potere di farlo, un potere che dimora nel suo atto di fede: 

«il mio Signore, in Lui confido, a Lui mi volgo credente» e sull’elezione da parte di Dio 

che lo conferma nella sua funzione di Messaggero della rivelazione divina e di arbitro. 

Mu|ammad, secondo la distinzione tradizionale dell’islâm, è il Profeta (nabî), che ha 

ricevuto da Allâh la missione di ammonire il popolo per condurlo ad adorare l’unico vero 

Dio. In più egli è il Messaggero (rasûl), con il compito di trasmettere agli uomini la 

Legge rivelata.
38

 Nella sua funzione di arbitro, Mu|ammad riceve il compito di 

«assistenza» al giudizio divino, nel senso che egli, come «assistente» di Allâh, comunica 

la volontà divina, nel giudicare le questioni umane che gli vengono poste dalla comunità. 

Il giudizio di Mu|ammad non si antepone a quello di Dio; non lo limita, non lo 

contraddice e non lo subordina. Infatti è Dio stesso che giudica la comunità attraverso la 

funzione  di arbitro del Profeta. 

         Interessante in questo senso è notare che A. Bausani, nella sua traduzione italiana 

dall’arabo di Q. 10,47, usa la maiuscola per il sostantivo «Messaggero», a cui aggiunge 

l’aggettivo «Divino», come a sottolineare che tale messaggero è speciale, in quanto ha il 

compito di comunicare un giudizio che non viene da lui ma da Dio stesso. Invece M. M. 

Pickthall aggiunge nella traduzione inglese una glossa esplicativa assente nel testo arabo: 

«…their messenger cometh (on the Day of Judgment) it will be judged between them 

                                                 
37

 Vedi l’appendice (1) al Capitolo primo: «La Costituzione data da Mu|ammad alla città di Medina 

(Yathrib). 
38

 Cfr. L. Gardet, La cité musulmane, vie sociale et politique,  nota 3, 18. 



 27 

fairly, and they will not be wronged». M. M. Pickthall pone il termine «messaggero» in 

minuscolo, in quanto è generico e non esclusivamente riferito alla persona del Profeta 

Mu|ammad. Egli vuole probabilmente sottolineare che ogni nazione ha avuto il suo 

messaggero scelto da Dio, ma che chi dà il giudizio è Dio stesso. Indubbiamente questa è 

una glossa posta nel testo, che però vuole ampliarne la portata teologica senza 

stravolgerne il senso letterale, collocando il giudizio umano in riferimento al contesto più 

ampio del giudizio divino previsto per la fine dei tempi. Questo spiegherebbe anche i 

versetti precedenti: Q. 10,45, nel quale si sottolinea «Il giorno in cui Egli li radunerà 

insieme», e Q. 10,46, nel quale si indicano «qualcuna delle pene che andiam loro 

promettendo», dove si sottolinea, nello stesso versetto, il giudizio divino operato da Dio, 

nel contesto della resurrezione finale: «…certo è che essi torneranno a Noi, e allora Dio 

sarà testimone delle loro opere».  

         Ecco quindi che in tutti questi riferimenti coranici, Mu|ammad emerge non solo 

come colui che è arbitro nelle dispute, perché scelto dalla comunità di Medina per 

giudicare le questioni tra tribù contendenti. Egli è, secondo la prospettiva islamica, 

l’arbitro per eccellenza; l’assistente di Allâh. Lo è per volontà divina, poiché Dio lo 

costituisce Messaggero di un giudizio che trascende la funzione sociale e diplomatica di 

mediazione politica, per aprirsi a una funzione religiosa fondamentale, cioè quella di 

comunicatore della rivelazione divina a tutta la comunità medinese e da qui a tutta 

l’umanità. Il considerare Mu|ammad solo un mediatore politico tra comunità rivali, non 

renderebbe ragione della portata dei testi coranici e di come i musulmani vedono la 

figura del Profeta, che è allo stesso tempo il Messaggero di Dio, con un compito 

missionario fondamentale e riservato solo a pochi prescelti, cioè quello di essere il 

divulgatore della rivelazione divina a tutta l’umanità; ma più ancora di essere il «sigillo» 

di tale rivelazione. Da qui, le sue funzioni di arbitro e di giudice sono strettamente 

connesse alla sua funzione religiosa di guida della comunità musulmana, dando ad essa 

una connotazione non più unicamente tribale, ma più fondamentalmente religiosa. La 

comunità islamica è sì una tribù come le altre tribù medinesi, ma ciò che la identifica e 

che, in un certo senso, la differenzia dalle altre è il fattore religioso che la costituisce 

come fratellanza di fedeli che credono nell’unico Dio e che riconoscono in Mu|ammad il 

il Profeta e il Messaggero inviato da Dio. In questa connotazione teologica sta tutto il 

significato dell’aggettivo qualificativo «islamica», che indica la profonda unità tra la 

sfera religiosa e quella sociale e politica, tipica della società medinese delle origini e 

della Umma fino a oggi. Tale unità è già presente nella Costituzione di Medina.  



 28 

 

Il califfato    

Al momento della sua dipartita, Mu|ammad, non si preoccupò di stabilire la successione 

alla guida della comunità islamica, indicò soltanto nella persona di Abû Bakr colui che lo 

avrebbe sostituito nella guida della preghiera rituale comunitaria. Quest’ultimo era la 

persona più vicina al Profeta e per questo fu considerato il consigliere più fedele, capace 

di guidare lo stato islamico alla morte di  Mu|ammad, avvenuta nel 632. Da qui il fatto 

che Abû Bakr fu scelto quale guida della comunità da una assemblea costituita per la 

maggior parte da medinesi e non dal Profeta stesso. I musulmani conferirono alla nuova 

guida il titolo di khalîfa (califfo), col significato di «vice gerente», e la funzione di colui 

che viene dopo il Profeta, un successore, con gli stessi poteri di Mu|ammad, tranne che 

per la sua funzione profetica. Il termine khalîfa, viene riferito nel Qur’an sia ad Adamo 

che a Davide, che furono fatti vice gerenti sulla terra al fine di giudicare saggiamente.
39

 

Abû Bakr, quale successore, svolse un compito di poco superiore a quello di un capo 

tribù, a cui dovevano obbedienza tutti coloro che avevano stipulato un’alleanza con il 

Profeta; obbedienza che divenne però presto disattesa. In un periodo di soli due anni Abû 

Bakr dovette affrontare diverse rivolte che minacciarono seriamente la sua autorità e la 

sua posizione di guida della comunità islamica. A questo punto però, ciò che favorì la 

continuazione del califfato fu il bisogno di unità da parte di tutti i musulmani, nella 

prospettiva dell’espandersi dell’impero islamico. Un’unità fondata sull’interesse di 

conquista e sulla garanzia che solo l’unione delle forze in gioco avrebbe garantito la 

vittoria contro gli eserciti nemici. Ecco allora che alla morte del Profeta la maggior parte 

dei capi tribù a lui alleati compresero l’importanza di rimanere nello stato islamico, con 

una guida a capo di esso, per evitare il vuoto di potere e quindi lo stato d’anarchia. Tutti 

furono coscienti che una tale situazione avrebbe ridotto la loro prosperità e i loro 

interessi. Questi, secondo W. Montgomery Watt, sono i veri motivi della continuazione 

del califfato, come una delle fondamentali istituzioni dell’islâm, al di là della sua 

derivazione coranica.
40

 

 

 

 

                                                 
39

 Q. 2,30. 
40

 W. Montgomery Watt, Islam and the Integration of Society,164: «É curioso il fatto che questa carica del 

califfo, uno degli aspetti più importanti dell’islâm, non abbia base nell’ideale islamico. La derivazione del 

nome dal Qur’ân non implica che la carica attuale fu in ogni caso costituita da idee coraniche. Qualcosa 

doveva essere fatto al fine di andare avanti, e questo fu ciò che lo rese subito proponibile ai musulmani». 



 29 

Mutamenti nella guida della comunità 

Nei vent’anni successivi alla morte del Profeta, l’impero islamico si ingrandì 

notevolmente, e sotto l’autorità del califfo si aggiunsero nuove popolazioni, per la 

maggior parte non arabe. Tale situazione portò inevitabilmente a modificare l’istituzione 

guida della società islamica, facendo del califfo un governatore provinciale che 

esercitava direttamente la sua autorità sul gruppo arabo, valendosi invece di altre autorità 

locali per la riscossione delle tasse nei territori conquistati. Questa situazione portò anche 

al cambiamento della sede del califfato, cosa che influenzò il carattere dell’istituzione 

islamica. Il quarto califfo, ‘Alî, che regnò dal 656 al 661, pose il suo quartier generale 

nella città di Kufa in ‘Iraq e il primo califfo umayyade Mu‘awîya, che regnò dal 661 fino 

al 680, fu governatore della Siria al tempo del califfato di ‘Alî. Una volta scomparso il 

califfo, il nuovo califfo Mu‘awîya pose la sede del califfato in Damasco, decentrando 

così l’influenza di Medina, la cui autorità nelle decisioni su tutto l’impero islamico venne 

notevolmente ridotta. Infatti, divenne difficile riferirsi all’assemblea medinese per ogni 

questione da risolvere o per le decisioni importanti da prendere, soprattutto nell’ambito 

militare, tanto che il califfo preferì rivolgersi all’assemblea degli anziani di Damasco, 

seguendo il consiglio di coloro che per motivi dinastici e politici seguivano e 

sostenevano il regime degli Umayyadi. 

         L’altro grande cambiamento dell’istituzione del califfato lo si ebbe con 

l’introduzione del principio dinastico. Nell’epoca pre-islamica e per tutto il periodo 

formativo della comunità islamica di Medina, non fu mai applicato il principio della 

primogenitura nella selezione dei capi delle diverse tribù. Il criterio stava nell’elezione di 

coloro che per età, saggezza e capacità organizzative, diplomatiche e militari, venivano 

indicati dall’assemblea degli anziani come possibili guide. La tribù più importante 

avrebbe avuto il compito di fornire la guida indicata a rappresentare l’unità delle diverse 

tribù alleate. In poche parole, il gruppo migliore sceglieva il capo dell’alleanza. Nel caso 

del gruppo degli Emigrati abbiamo invece visto come l’elemento determinante che si 

aggiungeva al diritto tribale fu il riconoscimento religioso, come base di quello sociale e 

politico-militare. Con l’istituzionalizzazione del califfato, quindi  già durante il regno del 

terzo e quarto califfo vi fu un cambiamento che portò la comunità musulmana a guardare 

con più favore al principio dinastico, perché più soddisfacente al nuovo assetto 

organizzativo del crescente stato islamico. L’elezione del califfo ‘Uthman, diede al clan a 

cui egli apparteneva, gli ‘Abd al-Shams o Umayya,  il potere assoluto su tutti gli altri 

clans. Mu‘awiya, che apparteneva allo stesso clan di ‘Uthman, cosciente del fatto che una 



 30 

nuova elezione avrebbe portato l’assemblea elettiva alla rottura e quindi al caos tra 

gruppi di potere, cercò poco prima di morire di imporre il proprio figlio Yazid, come 

successore al califfato, costringendo tutti i capi tribù ad accettarlo e a dichiarargli lealtà. 

Alcuni si sottomisero al volere del califfo, ma alla sua morte, avvenuta nel 680, la 

maggior parte dei capi dei clans si radunarono alla Mecca, rifiutando di sottomettersi, 

fino alla morte di Yazid, avvenuta nel 683. Il califfo lasciò un figlio malato alla guida del 

califfato, che poco dopo morì, detrminando un vuoto di potere. Per dodici anni vi fu la 

guerra civile, fino a quando i membri del clan Umayya giunsero di comune accordo alla 

scelta di un loro membro anziano, Marwan. Il nuovo califfo riuscì a mantenere il potere 

fino alla sua morte, assicurando la discendenza al califfato fino al 750. Tuttavia, 

l’opposizione al califfato dinastico continuò attraverso il gruppo medinese detto della 

«pia opposizione», costituito da alcuni rappresentanti dei potenti clans arabi, che 

accusarono gli Umayyadi di aver trasformato il divino califfato in un mulk o regno 

profano, che esercitava un potere dispotico e tirannico in contrasto con quanto indicato 

dalla Legge islamica. Secondo W. Montgomery Watt, questi «pii oppositori» non erano 

altro che i capi delle tribù arabe medinesi che costituivano l’assemblea di Medina 

incaricata di decidere sulle questioni dello stato islamico e quindi del califfato. Tale 

assemblea fu messa da parte dall’operato dei califfi, che ormai residenti lontano, 

prendevano le più importanti decisioni senza consultare l’assemblea.
41

 I pii oppositori 

difesero l’antico sistema arabo d’elezione della guida in aperta opposizione al principio 

dinastico introdotto dagli Umayyadi. In realtà la loro protesta fu più interessata che 

fondata su principi giuridici, in quanto i capi medinesi videro nel principio dinastico del 

califfato un’esplicita minaccia alla loro autorità e al loro prestigio. Con l’avvento della 

dinastia degli ‘Abbâssidi, il principio dinastico del califfato rimase in vigore, limitando la 

successione alla sola famiglia al potere, dove il califfo regnante indicò quasi sempre il 

suo successore. Tale principio dinastico, basato sul «diritto a succedere» tra i membri di 

una sola famiglia, non trovò mai fondamento nell’ideale coranico della khalîfat Allâh 

(califfato di Dio), ma fu dettato da motivi politici e di ordine pubblico. 

 

Verso forme più equilibrate 

Il periodo di conflittualità e di squilibrio tra la nuova visione del califfato, fondata sul 

principio dinastico, e l’antico sistema arabo di successione, trovarono un nuovo assetto 

sotto la dinastia degli ‘Abbâssidi. I califfi adottarono alcuni ideali islamici delle origini 

                                                 
41

 Cfr. W. Motgomery Watt, Ibidem, 167. 



 31 

come fondamento della loro politica di stato per creare un equilibrio necessario alla 

governabilità della società islamica. Per fare questo, gli ‘Abbâssidi ottennero il sostegno 

di tre importanti forze della società: i musulmani non arabi, gli Shi‘iti e i gruppi che si 

riferirono ai pii oppositori di Medina. I musulmani non-arabi vennero sostenuti dagli 

‘Abbâssidi fino al punto che non fu più necessario per i nuovi convertiti all’islâm, 

soprattutto se Persiani, diventare clienti delle tribù arabe. Tale fenomeno fu favorito 

anche dal nuovo sistema amministrativo adottato dagli ‘Abbâssidi, che in parte fu basato 

su quello dei Sasanidi. Il reggente fu considerato come un monarca assoluto e 

inaccessibile, che governò attraverso dei visir (amministratori), dei segretari di stato o 

degli impiegati pubblici. Si venne così a formare una nuova gerarchia sociale di 

funzionari creata interamente dal califfo, che comprese buona parte di funzionari 

provenienti da clans non-arabi, fatto che provocò la perdita di potere da parte degli 

aristocratici arabi all’interno dello stato islamico. In realtà, coloro che, non appartenenti 

alla nobiltà araba, ottennero delle posizioni di potere, furono completamente soggetti al 

califfo il quale aveva un forte controllo su di loro. Egli infatti poteva nominarli, ma 

poteva anche rimuoverli a piacimento, cosa che non avrebbe potuto facilmente fare con 

gli aristocratici arabi, salvo metterseli contro con dolorose conseguenze. I nobili arabi 

erano i discendenti dei musulmani delle origini, ed eredi delle tradizioni musulmane delle 

origini. Tuttavia, l’accesso al potere delle classi non-arabe portò al cambiamento del loro 

status; essi divennero importanti quanto i nobili arabi, abbandonando quello stato 

d’inferiorità che li poneva in una situazione di diseguaglianza.  

         Per ciò che riguarda gli Shi‘iti, essi erano un movimento costituito da più gruppi di 

seguaci che ponevano la loro identità e sicurezza nel fatto di seguire un capo 

carismatico.
42

 Gli ‘Abbâssidi adottarono una forma della dottrina della šî‘a, secondo la 

quale il carisma religioso e politico apparteneva a tutta la «Casa del Profeta», cioè alla 

tribù degli Quraiš. In tale dottrina, il nome del capo del movimento veniva tenuto 

nascosto e i suoi emissari venivano scelti tra coloro che dovevano fargli atto di fedeltà, 

come a «colui che, appartenente alla casa del Profeta, doveva essere scelto». Solo al 

momento della loro vittoria certa, gli emissari del capo carismatico dovevano annunciare 

che l’uomo «scelto» apparteneva alla discendenza dello zio di Mu|ammad, al-‘Abbas. 

Quando gli emissari, grazie all’aiuto degli ‘Abbâssidi, ottennero autorità e potere nel 

califfato, si fecero chiamare con dei titoli che indicavano il sostegno divino quali: al-

Ma’mun (bi-’llah), al-Rašid (bi-’llah), al-Mahdi (bi-’llah), col significato di «colui che 

                                                 
42

 W. Montgomery Watt, Ibidem, 168. Per il termine šî‘a, vedi il glossario. 



 32 

ottiene l’autorità da Allâh», «colui che è diretto da Allâh», «colui che è guidato da 

Allâh». La loro condizione sociale e i privilegi ottenuti non distolsero gli Shi‘iti dal 

diffidare delle autorità ‘abbâssidi, in quanto pensarono che il potere costituito adoperasse 

la dottrina Ši‘ita per i propri fini di lustro e di grandezza. Cio che tuttavia portò a un 

compromesso tra gli ‘Abbâssidi e gli Shi‘iti fu il fatto che molti di questi ultimi 

provenivano da tribù non-arabe e quindi videro nella politica ‘abâsside, favorevole ai 

non-arabi, una possibilità reale per affermare il loro potere attraverso il califfato. Tale 

compromesso univa in un certo senso l’aspetto religioso shi‘ita a quello sociologico di 

essere un gruppo non-arabo, come base del consolidamento del califfato ‘abbâsside.  

         Venendo ora ai gruppi che fecero riferimento ai pii oppositori di Medina, gli 

‘Abâssidi sostennero il movimento per la costituzione della Sunna (Tradizione islamica), 

chiamata anche «il sentiero battuto» in riferimento alla tradizione del Profeta, seguita 

dagli antenati. Tra i musulmani arabi vi fu una forte richiesta di fissazione di una 

tradizione, soprattutto nell’ambito legale, che potesse essere di riferimento per la 

comunità islamica, come vera e propria guida di vita. Il vero motivo di tale richiesta 

sembrò essere il fatto che, avendo vissuto per lungo tempo di una legge consuetudinaria, 

i gruppi tribali musulmani arabi si sentivano insicuri senza tale guida.
43

 Tra questi gruppi 

emerse quello dei Khariºiti moderati, che prima a Basra (sotto gli Umayyadi) e poi a 

Medina, insistettero sulla trasformazione spirituale della comunità islamica in «gente del 

Paradiso». Questo gruppo sottolineava un approccio alla tradizione più religioso che 

politico e divenne molto forte nella città di Medina, mantenendo un’autonomia politica 

rispetto le varie lotte dinastiche per il califfato umayyade. Diverso fu il loro 

atteggiamento verso il califfato ‘abbâsside, verso il quale essi espressero simpatia per il 

riconoscimento ottenuto della loro funzione religiosa. Da qui nacque un rapporto stretto 

tra i giuristi e teologi di Medina e quelli dell’‘Iraq, anche di tipo istituzionale, soprattutto 

durante i primi decenni degli ‘Abbâssidi.  

         Con l’ingrandirsi dell’impero islamico, il controllo del potere centrale divenne 

pressoché impossibile senza l’aiuto di amministratori locali, che nel tempo, divennero 

sempre più importanti rispetto allo stesso califfo. Essi pretesero che il loro ruolo e la loro 

funzione venissero trasmessi per via ereditaria, contringendo il califfo, ormai relegato a 

svolgere un compito puramente formale, ad accettare la situazione di fatto. Lo stesso 

valse per le province centrali del califfato che furono governate da autoproclamati 

                                                 
43

 W. Montgomery Watt, Ibidem, 169. La guida di vita, considerata come una tradizione o Sunna, doveva 

essere conforme alle regole religiose che erano a base della comunità islamica, e che avevano come fonte 

primarie il Qur’ân. 



 33 

ufficiali dell’esercito, i quali furono riconosciuti dal califfo come amministratori locali 

col titolo di sul¥ân o sultano. Il califfato ‘abâsside di Baghdâd fu chiuso nel 1258, a causa 

dell’invasione dei Mongoli, per essere in seguito restaurato in Egitto con una funzione 

unicamente formale, i cui poteri temporali furono assunti nel 1517 dai sultani ottomani. 

Solo nel 1924, come già menzionato, il governo del nuovo stato turco capeggiato da 

Mu¡¥afa Kemal, Atatürk, ne dichiarò la fine, dando origine a un genralizzato e profondo 

disorientamento. Ciò che è interessante per il nostro studio sulla formazione della società 

islamica e sull’istituzione del califfato, è che quest’ultimo era ormai divenuto, nella sua 

fase finale, una pura istituzione formale legata al prestigio del suo nome, perdendo tutto 

il potere politico, amministrativo e la capacità organizzativa che gli erano stati propri 

all’interno dell’impero islamico. I gruppi nazionalistici arabi che si formarono dalla 

disgregazione dell’impero turco-ottomano, avvenuta in seguito alla disfatta della prima 

guerra mondiale (1914-1918), cercarono di approfittare dellla caduta del califfato per 

legittimare anche in termini politico-religiosi il loro ruolo che veniva a riempire un vuoto 

di potere.  

 

La dimensione teologico-giuridica del califfato 

Prendendo in esame la nozione sunnita di califfato, chiamato anche Imâma, già espressa 

col termine di «vicegerente»,
44

 le domande che ci poniamo per capire la portata 

teologico-giuridica di questa istituzione sono due: «Da chi il califfo riceve il suo 

potere?», e «Il califfo è il rappresentante diretto di Allâh, oppure della comunità 

musulmana?».  

         Per rispondere a queste domande bisogna considerare il fatto che il potere, o |ukm, 

appartiene esclusivamente ad Allâh che lo esercita direttamente attraverso i suoi decreti  

rivelati nel Qur’ân.
45

 Rimanendo, pertanto, fermo il principio fondamentale islamico 

della relazione tra Creatore e creatura, sintetizzata nell’affermazione che tutta 

l’obbedienza e tutta la sottomissione vanno soltanto ad Allâh, senza alcuna 

intermediazione, il califfo è posto alla guida della comunità musulmana, come autorità 

che esercita il suo potere in nome di Allâh. Anzi, il suo potere è lo stesso di quello di 

                                                 
44

 Inteso nel senso di colui che viene dopo il Profeta e che possiede gli stessi poteri di Mu|ammad, tranne 

che per la funzione profetica. 
45

 Nell’islâm, «le leggi dello stesso potere temporale sono viste come l’opera di Dio. Il fine temporale della 

città (musulmana), ha valore religioso, per decreto positivo rivelato, e nessuna permanenza della legge 

naturale lo garantisce di diritto…L’islâm non può che porsi in favore di una teoria contrattuale 

volontaristica, ma di diritto divino. Nell’islâm non esistono delle istituzioni propriamente dette; tutto è 

contratto, ma un contratto dove la volontà ultima resta sempre l’inscrutabile Volontà di Dio», cfr. L. 

Gardet, La cité musulmane, vie sociale et politique, 182.  



 34 

Allâh, che si sceglie, nella persona del califfo, un «tutore», con il compito di essere solo 

l’esecutore fedele dei decreti divini, per guidare la comunità. La persona del califfo non è 

mai all’origine del proprio potere legislativo ed esecutivo, ma all’origine di tali poteri sta 

sempre Allâh, nella sua inscrutabile volontà.  

         A questa interpretazione tradizionale e giuridica dell’istituzione del califfato si 

aggiunge quella più moderna espressa dal riformatore Rašîd Riÿâ, che nella sua opera al-

Khilâfa aw al Imâma al-‘u©mâ (Califfato)
46

, scrive: «L’espressione: “Colui che detiene 

l’autorità” indica la comunità, cioè l’insieme della nazione», oppure: «Ogni membro 

della comunità ha il diritto di domandargli (al califfo) conto su ogni questione su cui si 

creda che egli si sia sbagliato; quelli che “slegano e legano”, hanno il dovere di 

chiedergli conto».
47

 Le due interpretazioni coesistono e sono le due facce della stessa 

anima dell’islâm circa il rapporto tra la sfera religiosa e quella sociale. La prima 

interpretazione, probabilmente influenzata dal pensiero bizantino e persiano, venne in 

passato usata dagli imperi musulmani per salvaguardare l’assoluta sottomissione al 

potere divino e, per conseguenza, al potere del califfo, considerato come l’ombra di Allâh 

sulla terra. La seconda invece, influenzata dal pensiero democratico occidentale, tiene 

conto della collaborazione tra il popolo e il califfo, attraverso il principio della 

consultazione (šûrâ), tema caro a quasi tutti i riformisti musulmani moderni.
48

 Tuttavia, 

in tale collaborazione, i riformisti tendono a sottolineare una supremazia della comunità 

musulmana rispetto al califfo, dove questo non sarebbe altro che il successore del Profeta 

e l’esecutore della volontà popolare espressa dalla comunità, alla luce della rivelazione 

coranica. In questo senso, i riformisti si rifanno all’accezione teologica e giuridica 

originale del termine khalîfa, dove il califfo non è il successore di Allâh, ma il successore 

del Profeta, la cui autorità viene sì da Allâh, ma attraverso l’indicazione profetica di 

                                                 
46

 Per la traduzione in feancese vedi: Laoust H., Le Califat dans la doctrine de Rašîd Riÿâ, traduction 

annotée d’ al-³ilâfa au al-Imâma al-‘au©mâ (lecalifat ou l’Imâma suprême), Librairie d’Amérique et 

d’Orient, Adrien Maisonneuve, Paris, 1986.   
47

 R. Riÿâ, Khalîfa, 27/47, in: L. Gardet, op. cit., 165. 
48

 I punti fermi dei riformisti sono: 1) Riferirsi costantemente alle fonti e all’identità islamica con la 

volontà di lottare contro il tradizionalismo per rileggere i testi così come li assimilavano i salaf in accordo 

con il contesto sociopolitico; 2) Liberare la ragione dalle catene dell’imitazione per sviluppare un modo di 

riflettere che permetta di dare risposte nuove, ma sempre fedeli alle fonti islamiche (sulla base 

dell’iºtihâd).  

3) Cercare di creare l’unione dei popoli musulmani sulla base della loro appartenenza all’islâm 

indipendentemente dalla scuola o tradizione alla quale si appartiene; 4) Educare e mobilitare la gente sulla 

base della loro identità religiosa ed organizzare la loro partecipazione politica sia immediata, che mediata 

dall’intervento sociale in senso lato; 5) Orientare l’impegno politico verso l’istituzione del principio della 

šûrâ, nel senso del rispetto della scelta dei popoli e della loro partecipazione all’attività pubblica. 6) Lottare 

contro la sottomissione di una presenza o influenza straniera di qualunque natura essa sia: politica, 

economica, educativa, più in generale, culturale. Su questo tema vedi: T. Ramadan, Il riformismo islamico, 

un secolo di rinnovamento musulmano, 131. 

 



 35 

Mu|ammad e la successiva scelta della comunità musulmana. Da Abû Bakr, indicato dal 

Profeta quale guida della comunità e poi confermato califfo dal popolo, si venne a creare 

una catena di successori (isnâd), a cui vennero attribuiti dei titoli speciali come: 

«Successore dei successori del Profeta di Allâh»; oppure tra gli šî‘iti: «L’Imâm 

supremo», (al-Imâm al-‘a©îm); o ancora: «Comandante dei credenti» (Amîr al-

mu’minîn), usato soprattutto dal califfo ‘Umar e dalla dinastia ‘abbâsside. 

         Da questa interpretazione teologica ne consegue una giuridica: il califfato è un 

contratto, un patto (‘aqd). Esso è un contratto-ingaggio e un contratto-legame, non 

fondato sul diritto naturale, ma su uno statuto giuridico determinato dalla volontà divina. 

Il suo prototipo rimane il patto di ‘Aqaba, siglato tra Mu|ammad e i settanta 

rappresentanti della comunità medinese, come simbolo della futura comunità dei 

credenti. Secondo L. Gardet, i contraenti sono: «Da una parte la Nazione musulmana, 

rappresentata da “coloro che slegano e che legano”, e dall’altra parte il futuro califfo, 

rappresentante del Profeta, che fu inviato in missione da Dio».
49

 Tale contratto è 

costituito da una «condizione» (šar¥), e da un «pilastro» (rukn). La condizione si fonda 

sulla capacità d’intendere e di volere e su quella giuridica dei due contraenti, mentre 

invece il pilastro è costituito da tre momenti: 1) La designazione del califfo per 

consultazione; 2) L’offerta e l’accettazione; 3) Il perfezionamento del contratto attraverso 

il giuramento di fedeltà (bay‘a, mubâya‘a). In questo senso, l’istituzione del califfato si 

presenta nella sua dimensione teologico-giuridica, come un’istituto con effetti legali, 

interamente determinato dalla volonta divina, che lega il califfo ad Allâh, nella sua 

responsabilità verso la comunità, che però lo sceglie dopo la consultazione. Si tratta 

quindi di una desognazione divina, riconosciuta ed espressa dalla comunità nella 

consultazione, che attribuisce al califfo il compito di diventare il successore del Profeta, 

nel guidare la Nazione musulmana. Su queste basi si fonda la natura teologico-giuridica 

dell’istituto del califfato, e l’autorità stessa del califfo. 

         Il contratto-patto tra califfo e comunità, implica per quest’ultima un’insieme di 

responsabilità inderogabili quali: 1) Il possesso dello statuto di giustizia (‘adâla), nella 

sua completezza; 2) Il posesso della piena capacità di scienza e coscienza, nel scegliere 

per il bene di tutti; 3) Il possesso dell’intelligenza e della saggezza, che permette di 

eleggere, secondo discernimento, la persona giusta all’incarico di guida della Nazione 

musulmana. Da parte sua il califfo deve essere: 1) Un buon musulmano, di sesso 

maschile, libero e pubere; 2) Deve possedere in pienezza la giustizia; 3) Deve essere 

                                                 
49

 L. Gardet, Ibidem, 166 



 36 

capace di giudizio personale in materia giuridica (iºtihâd); 4) Deve possedere l’integrità 

fisica; 5) Deve essere capace di governare con saggezza, soprattutto nel guidare la 

Nazione musulmana durante la guerra santa (ºihâd); 6) Deve appartenere all tribù del 

Profeta (Qurayš).  

         Prima ancora di tali requisiti formali, il califfo, secondo Rašîd Riÿâ, deve essere 

innanzi tutto un musulmano che rispetta il Qur’ân, e la Sunna, comprendendone e 

vivendone profondamente gli insegnamenti e i decreti divini. Proprio perché illuminato 

dalla sapienza divina, il califfo deve rispettare coloro che lo hanno scelto, nella totale 

sottomissione ad Allâh, perseguendo la giustizia e il bene comune.
50

 Da quanto detto, 

possiamo dunque dire che nell’islâm, la nozione di contratto richiama la volontà di 

entrambi i contraenti a rimanere fedeli agli accordi presi,
51

 e in particolar modo per il 

califfo, viene sancito il dovere di perseguire il bene della comunità.  

         Il «valore» del contenuto intrinseco degli accodi contrattuali e il dovere di 

perseguire il bene comune, prendono origine dal «contratto archetipo» chiamato mîthâq, 

cioè il patto stipulato tra Allâh e l’umanità nel quale quest’ultima ha riconosciuto la 

potestà divina. Similmente, la comunità musulmana è una delle parti contraenti nel 

contratto che sta alla base del califfato. Allâh stesso rimane egualmente parte contraente 

in entrambi i contratti. È lui che costituisce direttamente il califfo nel suo stato giuridico 

di essere mandatario e tutore del potere divino nel mondo. Ma allo stesso tempo, è lui che 

costituisce direttamente la comunità musulmana nel suo stato giuridico di contraente; una 

comunità che esercità il suo «magistero» legislativo, complementare a quello del califfo, 

attraverso l’esercizio del «consenso» (iºmâ‘) e del «ragionamento personale giuridico» 

(iºtihâd).  Sia il califfo che la comunità musulmana vengono dunque qualificati nella loro 

identità da Allâh stesso e definiti nel loro «magistero» dai comandamenti divini.  

 

Excursus: Il califfato nel dibattito moderno della riforma islamica   

Nonostante la soppressione del califfato, avvenuta nel 1924, e il fatto che non lo si trovi 

più vigente come sistema istituzionale degli stati islamici, esso permane come modello 

ideale per tutti i musulmani che desiderano costruire una società il più vicino possibile a 

quella esistente al tempo della morte del Profeta Mu|ammad. Secondo quanto sostenuto 

da L. Gardet, attraverso la comprensione della nozione storica del califfato è possibile 

capire, secondo il diritto, la natura del potere esecutivo e coercitivo della società islamica 

                                                 
50

 R. Riÿâ, Khalîfa, 24-25/42, in L. Gardet, Ibidem, nota 3, 166.  
51

 «O voi che credete, adempite ai patti…» (Q. 5,1). 



 37 

in generale.
52

 Su questa linea, possiamo anche affermare che l’idea del califfato, nella sua 

nozione più teologica e giuridica, ci aiuta capire a fondo l’organizzazione politica di tale 

società nel suo insieme. Da qui, il dibattito creatosi a partire dalla chiusura del califfato 

tra le varie correnti di pensiero che fanno capo alle aree fondamentalista e modernista, 

sulla necessità di far rivivere il califfato come fattore ispiratore, sia religioso che 

giuridico-politico, dei sistemi istituzionali nazionali islamici.    

Da tale dibattito nascono due posizioni sostanziali: la prima considera il califfato come il 

fattore unificante tra i diversi poteri dello stato: legislativo, amministrativo-esecutivo, 

giudiziario e religioso; l’altra, che riflette sull’opportunità dell’abbandono definitivo di 

tale forma di stato, per assumere altre forme istituzionali più rispondenti ai bisogni 

d’oggi. In entrambi i casi, il recupero della forma tradizionale della comunità musulmana 

nel contesto della modernità, teso a riformare o a rinnovare la società islamica, non può 

non guardare al califfato e al sultanato (soprattutto nel Sud-est asiatico), nonché 

all’Imâmato supremo (nel caso della šî‘a),
53

 come i punti di riferimento istituzionali per 

qualsiasi riforma islamica.  

Considerando dunque il califfato nella sua natura teologico-giuridica e politica, sorgono 

spontanee alcune domande circa le caratteristiche proprie e le funzioni del califfo nella 

società moderna. Domande ben espresse da L. Gardet
54

 sulla necessità di capire in quale 

misura gli stati che hanno assunto il modello del califfato storico, hanno realmente e 

fedelmente corrisposto alla nozione specificatamente islamica di tale istituzione religiosa 

e sociale, o se invece si siano lasciati influenzare dalle circostanze storiche a loro 

contemporee, abbandonando la nozione specificamente islamica del califfato delle 

origini.  

         In questo senso, risulta chiaro da un’analisi storica, che i califfi che si sono 

succeduti hanno impostato il califfato più su un’idea autocratica che su veri principi 

islamici; spinti senza dubbio dalle circostanze storiche del momento, prima tra tutte il 

problema dell’organizzazione sociale, politica e religiosa di intere popolazioni 

assoggettate all’islâm. Sarebbe quindi ingiusto e antistorico, considerare il califfato 

autocratico come l’espressione dell’applicazione dei principi dell’islâm, là dove il Profeta 

non volle organizzare una società che ponesse il potere nelle mani di una sola persona, o 

                                                 
52

 Cfr. L. Gardet, Ibidem, 147. 
53

 Le due forme istituzionali, hanno un valore religioso e politico-sociale differente a seconda delle due 

tradizioni islamiche a cui appartengono, quali la Sunna e la šî‘a. In questo contesto noi le presentiamo unite 

come punti di riferimento ultimo, a cui si riferiscono tutti gli altri poteri presenti nella società islamica. Più 

ancora le consideriamo i vertici istituzionali a cui si riferiscono i musulmani sunniti e sciiti. 
54

 L. Gardet, Ibidem, 148. 



 38 

di una dinastia, a discapito di tutta la comunità islamica. In più, se osserviamo l’ultima 

forma di califfato istituzionale, quale quello assunto dall’impero turco ottomano, 

possiamo notare come tale istituzione fu realmente autocratica, il cui limite e la cui 

caduta avvennero sotto la pressione delle rivendicazioni di matrice riformatrice 

nazionalistica, verso l’acquisizione di un sistema costituzionale di tipo europeo, che non 

fosse in contrasto con la rivelazione coranica e la Legge islamica.  

Inoltre si può notare, da un’attenta osservazione delle società islamiche contemporanee, 

che la situazione di buona parte degli paesi a maggioranza musulmana presenta modelli 

di stati indipendenti basati principalmente sul concetto occidentale di stato-nazione, dove 

la tradizione e la Legge islamica convivono, più o meno armoniosamente, con i diversi 

modelli di diritto costituzionale e di diritto positivo, sia civile che penale, d’ispirazione 

europea.  

         Ecco allora che la questione della «armonizzazione» tra i modelli istituzionali 

musulmani e occidentali, tocca a livello più generale, quanto detto nell’introduzione sullo 

status quaestionis del mondo musulmano d’oggi; cioè il rapporto tra Qur’ân, tradizione 

islamica e modernità. Tale rapporto è finalizzato a un recupero della fedeltà alla 

rivelazione coranica, che va diminuendo tra i musulmani, poiché anch’essi pressati dal 

processo di secolarizzazione e deriva materialistica che l’impatto con la modernità 

inevitabilmente pone. Questo desiderio viene anche espresso dalle ideologie dei 

movimenti radicali islamici che si ispirano alla «purezza dell’islâm» tra i quali vi sono la 

wahhâbîya dell’Arabia Saudita, il movimento salafîta, con tutte le sue ramificazioni, i 

Fratelli musulmani (al-ikhwân al-muslimûn), fondati in Egitto, ma ora presenti in quasi 

tutto il mondo musulmano, nonché i movimenti radicali militanti e armati che puntano a 

una lotta rivoluzionaria che porti all’adozione del Qur’ân come Costituzione e della 

Šarî‘a come legge dello stato. In tutti questi casi, e in generale in tutti i diversi 

orientamenti riformisti, sia fondamentalisti che modernisti, il desiderio di fondo è sempre 

quello di ritornare alle origini della comunità musulmana, cioè agli «pii antenati», i salaf, 

per risolvere i problemi che l’epoca moderna pone alle società islamiche. In realtà i 

riformatori vogliono «chiedere in prestito all’epoca moderna tutta la sua tecnica, per 

meglio vivificare i principi intangibili dell’islâm. Essi vogliono rispettare la diversità 

attuale delle singole nazioni musulmane, senza cessare di vantarsi della Umma islâmîya, 

dell’unità della comunità islamica universale, e presentare come un ideale da seguire la 

fusione di questa comunità in un “tutto giuridico-sociale”, secondo l’espressione di Rašîd 



 39 

Riÿâ».55 La questione dell’armonizzazione tra la tradizione e la Legge islamica da una 

parte e le diverse forme istituzionali e giuridiche moderne dall’altra non può esimersi dal 

confronto con l’istituto del califfato storico e col suo significato teologico-giuridico, ma 

la sua idealizzazione mitica che prevale sulla conapevolezza critica delle sue 

caratteristiche effettive continua a mantenere il dibattito sul livello ideologico e a 

mantenere formalmente legato il mondo islamico al proprio passato, compromettendo la 

possibilità che nuove teorizzazioni sul principio d’autorità emergano e si affermino.  

           

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

                                                 
55

 L.Gardet, Ibidem, 149. 



 40 

APPENDICE (I) AL CAPITOLO PRIMO 

 

LA COSTITUZIONE DATA DA MUðAMMAD 

ALLA CITTÀ DI MEDINA (Yathrib)
56

 

 

 

Nel nome di Dio, il Benevolo e il Misericordioso. 

 

 

1. Ecco quello che Maometto ha prescritto ai Credenti e ai Fedeli Quraishiti e 

Yathribiti, e a tutti coloro che gli hanno seguiti e si sono, successivamente, uniti 

ad essi combattendo al loro fianco: 

2. Questi formano un’unica comunità, distinta da tutto il resto degli uomini. 

3. Gli emigranti di Quraish, come è loro regola, si divideranno le quote per il 

pagamento del prezzo del sangue e pagheranno in modo generoso e con equità, 

tra i Credenti, il prezzo di riscatto dei loro prigionieri. 

4. I Banu Auf, come è loro regola, continueranno, come nel passato, a ripartirsi le 

quote e ogni collettività pagherà in modo generoso e con equità, tra i Credenti, il 

prezzo di riscatto del proprio prigioniero. 

5. Lo stesso per i Banu Harith… 

6. Lo stesso per i Banu Sa‘idah… 

7. Lo stesso per i Banu Giusham… 

8. Lo stesso per i Banu-Naggiar… 

9. Lo stesso per i Banu Amr ibn Auf… 

10. Lo stesso per i Banu n-Nabit… 

11. Lo stesso per i Banu l-Aws… 

12. a. I Credenti non lasceranno nessuno dei loro sotto il peso di gravose 

obbligazioni, senza pagare per lui, a titolo benevolo, sia il prezzo di riscatto, sia il 

prezzo del sangue. 

      12. b. Nessun Credente farà delle offerte al cliente di un altro Credente. 

13. I credenti pii dovranno mettersi contro chiunque abbia commesso un atto di 

violenza, o avrà progettato di compiere un’ingiustizia, un crimine, o una qualsiasi 

                                                 
56

 Traduzione ad opera di F. Gabrieli, Maometto, Istituto Geografico De Agostini – S.p.A. – Novara, 1972, 

345-349. 



 41 

trasgressione dei diritti o uno scompiglio tra i Credenti. Le mani di tutti si 

alzeranno contro quel tale, fosse anche il figlio di uno di loro. 

14. Nessun Credente dovrà, a causa di un’infedele, uccidere un altro Credente, o 

mettersi dalla parte di un’infedele contro un Credente. 

15. Poiché la garanzia di Dio è una, la protezione accordata dal più umile dei 

Credenti deve valere per tutti, poiché i Credenti sono fratelli tra loro, al di fuori di 

tutti gli uomini. 

16. Coloro tra i giudei che si metteranno dalla nostra parte avranno diritto al nostro 

aiuto e alle nostre cure, senza che vengano oppressi o che alcuno riceva aiuto 

contro di loro. 

17. Poiché la pace tra i Credenti è una, nessun Credente dovrà, in un combattimento 

ingaggiato per la causa di Dio, concludere, senza gli altri Credenti, una pace che 

non sia basata sull’uguaglianza e la giustizia tra i Credenti. 

18. Tutte le truppe che combatteranno al nostro fianco dovranno essere solidali le une 

con le altre. 

19. I Credenti vendicheranno, gli uni a favore degli altri, il sangue, il cui sacrificio 

avrà procurato loro merito per la causa di Dio, I Credenti pii devono trovarsi sulla 

via migliore e più giusta. 

20. Nessun idolatra concederà ai Quraishiti una salvaguardia per i beni o per le 

persone; non si volgerà nemmeno contro un Credente per impedirgli di muovere 

lite ai Quraishiti.  

21. Inoltre, se qualcuno farà morire un Credente in modo delittuoso, cadrà sotto la 

legge del taglione, a meno che non dia soddisfazione al difensore dei diritti della 

vittima, e i Credenti si metteranno contro di lui; non dovranno fare altro che 

garantire la validità di questa regola contro di lui. 

22. Non sarà lecito ad alcun Credente, che abbia convalidato il contenuto di questo 

Scritto e che abbia creduto in Dio e nell’ultimo giorno, di dare aiuto ad un 

malfattore o di concedergli asilo. Chiunque lo aiuterà o gli darà asilo attirerà su di 

sé la maledizione di Dio e la Sua ira nel giorno della Risurrezione. Da quel tale 

non verrà accettata alcuna indennità o alcun compenso. 

23.  Qualunque sia il motivo che vi divide rimettetevi a Dio e a Maometto, la pace sia 

con lui. 

24. I giudei avranno l’obbligo di partecipare alle spese assieme ai Credenti, per tutto 

il tempo in cui gli uni e gli altri saranno in guerra. 



 42 

25. I Giudei dei Banu Auf formeranno una comunità (con) i Credenti. Ai Giudei la 

loro religione, e ai Musulmani la loro! Sia che si tratti dei loro fratelli sia che si 

tratti di loro stessi. Quanto a colui che farà oppressione o diventerà criminale egli 

non farà torto che a sé stesso ed ai membri della propria famiglia. 

26. – 33. Ai Giudei dei Banu n-Naggiar, dei Banu l-Harith, dei Banu Sa‘idah, dei 

Banu Giusham, dei Banu l’Aws, dei Banu Tha‘labah, dei Banu sh-Shutaibah, gli 

stessi diritti dei Giudei dei Banu Auf. Osservanza e non violazione! 

34. I fratelli dei Tha‘labiti saranno considerati come i Tha‘labiti stessi. 

35. Le persone introdotte tra i Giudei saranno considerate come i Giudei medesimi
57

 

36. Nessuno di coloro che appartengono alla comunità uscirà in spedizione con i    

Musulmani senza l’autorizzazione di Maometto, la pace sia con lui! Ma non sarà 

proibito di vendicare una ferita. Ma chiunque ucciderà ne sarà responsabile 

assieme ai membri della sua famiglia. Altrimenti sarebbe un’ingiustizia. Dio sarà 

garante della perfetta osservanza di questo Scritto.  

37. a. Ai Giudei le loro spese e ai Musulmani le loro. Ci sia tra di loro reciproco aiuto 

contro chiunque combatterà coloro ai quali questo Scritto si rivolge; ci sia tra di 

loro benevolenza e buone disposizioni. Osservanza e non violazione!  

38. b. Nessuno dovrà avere preconcetti sul proprio alleato; e all’oppresso sarà dovuto 

ogni soccorso. 

39. per tutti coloro a cui si rivolge questo Scritto, l’interno della valle di Yathrib, sarà 

sacro. 

40. La persona protetta sia messa sullo stesso piede del suo protettore. Né oppressi, 

Né oppressori! 

41. Ma nessuna promessa di protezione sarà concessa ad una donna senza il consenso 

della di lei famiglia. 

42. Tutto ciò che potrebbe accadere tra coloro cui si rivolge questo Scritto, in fatto di 

delitti o dispute, che possano avere un cattivo esito, dovrà essere deferito a Dio e 

a Maometto, Inviato da Dio. Che Dio si volga verso di lui e gli conceda la sua 

protezione! Dio sarà garante della più stretta e scrupolosa osservanza di questo 

Scritto. 

43. Né i Quraishiti né alcuna persona che abbia dato loro aiuto dovrà essere messo 

sotto protezione.  

44. Tra Musulmani e Giudei ci sarà reciproco aiuto contro chiunque attacchi Yathrib. 

                                                 
57

 I bitana: Arabi che si erano associati agli Ebrei, prima della venuta degli Aws e dei Khazrag. 



 43 

45. E se i giudei saranno chiamati a concludere una pace o ad aderirvi, la 

concluderanno e vi aderiranno. Allo stesso modo che se chiederanno ai 

Musulmani la medesima cosa, avranno identiche obbligazioni verso i Credenti. Fa 

eccezione il caso in cui si sia combattuto per la religione. Poiché a ogniuno spetta 

la parte che gli è dovuta. 

46. Le condizioni fatte a coloro a cui si rivolge questo Scritto si applicano anche ai 

Giudei di Aws, tanto ai loro fratelli, quanto alle loro persone, con stretta 

osservanza da parte di coloro cui questo Scritto si riferisce. Osservanza e non 

violazione! Ed è a detrimento di se stesso che qualsiasi profittatore profitterà. Dio 

è grande della più stretta e giusta osservanza delle clausole di questo Scritto. 

Questo Scritto non è fatto per proteggere l’oppressore o il traditore. Colui che 

uscirà per combattere sarà sotto la protezione di Dio, alla stessa stregua di colui 

che rimarra seduto senza muoversi da Medina, salvo colui che fa il male o 

tradisce. Dio è il protettore, vicino a chiunque agisce lealmente e teme Dio, e 

Maometto è il suo Inviato; che Dio lo benedica e lo protegga. 

 

  

 

 

 

 

 
 
 

 

 

  

 

 

 

 

 

 

        
      
 
 

      

 
      



 44 

 

 

 

      

 
 


