L’ISLAM DELLE ORIGINI E IL CORANO

Sintesi storica, culturale e religiosa dell’Arabia pre-islamica e della figura profetica
di Maometto
di p. Paolo Nicelli, P.I.M.E.

Il problema delle fonti storiche

Quando parliamo della storia di Maometto e dell’Zslam delle origini ci troviamo
subito di fronte al problema delle fonti storiche. Il testo rivelato del Corano non riporta
notizie dettagliate della vita del Profeta, ma riferisce su alcuni fatti storici senza darne
una precisa cronologia. In passato ci sono stati dei tentativi ad opera degli studiosi
appartenenti alla corrente Orientalista, di organizzare cronologicamente il materiale
contenuto nel Corano. Tuttavia, questi tentativi seppur lodevoli non hanno dato un
risultato soddisfacente in quanto si sono trovati spesso in conflitto tra loro, portando gli
autori a non essere d’accordo sul contenuto.
Problemi sono sorti anche con gli studiosi musulmani appartenenti alla corrente
modernista, per via del giudizio spesso negativo con cui questi studi orientalisti
presentavano la figura e il carattere di Maometto, come un uomo sempre dedito ad
accrescere il suo potere, il suo prestigio e la sua ricchezza, guidato da interessi non buoni,
fatti di lussuria, di perversione sessuale e di crudeltd inaudita. In piu il Profeta veniva
dipinto come un tiranno crudele e senza misericordia. Tra questi studiosi musulmani
emerge la figura di, Muhammad al-Nawaihi il quale cerca di fare un’analisi storica delle
varie redazioni della Sirat Muhammadi 0 Sirat Rasiil Allah, che i musulmani delle origini
hanno collezionato al fine di produrre una “vita di Maometto”. In un suo articolo al-

Nawaihi dice:

“Cerchiamo di vagliare quale siano i fatti dalla finzione. Nelle biografie musulmane ci
sono ‘“chiare storie (0 leggende) "attorno alla (figura) di Maometto che danno origine a
derisione da parte di non-musulmani. Ma la loro grande malignita e quella di distorcere
gli stessi musulmani dal vero carattere di Maometto e dalla fede che egli porto

all 'umanita”".

'Al-Nawaihi M., “Towards a Re-evaluation of Muhammad: Prophet and Man,” Muslim World 60, 1970,
pp. 300-313.



In verita, la critica di al-Nawaihi ci sembra, al di la del suo tono polemico anti-
orientalista, un importante richiamo a dare ragione della persona di Maometto, Profeta
dell’Islam, evitando di scadere nel vilipendio o nel discredito della sua persona, senza
pero rinunciare in un primo tempo ad una analisi storico critica delle fonti islamiche quali
il Corano e i detti del profeta (Hadit), che faccia emergere il vero senso o obbiettivo
(qasd) del testo rivelato, cioe il messaggio spirituale rivolto ai musulmani e a tutta
’'umanita®, per poi, in un secondo tempo, procedere a vagliare cid che pud essere
considerato storico e attendibile e cio che appartiene piu al mondo della leggenda.

Una delle pit importanti opere storiografiche musulmane delle origini é la Sirat
Rasil Alléh di Ibn Ishdq (c.750) nella revisione critica di Ibn Hisam (c. 800)°. L opera
non € una biografia nel senso di uno studio storico critico moderno, ma la sua importanza
sta sia nel fatto di essere stata redatta non molto dopo la morte del Profeta, avvenuta 1’8
giugno del 632, che in quello di riportare le fonti storiche della tradizione islamica unite a
un folto materiale leggendario tramandato oralmente. Nella mia esposizione sull’Islam
delle origini e il Corano, mi basero sul Corano, come fonte primaria, e sulla Sirat Rasiil
Allah di Ibn Ishdg, come fonte secondaria, tenendo conto anche degli aspetti

dell’ambiente, geografico, sociale, culturale e religioso, dove ebbe origine I’Islam.

L’aspetto geografico, culturale dell’ Arabia pre-islamica

La maggior parte dell’Arabia ¢ arida e desertica. Nel Corano ci vengono indicati
due tipi di territorio, quello desertico con grandi estensioni di dune sabbiose e ampie
zone di steppa arida, visitate raramente dalle piogge stagionali e quello legato alle grandi
oasi, con pozzi, sorgenti d’acqua naturale e ogni specie di frutti, tra cui primeggiano i
datteri, le olive e I’uva. Questo tipo di territorio cosi diversificato, non favoriva di certo
una popolazione sedentaria, ma obbligava le varie tribu beduine a spostarsi da un’oasi
all’altra per cercare acqua e cibo, favorendo cosi un tipo di vita nomade e beduina lungo
le rotte commerciali della seta e delle spezie, e un tipo di vita seminomade legata alle
oasi piu grandi. L’interesse primario del beduino diventava necessariamente il proprio

sostentamento e quello delle sue greggi:

2 Cfr. Ramadan T., Il riformismo islamico, un secolo di rinnovamento musulmano, Citta Aperta Edizioni
s.r.l., Troina (En), 2004, p. 55.

¥ Guillaume A., The life of Muhammad: A Translation of Ibn Ishdq’s Sirat Rasil Alldh, Oxford University
Press, 1955.



“E’ lui che fa scendere acqua dal cielo per voi, e ne bevete ,e ne crescono gli alberi fra i
quali spingete a pascolare gli armenti, e ne fa crescere per voi il frumento e [’olivo e le
palme e le viti e ogni specie di frutti: e certo un Segno é ben questo per la gente che sa
meditare;” (Cor. ]6,10-11)4.

Questo passaggio della Sura dell’ape sottolinea alcuni aspetti delle abitudini delle

popolazioni che anticamente vivevano nel deserto, ma ne delinea in un certo senso anche
il carattere. Ancora oggi possiamo notare in queste stesse popolazioni il passaggio
culturale da una mentalita beduina legata all’origine nomade, ad una mentalita
semiurbana, che pero tradisce in molti aspetti della vita I’antica origine beduina. Infatti,
possiamo affermare con Philip K. Hitty che: “il sangue delle popolazioni sedentarie e
cosi continuamente alimentato dal tenore nomade. Il beduino rappresenta il migliore
adattamento della vita umana alle condizioni desertiche™.
Da qui possiamo comprendere come 1’azione e la reazione tra le popolazioni semiurbane
e quelle nomadi, provenienti dal deserto, venivano e vengono tutt’ora dettate dalle regole
di preservazione della vita: il nomade cerca di garantirsi dal vicino seminomade quelle
risorse che a lui mancano, sia con il commercio e la contrattazione, che con la violenza e
la razzia. Egli ¢ un mediatore che all’occasione puo diventare un razziatore. In questo
senso, il giudizio di Hitti, pur nella sua crudezza, ci aiuta a capire la difficolta che il
beduino trova nel cambiare le regole di questa vita: “La sua cultura ¢ sempre stata la
stessa. Variazioni, progresso, sviluppo, non sono tra le leggi a cui lui prontamente
obbedisce”.

Il beduino & dungue uno spirito libero, che non obbedisce ad alcuna regola, eccetto
quella della sopravvivenza dove il deserto diventa piu di un habitat, ne € il custode della
sua tradizione sacra e della purezza del suo sangue. Meglio ancora, il deserto é la sua
prima e piu importante linea di difesa contro 1’influenza del mondo esterno. Hitti va oltre
e traccia un legame tra ’ambiente e la costituzione fisica e mentale del beduino: “La
continuita, la monotonia e I’aridita del deserto sono fedelmente riflessi nella costituzione
fisica e mentale del beduino”.® Il suo carattere & fiero, difficilmente piegabile alla

disciplina. Egli ¢ tenace di fronte alle avversita e le difficolta dell’ambiente in cui vive,

* Per i versetti del Corano sara usata la traduzione di Bausani A., Il Corano, BUR Pantheon, Rizzoli libri
S.p.A., Milano, 2001.

® Hitty P. K., History of the Arabs, Tenth Edition, MacMillan Press Ltd., London, 1970, p.23.

® Hitty P. K., op. cit., p. 24.



mostrando un forte individualismo che lo pone spesso in conflitto con I’autorita e poco
attento al bene comune, che vada oltre I’interesse del clan e della tribu a cui appartiene.
Questo atteggiamento caratteriale viene espresso bene da una preghiera del beduino, che

sottolinea la dura legge del deserto dove il nomade e contro tutti e tutti sono contro di lui:
“O Signore, abbi misericordia di me e di Maometto, e di nessun altro””’.

Un altro aspetto della cultura nomade € la razzia (ghazu) che, considerata altrove una
forma di brigantaggio, ¢ tra i beduini un’istituzione base della societa per motivi
economici e per le condizioni sociali in cui essi vivono. La razzia venne utilizzata dagli
Arabi nelle conquiste islamiche e fu legata alla pratica del procacciarsi il bottino, come
pagamento per il servizio militare dato durante una battaglia o per via dell’espugnazione
di una citta.

La virtu che piu mitiga la brutalita della razzia e ’ospitalita (diyafah) . Nonostante
la durezza di vita e la crudelta espressa dai beduini del deserto, essi a loro volta sono
capaci di mostrare un profondo senso di ospitalita, fondato sulla lealta e 1’amicizia.
Ospitalita e crudelta sono aspetti profondamente insiti nell’animo beduino, dove la prima
viene considerata come un dovere sacro, che non pud essere rifiutato a chi viaggi nel
deserto. Essa € basata sulla consapevolezza della durezza delle condizioni climatiche e
sulla precarieta della vita nel deserto. Aggredire un viandante o un ospite, dopo averlo
accolto sotto la propria tenda ¢ un’offesa non solo contro le leggi e i costumi beduini, ma

lo € ancora di piu contro Dio, il vero protettore dell’'umanita.

Il cibo e la fauna del deserto

Pure la sua dieta quotidiana esprime la precarieta della vita personale, che in
quell’ambiente deve essere preservata come il bene piu prezioso. Essa € a base di datteri
e di una mistura di aromi e spezie, oppure di mais arrostito, con acqua e latte. Il suo
abbigliamento é tanto povero quanto il suo nutrimento: una lunga veste (thawb) con una
cintura con un capo superiore scorrevole (‘abd’). La testa & coperta da uno scialle
(kufiyah) fermato da una corda (“igdl)”. A questi aspetti che sottolineano la tenacita e la
sopportazione (sabr), se ne aggiunge un altro che fa da contrappeso, cioe la passivita, che

viene eretta a vera e propria virtu. Infatti, la resistenza passiva alle circostanze

" Cfr. Abit Dawiid, Sunan, Vol. 1, Cairo, 1280, p. 89, in Hitti P. K., op. cit. p. 24.
4



sfavorevoli della vita sembra essere preferita ad ogni tentativo di cambiamento dello
stato in cui il beduino si trovi.

Anche gli animali che sono dono della compassione e della bonta di Dio, che
provvede per la sua creatura, influenzano la vita del beduino, come viene esplicitamente

detto nel Corano:

“E le greggi creo per voi, calde e datrici di utili cose, e voi ne mangiate, e vi danno
visione di bellezza quando le riconducete alle stalle alla sera, quando le portate al
pascolo, all’aurora, e vi portano i pesi in paesi lontani che non avreste raggiunto da soli
senza duro travaglio, che il vostro Signore € compassionevole e buono; e cavalli e muli
ed asini v’ha dato perché li cavalchiate, ornamento bello, e sta creando ancora cose che
voi non sapete. E’ Dio che vi mostra la Via, e c’eé chi se ne allontana! Ma se avesse

voluto, v’avrebbe certo guidati tutti assieme”. (Cor. 16,5-9).

In questi versetti della Sura dell’ape primeggia il cammello, quasi innominato, ma
che diventa il fedele amico del nomade, poiché porta i pesi in paesi lontani che I’uomo
non avrebbe raggiunto senza un duro travaglio. Infatti senza il cammello sarebbe
inconcepibile la vita nel deserto. Esso € il veicolo di trasporto per le carovane e in caso di
bisogno diventa anche il sostentamento del beduino. Egli ne beve il latte e ne mangia la
carne; ne usa la pelle per coprirsi e ne usa lo sterco per accendere il fuoco durante le notti
desertiche, dove la temperatura si abbassa notevolmente; ne usa 1’urina come tonico per i
capelli e come medicina. Il cammello diventa 1’alter ego del beduino, che lo usa anche
nelle contrattazioni e come merce di scambio. Infatti, la dote della sposa, il pagamento
del sangue versato, oppure il ricavato di una scommessa sono fissati in termini di
quantita di cammelli. Anche I’importanza di uno Sayh & determinata in base ai cammelli
che possiede. Da qui ’importanza di questo animale per 1 beduini che vengono chiamati
“la gente del cammello” (ahl al-Ba ir).

Il cavallo invece e considerato un animale pregiato per altri motivi. Esso e
“ornamento bello” assieme all’asino. In caso di guerra il cavallo ¢ senz’altro piu veloce
del cammello negli spostamenti delle truppe e negli attacchi alle carovane o agli eserciti
nemici. Puo essere utilizzato per i giochi equestri e nelle competizioni praticate nel
deserto o nelle oasi. Tuttavia il cavallo non possiede un’autonomia come quella del

cammello, che puo rimanere senz’acqua anche per giorni interi, e nel deserto questo e un



aspetto importantissimo. 1l cavallo € piu un bene di lusso, per la sua bellezza e per la sua

rapidita, ma poco adatto all’ambiente desertico

La vita e lo spirito del clan

La societa beduina e organizzata su base clanica. Ogni tenda rappresenta un nucleo
famigliare ¢ un’accampamento di tende forma un Azayy. | membri di un zayy formano un
clan (gawm) e un gruppo di piu clans formano la tribu (gabilah). 1l capo del clan € lo
Sayh, il suo membro pill anziano che & scelto per la sua generosita, per il coraggio e per
la sua capacita di mediazione. Egli non esercita un potere assoluto, ma la sua autorita &
condivisa dal consiglio della tribu, soprattutto in materia giudiziaria e militare. | rapporti
tra i membri dello stesso clan vengono regolati dalla legge del sangue, poiché essi fanno
parte dello stesso sangue, sottomessi all’autorita di un solo capo, il rappresentante piu
anziano della comunita. I membri del clan usano un unico “grido di battaglia” e un unico
titolo, Banii, 0 figlio di...; a questo titolo essi aggiungono il nome personale delineando il
clan di appartenenza. La relazione del sangue, sia essa reale o fittizia, determina dunque
il grado di parentela e di appartenenza al clan. La tenda e un luogo molto povero e le
proprieta contenute in essa sono individuali, cioé appartenenti alle singole persone della
tenda. L’acqua, la pastorizia e la terra coltivabile, sono invece considerate proprieta
appartenenti alla tribu.

Se un membro del clan commette un omicidio all’interno del clan, la sua vita sara
in pericolo in quanto nessuno lo difendera. Nel caso di fuga egli diventera un fuorilegge
(tarid), ma se 1’assassinio avviene al di fuori del clan immediatamente viene istituita la
“vendetta”, che coinvolge tutti i membri del clan dell’assassino, che possono pagare con
la loro stessa vita. Infatti, secondo I’antica legge del deserto, il sangue richiama il sangue,
non viene riconosciuto alcun rimedio se non la vendetta. In questo senso, la
responsabilita della vendetta deve essere assunta dal parente piu vicino alla vittima.
Questo tipo di legislazione beduina viene in parte assunta dalla Legge coranica:

“Non e ammissibile che un credente uccida un altro credente, altro che per errore; e chi
uccide un credente per errore, espiera liberando uno schiavo credente e consegnando il
prezzo del sangue alla famiglia dell’ucciso, a meno che non glielo condonino. Se poi la

vittima appartiene a una gente a voi ostile, ma e credente, ['uccisore liberera uno



schiavo credente. Se invece !’'ucciso appartiene a una gente che ha un patto con voi,?

l"uccisore dovra pagare il prezzo del sangue alla famiglia dell’ucciso e liberare uno
schiavo credente. Chi non ha i mezzi di fare questo digiunera per due mesi consecutivi
come penitenza impostagli da Dio; che Dio e sapiente e saggio. Ma chi uccide un
credente di proposito, ne avra in compenso l’Inferno, dove restera eternamente, e Dio si

adirera con lui, lo maledira e gli preparera castigo immenso!” (Cor. 4,92-93).

Per un beduino non ¢’¢ disgrazia maggiore che il perdere 1’affiliazione tribale. Un
uomo senza legame tribale e praticamente senza aiuto e senza difesa e viene considerato
come un fuorilegge. Questa affiliazione pud essere ottenuta attraverso la condivisione del
cibo di un membro del clan, oppure attraverso il succhiare poche gocce del suo sangue.
Anticamente, quando uno schiavo veniva liberato, esso poteva diventare un “cliente”
(mawla) del suo precedente padrone. Oppure, una persona straniera al clan poteva
diventare un “protetto” (dakhil). Questa usanza veniva estesa anche alla vita del clan,
dove il clan piu debole poteva ottenere la protezione di un clan o di una tribu pit grande
e piu forte, fino al punto di diventarne completamente parte. Questa pratica tribale ha
dato origine nella storia pre-islamica ed islamica, a casi di confederazioni di tribu arabe.

La pratica della “protezione” venne estesa anche all’ambito religioso, dove vi era la
possibilita per uno straniero di essere accolto in un santuario per diventare un servitore
del dio, o meglio un suo protetto. Questa pratica ¢ stata assunta dall’Zs/dm per coloro che
partecipano al pellegrinaggio alla Mecca, che vengono indicati come gli “ospiti di A/ldh”;
oppure per gli studenti appartenenti alla mosche della Mecca o ad altre grandi moschee
con il titolo di “suoi vicini” (al singolare, mugawir).

Questi aspetti della vita del clan e della tribu vengono a confluire in cid che é lo spirito
del clan, ’asabiyah, che richiede le virtu della lealtd incondizionata verso i membri del
clan, e della fedelta alle sue ragioni di essere, espresse nell’unita del clan come interesse
supremo che viene anteposto allo stesso individualismo del beduino. Nella sua storia
passata e recente 1’Isldm ha fatto grande uso dello spirito del clan come base della societa
islamica. Anche militarmente parlando esso ha suddiviso le armate in unita basate sul
sistema tribale, dividendo le colonne militari a seconda dei vari clans e tribu. | nuovi

convertiti all’Zslam venivano poi trattati come “clienti” dei loro conquistatori.

& Nel Corano si sottolinea I'importanza di mantenere i patti, nel senso di rispettare la parola data: “O voi
che credete, adempite ai patti...” (Cor. 5,1).



Religiosita pre-islamica

La Mecca era un centro commerciale di grande importanza a cui sono legati vari
culti religiosi pagani. Vi si trovavano dei culti locali o forestieri appartenenti alle varie
tribu, le quali per propiziarsi un buon commercio offrivano immagini o feticci al tempio

della Ka ‘ba. Queste divinita sono menzionate nella Sura della stella:

“Che ne pensate voi di al-Ldt e di al-‘Uzza e di Manadt, il terzo idolo?Voi dunque avreste

i maschi e Lui le femmine?” (Cor. 53,19-21)°.

Ci troviamo qui di fronte a delle divinita del paganesimo popolare dei meccani a cui
Maometto rimproverera, nella sua polemica contro 1’idolatria, di aver dato loro il titolo
di “figli” e di “figlie”, erigendoli ad un grado poco inferiore a quello di A/lah. Altre
divinita sono legate a dei santuari nei dintorni della Mecca, come a al-Td'if, la valle
chiamata Hurad e Qudayd. ulteriori divinita sono riportate nella Sura di Nog, in un

contesto di forte polemica anti-idolatrica meccana:

“E dicono: “Non abbandonate i vostri dei, non abbandonate Wadd e Suwa‘ e Yagiit e

Ya lig e Nasr! (Cor. 71,23).

Secondo Alessandro Bausani,'® queste divinita pre-islamiche  sud-arabiche sono
trasferite al tempo di Noé per fini didattici, come a sottolineare 1’opposizione del
Patriarca alle credenze idolatriche del tempo. I loro nomi indicano anche il tipo di culto
ad esse riferito, probabilmente di tipo misterico, legato alla fertilita e alla sensualita:
e Wadd che significa “affetto o amore”, era una divinita lunare maschile legata alla
tribd dei Banii Kalb con santuario a Diimat al-Gandal.
e Suwd‘ era una divinita femminile con santuario nel sud dell’Arabia a Ruhdt
vicino alla Mecca. Essa era legata alla tribu dei Banii Huday!.
e Yagiit che significa “egli scorre” era legato alla tribu yemenita dei Hamdan.
e Nasr o “I’aquila” e una divinita che venne adorata ai tempi di Maometto nella

regione dello Yemen.

9Cfr. Pickthall M. M., The Meaning of the Glorious Qur’dn, Islamic Call Society, Jamahirya Arab Libyan
Popular Socialist, Tripoli, 1970, p.700. Nella sua traduzione del Corano, Muhammad Marmaduke Pickthall
introduce al versetto 53,19-21 una nota, dicendo che queste divinita arabe pre-islamiche appartenevano agli
arabi pagani e che essi pretendevano che i loro idoli fossero figlie di Alldh, da qui I’indicazione di “Lui le
femmine”.

19 Bausani A., op. cit. p. 691.



Le offerte in queste pratiche cultuali erano piu comunemente provenienti dal raccolto
o dai sacrifici di animali, ma venivano portati ai santuari anche gioielli e oro. Non
rare erano le opere pubbliche fatte in nome della divinita. Gli arabi pre-islamici
riconoscevano in Allah il Dio supremo, a cui facevano capo altri dei minori che
assieme a lui venivano pregati come intercessori per i vari bisogni della popolazione.
Nella Sura del ragno, si esalta la grandezza di Allah e con una certa ironia, Si
sottolinea la contraddizione del culto pagano meccano nel dire che Allah ¢ il Dio piu

grande, per poi venerare gli dei minori:

“E certo se tu domandi loro: “Chi ha creato i cieli e la terra, chi ha soggiogato
nell’orbite loro il sole e la luna?” Ti risponderanno: “Dio!” E allora perché si
avvolgono in menzogna idolatra? Iddio elargisce ampia la sua Provvidenza a chi
vuole fra i Suoi servi, oppure glie la misura. E in veritd Dio e di tutte le cose
sapiente. E certo se tu domandi loro: “Chi ha fatto scendere [’acqua dal cielo
suscitando di nuovo a vita la terra morta? ” risponderanno: “Dio!” Di: “Sia lode a

Dio! Ma i piu di essi nulla comprendono!” (Cor. 29,61-63).

Nella Sura delle schiere, si parla delle divinita inferiori che vengono invocate
assieme ad A/ldh come intercessori. Vi e qui una forte polemica contro quelle
pratiche religiose pagane che sostengono da una parte I’esistenza di una mediazione
tra Allah e le sue creature, con potere di intercessione, ¢ dall’altra il fatto che Dio
possegga dei figli. A queste credenze viene contrapposto invece il “Culto sincero” 0

il “Culto puro” da rendere ad Alldh:

“Non spetta forse a Dio il Culto Puro? Quanto a coloro che si sono presi patroni
altri che Lui dicendo “Li adoriamo soltanto perché essi ci avvicinano a Dio”, ebbene
Dio giudichera fra loro delle loro discordie. Ma Dio non guida chi e un ingrato
mendace!” (Cor. 39,3).

Lo stesso tema viene riportato dalla Sura di Giona:

“Ed essi adorano in luogo di Dio esseri che non portan loro né giovamento né danno

e dicono: “Questi sono i nostri intercessori presso Dio!” Rispondi: “Informerete



dunque Dio di quel che Egli non sa nei cieli e sulla terra? Glorificato ed esaltato ¢ il

Signore, ben oltre i compagni che a lui date!” (Cor. 10,18).

Nella Sura del ragno e in quella di Giona, si parla invece della pratica dei pagani di

pregare Allah in tempo di pericolo:

“E quando salgono su una nave invocano Dio, con culto sincero, e quando li ha
salvati riconducendoli a terra, ecco che tornano a dargli idoli e compagni”. (Cor.
29,65).

“Egli e colui che vi fa andare sulla terraferma e sul mare, e quando siete sulle navi,
e quelle vi portano lieti con vento buono, ecco le coglie un uragano, e l’'onde da tutte
le parti I'assalgono e voi vi pensate gia di essere avvolti; allora invocate Dio con
fede sincera: “se ci salvi da questo disastro te ne saremo grati per sempre!” E
quando li ha salvati, ecco che vanno tracotanti per la terra iniqguamente. O uomini!
La vostra tracotanza si volgera contro voi stessi. Godrete per un po’ la vita della

terra, poi a Noi tornerete e Noi vi informeremo di quel che facevate laggiu!” (Cor.

10,22-23).

Hanifiya, la religione di Abramo

Anche se gli arabi e tra loro i meccani riconoscevano la grandezza e la
superiorita di A/lah in rapporto agli altri dei, essi esprimevano sempre tale grandezza
in un contesto di politeismo pagano. 4/ldh non era oggetto di un culto monoteistico,
nonostante la gia presente predicazione degli ebrei della diaspora e dei monaci
cristiani nestoriani, che agli albori della predicazione di Maometto, intorno al 610
C.E., vivevano eremiti nelle oasi dell’Arabia, incontrando i mercanti arabi e
presentando loro 1’unico Dio. Tuttavia, solo con Maometto, 1’idea di un solo Dio
entro in modo dirompente nella mentalita e nell’ambito culturale arabo.

In termini retrospettivi il Corano assegna ad alcuni personaggi che vivevano
prima dell’avvento dell’slam una religiosita pura, non idolatra. Tra essi emergeva la
figura di Abramo, considerato anche dai giudei e dai cristiani, un giusto, un non
idolatra. Egli era un hanif, cioe uno che non apparteneva agli idolatri e che nella sua
fede a un solo Dio contrasto il politeismo della sua generazione. Il culto da lui

fondato I’ hanifiya, si riferisce allo stretto monoteismo, e coloro che seguivano questo

10



culto al tempo di Maometto erano considerati anche loro hanif in contrasto con il
politeismo della maggioranza dei meccani e con il monoteismo corrotto dei giudei e
dei cristiani. Maometto vedra in Abramo, il puro, colui che viveva la vera fede, che
pur non essendo vissuto all’epoca della Rivelazione coranica, aveva introdotto il vero
culto legato al santuario della Ka ‘ba alla Mecca. Cosi infatti recita la Sura della

famiglia di ‘Imran:

“Abramo non era né ebreo, né cristiano. era un hanif, dedito intieramente a Dio e

non era idolatra”. (Cor. 3,67).

Nella sua traduzione del Corano Alessandro Bausani ci dice che Abramo era dedito
interamente a Dio, senza tradurre letteralmente la parola araba musliman (musulmano
0 sottomesso), contenuta nel versetto del Corano. Marmaduke Pickthall invece
sottolinea nella sua traduzione dello stesso versetto che Abramo fu un hanif e un
“sottomesso”, nel senso che praticava il Culto puro. Nella nota al versetto egli indica
come debba essere interpretato il testo originale arabo: wa ldkin kdna hanifin
muslimdn wa md kdna mina al-musrikina - Abramo era un hanif e un musulmano,

cioé un sottomesso ad Allah. Ecco la traduzione di Pickthall:

“Abramo non fu un giudeo, e neppure ancora un cristiano, ma egli fu un uomo giusto

che si sottomise (ad Alldh), ed egli non fu tra gli idolatri . (Cor. 3,67).

A noi sembra che quest’ultima traduzione dia piu ragione a come Maometto e i
musulmani consideravano la figura di Abramo. Egli era un hanif, un uomo puro,
poiché praticava il “Culto puro”, come indicato in Cor. 39,3 e percio era gia un
musulmano, perché totalmente sottomesso ad Alldh, anche se & vissuto prima

dell’avvento dell’Islam.

La pratica del Tahannuth

Il Tahannuth € una devozione religiosa praticata al tempo di Maometto. Sulla
sua origine pre-islamica non vi ¢ unanimita tra gli storici dell’/s/d@m delle origini.
Tuttavia abbiamo dei riferimenti sia nella Sirat Rasil Allah di Ibn Ishdq che nella

collezione di Hadit di al-Bukhdri. Altro riferimento importante € contenuto nel

11



volume primo dell’ Ansab al-Asraf di Baladhuri, dove viene presentato il rituale del
Tahannuth e vengono indicati esplicitamente coloro che lo praticavano.

Ibn Ishdg ci dice:

“Dunque, [’apostolo avrebbe pregato in solitudine sul monte Hird’ogni anno per un
mese per praticare il Tahannuth come fu l'usanza (della tribu) dei Quraysh al tempo
del paganesimo. Il Tahannuth é una devozione religiosa... Ogni anno durante quel
mese [’apostolo avrebbe pregato in solitudine e dato del cibo ai poveri che venivano
a lui. E quando egli completo il mese e ritorno dalla sua solitudine, sarebbe andato
alla Ka‘ba, per girare intorno ad essa sette volte, o tante volte quanto sarebbe
piaciuto ad Alldh, ancora prima di entrare nella sua casa; solo dopo egli sarebbe
andato a casa sua fino all’anno in cui Alldh avrebbe inviato /’apostolo sul (monte)
Hird'..., durante il mese di Ramaddn in cui Allah preparo per lui quello che Egli
voleva secondo la sua grazia”. (Guillaume A., The life of Muhammad, pp. 105-106)

Al-Bukhdri, ci da invece una versione diversa della stessa storia.

“Dunque (Maometto) fu spinto a desiderare la solitudine e soggiorno da solo nella
grotta di a/-Hira’ e prima di ritornare alla sua famiglia, pratico per alcune notti il
Tahannuth, ed era solito preparare delle scorte di viveri per questo (soggiorno). Poi
sarebbe ritornato da Khadija per approvvigionarsi per un secondo periodo di
soggiorno. Cosi le cose procedettero fino a quando la Verita discese su di lui,
quando fu nella grotta di a/-Hirda’ ”. (Cfr. Peters F. E., Muhammad and the Origins
of Islam, p.129).

Da questi due testi risulta chiara la posizione dei due autori. Essi considerano la
pratica del Tahannuth una devozione religiosa pre-islamica praticata al tempo di
Maometto dalla tribu a cui lui apparteneva, i Quraysh. In piu si dice che la devozione
consisteva nel praticare delle opere di carita, quali il provvedere il cibo per i poveri.
Questa pratica era gia parte della religiosita di prima dell’avvento dell’ Islam, secondo
quelle regole di ospitalita delle popolazioni beduine di cui abbiamo accennato prima.
L’ospitalita prevedeva anche 1’aiuto dei piu poveri, il provvedere a chi aveva
bisogno, in riferimento alla provvidenza operata da Allah, il benevolente e il

misericordioso. Rifiutare questa pratica di carita voleva dire offendere Allah stesso,

12



che provvede per I’'umanita. In questo senso lo stesso Corano nella Sura del mattino,
sottolinea la condizione di bisognoso e di povero in cui il Profeta é stato trovato da
Alléh:

“Nel nome di Dio clemente e misericordioso!...e ti dira Dio e ne sarai contento. Non
t’ha trovato orfano e ti ha dato riparo? Non t’ha trovato errante e t’ha dato la via?
Non t’ha trovato povero e t’ha dato dovizia di beni? Dunque [’orfano non
maltrattarlo, dunque il mendicante, non scacciarlo. Ma piuttosto racconta a tutti

quanto e buono il Signore!” (Cor. 93,5-11).

Interessante dei testi di Ibn Ishdq e di al-Bukhdri, € D’accenno alla
circombulazione della Ka‘ba, come un momento importante della devozione ad
Allah, e parte stessa del rito del Tahannuth, quasi a voler significare un atto di
purificazione, prima di tornare a casa e congiungersi con i famigliari, 0 come nel caso
di Maometto, con la moglie Khadija. Questa interpretazione non trova riscontro
storico, ma poiché e ripetuta in entrambi i testi lascia pensare che coloro che
dovevano praticare il Tahannuth e la circombulazione dovevano mantenersi puri fino
alla conclusione del rito.

Altri due testi, questa volta presi dall’Ansab al-Asraf (Vol. 1, pp. 84. 105),
sottolineano I’aspetto della purificazione, con in piu l’indicazione che ‘Abd al-
Muttalib, nonno paterno di Maometto, sarebbe stato I’iniziatore del rito del
Tahannuth, un uomo che rimase afflitto dall’iniquita dei meccani, probabilmente
induriti dal loro individualismo e dal loro egoismo. Importante ¢ I’indicazione che la
pratica religiosa del Tahannuth era gia consuetudine di alcuni membri della tribu

Quraysh:

“Egli fu il primo che pratico il Tahannuth al monte Hird'... Quando la luna del
(mese) di Ramaddn apparve egli era solito ascendere al (monte) Hira’ e non
andarsene fino alla fine del mese e fino ad aver sfamato i poveri. Egli fu afflitto
dall’iniquita e dal male della gente della Mecca e avrebbe praticato varie volte la

circombulazione della Ka ‘ba.”

“Quando il mese di Ramadan fu iniziato, i membri della (tribu) dei Quraysh - coloro

che praticavano il Tahannuth — erano soliti partire per il (monte) Hird’ e rimanere la

13



per un mese, sfamando i poveri che li cercavano. Quando essi videro la nuova luna
di Sawwal, scesero (dal monte) e non entrarono nelle loro case fino a quando non
avessero praticato la circombulazione della Ka ‘ba per una settimana. Il Profeta era

solito praticare lo stesso (rito), (che é questa usanza)’.

Concludendo, possiamo affermare che il Tahannuth veniva praticato da alcuni
membri della tribu Quraysh e da Maometto, prima ancora della discesa della
Rivelazione coranica. Come conseguenza questa pratica religiosa e da considerarsi un
rito pre-islamico legato al monte Hira’, luogo dove, secondo al-Bukhdari, il Profeta
ricevette la “Verita”, cio¢ la Rivelazione coranica stessa, e legato a sua volta alla
circombulazione della Ka ‘ba. 1l rito ¢ stato assunto dall’Zsldm, ma la sua origine e
come esso giunse fino al tempo di Maometto, sono questioni ancora irrisolte.

Cio che ¢ certo ¢ il fatto che il Profeta fu immerso nell’humus religioso pre-islamico
della Mecca, praticandone anche la ritualita. Tuttavia, ad un certo punto, suscitato
dallo Spirito di A4/lah, Maometto propose una visione diversa del divino, quella
contenuta nella prima parte della professione di fede dell’Islam: “Ld ila Illa Allah”
(Non ci sono dei ma Allah). Questa visione monoteistica non era di certo un fatto
nuovo a quel tempo. Infatti, gia da tempo 1’Arabia era stata visitata dai predicatori
ebrei e dai monaci cristiani nestoriani, che fermandosi nelle oasi di passaggio delle
carovane e vivendo da eremiti, predicavano la fede nell’unico Dio ai mercanti di
passaggio e ai carovanieri. Tale predicazione avveniva probabilmente anche nella

citta della Mecca, convivendo con il culto pagano e idolatra della sua popolazione.

14



15



