
 1 

L’ISLÂM DELLE ORIGINI E IL CORANO 

Sintesi storica, culturale e religiosa dell’Arabia pre-islamica e della figura profetica 

di Maometto 

di p. Paolo Nicelli, P.I.M.E. 

 

 

Il problema delle fonti storiche 

         Quando parliamo della storia di Maometto e dell’Islâm delle origini ci troviamo 

subito di fronte al problema delle fonti storiche. Il testo rivelato del Corano non riporta 

notizie dettagliate della vita del Profeta, ma riferisce su alcuni fatti storici senza darne 

una precisa cronologia. In passato ci sono stati dei tentativi ad opera degli studiosi 

appartenenti alla corrente Orientalista, di organizzare cronologicamente il materiale 

contenuto nel Corano. Tuttavia, questi tentativi seppur lodevoli non hanno dato un 

risultato soddisfacente in quanto si sono trovati spesso in conflitto tra loro, portando gli 

autori a non essere d’accordo sul contenuto.  

Problemi sono sorti anche con gli studiosi musulmani appartenenti alla corrente 

modernista, per via del giudizio spesso negativo con cui questi studi orientalisti 

presentavano la figura e il carattere di Maometto, come un uomo sempre dedito ad 

accrescere il suo potere, il suo prestigio e la sua ricchezza, guidato da interessi non buoni, 

fatti di lussuria, di perversione sessuale e di crudeltà inaudita. In più il Profeta veniva 

dipinto come un tiranno crudele e senza misericordia. Tra questi studiosi musulmani 

emerge la figura di, Mu|ammad al-Nawaihi il quale cerca di fare un’analisi storica delle 

varie redazioni della Sîrat Mu|ammadi o Sîrat Rasûl Allâh, che i musulmani delle origini 

hanno collezionato al fine di produrre una “vita di Maometto”. In un suo articolo al-

Nawaihi dice: 

 

“Cerchiamo di vagliare quale siano i fatti dalla finzione. Nelle biografie musulmane ci 

sono “chiare storie (o leggende)”attorno alla (figura) di Maometto che danno origine a 

derisione da parte di non-musulmani. Ma la loro grande malignità è quella di distorcere 

gli stessi musulmani dal vero carattere di Maometto e dalla fede che egli portò 

all’umanità” 1. 

 

                                                 
1
Al-Nawaihi M., “Towards a Re-evaluation of Muhammad: Prophet and Man,” Muslim World 60, 1970, 

pp. 300-313.   



 2 

In verità, la critica di al-Nawaihi ci sembra, al di là del suo tono polemico anti-

orientalista, un importante richiamo a dare ragione della persona di Maometto, Profeta 

dell’Islâm, evitando di scadere nel vilipendio o nel discredito della sua persona, senza 

però rinunciare in un primo tempo ad una analisi storico critica delle fonti islamiche quali 

il Corano e i detti del profeta (ðadît), che faccia emergere il vero senso o obbiettivo 

(qa¡d) del testo rivelato, cioè il messaggio spirituale rivolto ai musulmani e a tutta 

l’umanità
2
, per poi, in un secondo tempo, procedere a vagliare ciò che può essere 

considerato storico e attendibile e ciò che appartiene più al mondo della leggenda. 

         Una delle più importanti opere storiografiche musulmane delle origini è la Sîrat 

Rasûl Allâh di Ibn Is|âq (c.750) nella revisione critica di Ibn Hišâm (c. 800)3. L’opera 

non è una biografia nel senso di uno studio storico critico moderno, ma la sua importanza 

sta sia nel fatto di essere stata redatta non molto dopo la morte del Profeta, avvenuta l’8 

giugno del 632, che in quello di riportare le fonti storiche della tradizione islamica unite a 

un folto materiale leggendario tramandato oralmente. Nella mia esposizione sull’Islâm 

delle origini e il Corano, mi baserò sul Corano, come fonte primaria, e sulla Sîrat Rasûl 

Allâh di Ibn Is|âq, come fonte secondaria, tenendo conto anche degli aspetti 

dell’ambiente, geografico, sociale, culturale e religioso, dove ebbe origine l’Islâm. 

 

L’aspetto geografico, culturale dell’Arabia pre-islamica 

         La maggior parte dell’Arabia è arida e desertica. Nel Corano ci vengono indicati 

due tipi di territorio, quello desertico con grandi estensioni di dune sabbiose e ampie 

zone di steppa arida, visitate raramente dalle piogge stagionali e quello legato alle grandi 

oasi,  con pozzi, sorgenti d’acqua naturale e ogni specie di frutti, tra cui primeggiano i 

datteri, le olive e l’uva. Questo tipo di territorio così diversificato, non favoriva di certo 

una popolazione sedentaria, ma obbligava le varie tribù beduine a spostarsi da un’oasi 

all’altra per cercare acqua e cibo, favorendo così un tipo di vita nomade e beduina lungo 

le rotte commerciali della seta e delle spezie, e un tipo di vita seminomade legata alle 

oasi più grandi. L’interesse primario del beduino diventava necessariamente il proprio 

sostentamento e quello delle sue greggi: 

 

                                                 
2
 Cfr. Ramadan T., Il riformismo islamico, un secolo di rinnovamento musulmano, Città Aperta Edizioni 

s.r.l., Troina (En), 2004, p. 55.  
3
 Guillaume A., The life of Muhammad: A Translation of Ibn Is|âq’s Sîrat Rasûl Allâh, Oxford University 

Press, 1955. 



 3 

“E’ lui che fa scendere acqua dal cielo per voi, e ne bevete ,e ne crescono gli alberi fra i 

quali spingete a pascolare gli armenti, e ne fa crescere per voi il frumento e l’olivo e le 

palme e le viti e ogni specie di frutti: e certo un Segno è ben questo per la gente che sa 

meditare;” (Cor. 16,10-11)
4
. 

 

         Questo passaggio della Sura dell’ape sottolinea alcuni aspetti delle abitudini delle 

popolazioni che anticamente vivevano nel deserto, ma ne delinea in un certo senso anche 

il carattere. Ancora oggi possiamo notare in queste stesse popolazioni il passaggio 

culturale da una mentalità beduina legata all’origine nomade, ad una mentalità 

semiurbana, che però tradisce in molti aspetti della vita l’antica origine beduina. Infatti, 

possiamo affermare con Philip K. Hitty che: “il sangue delle popolazioni sedentarie è 

così continuamente alimentato dal tenore nomade. Il beduino rappresenta il migliore 

adattamento della vita umana alle condizioni desertiche”
5
.  

Da qui possiamo comprendere come l’azione e la reazione tra le popolazioni semiurbane 

e quelle nomadi, provenienti dal deserto, venivano e vengono tutt’ora dettate dalle regole 

di preservazione della vita: il nomade cerca di garantirsi dal vicino seminomade quelle 

risorse che a lui mancano, sia con il commercio e la contrattazione, che con la violenza e 

la razzia. Egli è un mediatore che all’occasione può diventare un razziatore. In questo 

senso, il giudizio di Hitti, pur nella sua crudezza, ci aiuta a capire la difficoltà che il 

beduino trova nel cambiare le regole di questa vita: “La sua cultura è sempre stata la 

stessa. Variazioni, progresso, sviluppo, non sono tra le leggi a cui lui prontamente 

obbedisce”.  

         Il beduino è dunque uno spirito libero, che non obbedisce ad alcuna regola, eccetto 

quella della sopravvivenza dove il deserto diventa più di un habitat, ne è il custode della 

sua tradizione sacra e della purezza del suo sangue. Meglio ancora, il deserto è la sua 

prima e più importante linea di difesa contro l’influenza del mondo esterno. Hitti va oltre 

e traccia un legame tra l’ambiente e la costituzione fisica e mentale del beduino: “La 

continuità, la monotonia e l’aridità del deserto sono fedelmente riflessi nella costituzione 

fisica e mentale del beduino”.
6
 Il suo carattere è fiero, difficilmente piegabile alla 

disciplina. Egli è tenace di fronte alle avversità e le difficoltà dell’ambiente in cui vive, 

                                                 
4
 Per i versetti del Corano sarà usata la traduzione di Bausani A., Il Corano, BUR Pantheon, Rizzoli libri 

S.p.A., Milano, 2001. 
5
 Hitty P. K., History of the Arabs, Tenth Edition, MacMillan Press Ltd., London, 1970, p.23. 

6
 Hitty P. K., op. cit., p. 24. 



 4 

mostrando un forte individualismo che lo pone spesso in conflitto con l’autorità e poco 

attento al bene comune, che vada oltre l’interesse del clan e della tribù a cui appartiene.  

Questo atteggiamento caratteriale viene espresso bene da una preghiera del beduino, che 

sottolinea la dura legge del deserto dove il nomade è contro tutti e tutti sono contro di lui: 

 

“O Signore, abbi misericordia di me e di Maometto, e di nessun altro”
7
. 

 

Un altro aspetto della cultura nomade è la razzia (ghazu) che, considerata altrove una 

forma di brigantaggio, è tra i beduini un’istituzione base della società per motivi 

economici e per le condizioni sociali in cui essi vivono. La razzia venne utilizzata dagli 

Arabi nelle conquiste islamiche e fu legata alla pratica del procacciarsi il bottino, come 

pagamento per il servizio militare dato durante una battaglia o per via dell’espugnazione    

di una città.  

         La virtù che più mitiga la brutalità della razzia e l’ospitalità (ÿiyâfah) . Nonostante 

la durezza di vita e la crudeltà espressa dai beduini del deserto, essi a loro volta sono 

capaci di mostrare un profondo senso di ospitalità, fondato sulla lealtà e l’amicizia. 

Ospitalità e crudeltà sono aspetti profondamente insiti nell’animo beduino, dove la prima 

viene considerata come un dovere sacro, che non può essere rifiutato a chi viaggi nel 

deserto. Essa è basata sulla consapevolezza della durezza delle condizioni climatiche e 

sulla precarietà della vita nel deserto. Aggredire un viandante o un ospite, dopo averlo 

accolto sotto la propria tenda è un’offesa non solo contro le leggi e i costumi beduini, ma 

lo è ancora di più contro Dio, il vero protettore dell’umanità.   

 

Il cibo e la fauna del deserto 

         Pure la sua dieta quotidiana esprime la precarietà della vita personale, che in 

quell’ambiente deve essere preservata come il bene più prezioso. Essa è a base di datteri 

e  di una mistura di aromi e spezie, oppure di mais arrostito, con acqua e latte. Il suo 

abbigliamento è tanto povero quanto il suo nutrimento: una lunga veste (thawb) con una 

cintura con un capo superiore scorrevole (‘abâ’). La testa è coperta da uno scialle 

(kûfîyah) fermato da una corda (‘iqâl)”. A questi aspetti che sottolineano la tenacità e la 

sopportazione (¡abr), se ne aggiunge un altro che fa da contrappeso, cioè la passività, che 

viene eretta a vera e propria virtù. Infatti, la resistenza passiva alle circostanze 

                                                 
7
 Cfr. Abû Dâwûd, Sunan, Vol. 1, Cairo, 1280, p. 89,  in Hitti P. K., op. cit. p. 24. 



 5 

sfavorevoli della vita sembra essere preferita ad ogni tentativo di cambiamento dello 

stato in cui il beduino si trovi.   

         Anche gli animali che sono dono della compassione e della bontà di Dio, che 

provvede per la sua creatura, influenzano la vita del beduino, come viene esplicitamente 

detto nel Corano: 

 

“E le greggi creò per voi, calde e datrici di utili cose, e voi ne mangiate, e vi danno 

visione di bellezza quando le riconducete alle stalle alla sera, quando le portate al 

pascolo, all’aurora, e vi portano i pesi in paesi lontani che non avreste raggiunto da soli 

senza duro travaglio, che il vostro Signore è compassionevole e buono; e cavalli e muli 

ed asini v’ha dato perché li cavalchiate, ornamento bello, e sta creando ancora cose che 

voi non sapete. E’ Dio che vi mostra la Via, e c’è chi se ne allontana! Ma se avesse 

voluto, v’avrebbe certo guidati tutti assieme”. (Cor. 16,5-9). 

 

         In questi versetti della Sura dell’ape primeggia il cammello, quasi innominato, ma 

che diventa il fedele amico del nomade, poiché porta i pesi in paesi lontani che l’uomo 

non avrebbe raggiunto senza un duro travaglio. Infatti senza il cammello sarebbe 

inconcepibile la vita nel deserto. Esso è il veicolo di trasporto per le carovane e in caso di 

bisogno diventa anche il sostentamento del beduino. Egli ne beve il latte e ne mangia la 

carne; ne usa la pelle per coprirsi e ne usa lo sterco per accendere il fuoco durante le notti 

desertiche, dove la temperatura si abbassa notevolmente; ne usa l’urina come tonico per i 

capelli e come medicina. Il cammello diventa l’alter ego del beduino, che lo usa anche 

nelle  contrattazioni e come merce di scambio. Infatti, la dote della sposa, il pagamento 

del sangue versato, oppure il ricavato di una scommessa sono fissati in termini di 

quantità di cammelli. Anche l’importanza di uno Šayh è determinata in base ai cammelli 

che possiede. Da qui l’importanza di questo animale per i beduini che vengono chiamati 

“la gente del cammello” (ahl al-Ba‘îr).   

         Il cavallo invece è considerato un animale pregiato per altri motivi. Esso è 

“ornamento bello” assieme all’asino. In caso di guerra il cavallo è senz’altro più veloce 

del cammello negli spostamenti delle truppe e negli attacchi alle carovane o agli eserciti 

nemici. Può essere utilizzato per i giochi equestri e nelle competizioni praticate nel 

deserto o nelle oasi. Tuttavia il cavallo non possiede un’autonomia come quella del 

cammello, che può rimanere senz’acqua anche per giorni interi, e nel deserto questo è un 



 6 

aspetto importantissimo. Il cavallo è più un bene di lusso, per la sua bellezza e per la sua 

rapidità, ma poco adatto all’ambiente desertico 

 

La vita e lo spirito del clan 

         La società beduina è organizzata su base clanica. Ogni tenda rappresenta un nucleo 

famigliare e un’accampamento di tende forma un |ayy. I membri di un |ayy formano un 

clan (qawm) e un gruppo di più clans formano la tribù (qabîlah). Il capo del clan è lo 

Šayh, il suo membro più anziano che è scelto per la sua generosità, per il coraggio e per 

la sua capacità di mediazione. Egli non esercita un potere assoluto, ma la sua autorità è 

condivisa dal consiglio della tribù, soprattutto in materia giudiziaria e militare. I rapporti 

tra i membri dello stesso clan vengono regolati dalla legge del sangue, poiché essi fanno 

parte dello stesso sangue, sottomessi all’autorità di un solo capo, il rappresentante più 

anziano della comunità. I membri del clan usano un unico “grido di battaglia” e un unico 

titolo, Banû, o figlio di…; a questo titolo essi aggiungono il nome personale delineando il 

clan di appartenenza. La relazione del sangue, sia essa reale o fittizia, determina dunque 

il grado di parentela e di appartenenza al clan. La tenda è un luogo molto povero e le 

proprietà contenute in essa sono individuali, cioè appartenenti alle singole persone della 

tenda. L’acqua, la pastorizia e la terra coltivabile, sono invece considerate proprietà 

appartenenti alla tribù. 

         Se un membro del clan commette un omicidio all’interno del clan, la sua vita sarà 

in pericolo in quanto nessuno lo difenderà. Nel caso di fuga egli diventerà un fuorilegge 

(¥arîd), ma se l’assassinio avviene al di fuori del clan immediatamente viene istituita la 

“vendetta”, che coinvolge tutti i membri del clan dell’assassino, che possono pagare con 

la loro stessa vita. Infatti, secondo l’antica legge del deserto, il sangue richiama il sangue, 

non viene riconosciuto alcun rimedio se non la vendetta. In questo senso, la 

responsabilità della vendetta deve essere assunta dal parente più vicino alla vittima. 

Questo tipo di legislazione beduina viene in parte assunta dalla Legge coranica: 

 

“Non è ammissibile che un credente uccida un altro credente, altro che per errore; e chi 

uccide un credente per errore, espierà liberando uno schiavo credente e consegnando il 

prezzo del sangue alla famiglia dell’ucciso, a meno che non glielo condonino. Se poi la 

vittima appartiene a una gente a voi ostile, ma è credente, l’uccisore libererà uno 



 7 

schiavo credente. Se invece l’ucciso appartiene a una gente che ha un patto con voi,
8 

l’uccisore dovrà pagare il prezzo del sangue alla famiglia dell’ucciso e liberare uno 

schiavo credente. Chi non ha i mezzi di fare questo digiunerà per due mesi consecutivi 

come penitenza impostagli da Dio; che Dio è sapiente e saggio. Ma chi uccide un 

credente di proposito, ne avrà in compenso l’Inferno, dove resterà eternamente, e Dio si 

adirerà con lui, lo maledirà e gli preparerà castigo immenso!” (Cor. 4,92-93). 

 

         Per un beduino non c’è disgrazia maggiore che il perdere l’affiliazione tribale. Un 

uomo senza legame tribale è praticamente senza aiuto e senza difesa e viene considerato 

come un fuorilegge. Questa affiliazione può essere ottenuta attraverso la condivisione del 

cibo di un membro del clan, oppure attraverso il succhiare poche gocce del suo sangue. 

Anticamente, quando uno schiavo veniva liberato, esso poteva diventare un “cliente” 

(mawla) del suo precedente padrone. Oppure, una persona straniera al clan poteva 

diventare un “protetto” (dakhîl). Questa usanza veniva estesa anche alla vita del clan, 

dove il clan più debole poteva ottenere la protezione di un clan o di una tribù più grande 

e più forte, fino al punto di diventarne completamente parte. Questa pratica tribale ha 

dato origine nella storia pre-islamica ed islamica, a casi di confederazioni di tribù arabe.  

         La pratica della “protezione” venne estesa anche all’ambito religioso, dove vi era la 

possibilità per uno straniero di essere accolto in un santuario per diventare un servitore 

del dio, o meglio un suo protetto. Questa pratica è stata assunta dall’Islâm per coloro che 

partecipano al pellegrinaggio alla Mecca, che vengono indicati come gli “ospiti di Allâh”; 

oppure per gli studenti appartenenti alla mosche della Mecca o ad altre grandi moschee 

con il titolo di “suoi vicini” (al singolare, muÞâwir).  

Questi aspetti della vita del clan e della tribù vengono a confluire in ciò che è lo spirito 

del clan, l’a¡abîyah, che richiede le virtù della lealtà incondizionata verso i membri del 

clan, e della fedeltà alle sue ragioni di essere, espresse nell’unità del clan come interesse 

supremo che viene anteposto allo stesso individualismo del beduino. Nella sua storia 

passata e recente l’Islâm ha fatto grande uso dello spirito del clan come base della società 

islamica. Anche militarmente parlando esso ha suddiviso le armate in unità basate sul 

sistema tribale, dividendo le colonne militari a seconda dei vari clans e tribù. I nuovi 

convertiti all’Islâm venivano poi trattati come “clienti” dei loro conquistatori. 

 

 

                                                 
8
 Nel Corano si sottolinea l’importanza di mantenere i patti, nel senso di rispettare la parola data: “O voi 

che credete, adempite ai patti…” (Cor. 5,1). 



 8 

Religiosità pre-islamica 

         La Mecca era un centro commerciale di grande importanza a cui sono legati vari 

culti religiosi pagani. Vi si trovavano dei culti locali o forestieri appartenenti alle varie 

tribù, le quali per propiziarsi un buon commercio offrivano immagini o feticci al tempio 

della Ka‘ba. Queste divinità sono menzionate nella Sura della stella: 

 

“Che ne pensate voi di al-Lât e di al-‘Uzzà e di Manât, il terzo idolo?Voi dunque avreste 

i maschi e Lui le femmine?” (Cor. 53,19-21)
9
. 

 

Ci troviamo qui di fronte a delle divinità del paganesimo popolare dei meccani a cui 

Maometto rimprovererà, nella sua polemica contro l’idolatria,  di aver dato loro il titolo 

di “figli” e di “figlie”, erigendoli ad un grado poco inferiore a quello di Allâh. Altre 

divinità sono legate a dei santuari nei dintorni della Mecca, come a al-Tâ’if, la valle 

chiamata Hurad e Qudayd. ulteriori divinità sono riportate nella Sura di Noè, in un 

contesto di forte polemica anti-idolatrica meccana: 

 

“E dicono: “Non abbandonate i vostri dei, non abbandonate Wadd e Suwâ‘ e YaÐût e 

Ya‘ûq e Nasr! (Cor. 71,23). 

 

Secondo Alessandro Bausani,
10

 queste divinità pre-islamiche  sud-arabiche sono 

trasferite al tempo di Noè per fini didattici, come a sottolineare l’opposizione del 

Patriarca alle credenze idolatriche del tempo. I loro nomi indicano anche il tipo di culto 

ad esse riferito, probabilmente di tipo misterico, legato alla fertilità e alla sensualità:  

 Wadd che significa “affetto o amore”, era una divinità lunare maschile legata alla 

tribù dei Banû Kalb con santuario a Dûmat al-ßandal.  

 Suwâ‘ era una divinità femminile con santuario nel sud dell’Arabia a Ru|ât 

vicino alla Mecca. Essa era legata alla tribù dei Banû Hudayl.  

 YaÐût che significa “egli scorre” era legato alla tribù yemenita dei Hamdân.  

 Nasr o “l’aquila” è una divinità che venne adorata ai tempi di Maometto nella 

regione dello Yemen. 

                                                 
9
Cfr. Pickthall M. M., The Meaning of the Glorious Qur’ân, Islamic Call Society, Jamahirya Arab Libyan 

Popular Socialist, Tripoli, 1970, p.700. Nella sua traduzione del Corano, Mu|ammad Marmaduke Pickthall 

introduce al versetto 53,19-21 una nota, dicendo che queste divinità arabe pre-islamiche appartenevano agli 

arabi pagani e che essi pretendevano che i loro idoli fossero figlie di Allâh, da qui l’indicazione di “Lui le 

femmine”.  
10

 Bausani A., op. cit. p. 691. 



 9 

Le offerte in queste pratiche cultuali erano più comunemente provenienti dal raccolto 

o dai sacrifici di animali, ma venivano portati ai santuari anche gioielli e oro. Non 

rare erano le opere pubbliche fatte in nome della divinità. Gli arabi pre-islamici 

riconoscevano in Allâh il Dio supremo, a cui facevano capo altri dei minori che 

assieme a lui venivano pregati come intercessori per i vari bisogni della popolazione. 

Nella Sura del ragno, si esalta la grandezza di Allâh e con una certa ironia, si 

sottolinea la contraddizione del culto pagano meccano nel dire che Allâh è il Dio più 

grande, per poi venerare gli dei minori: 

 

“E certo se tu domandi loro: “Chi ha creato i cieli e la terra, chi ha soggiogato 

nell’orbite loro il sole e la luna?” Ti risponderanno: “Dio!” E allora perché si 

avvolgono in menzogna idolatra? Iddio elargisce ampia la sua Provvidenza a chi 

vuole fra i Suoi servi, oppure glie la misura. E in verità Dio è di tutte le cose 

sapiente. E certo se tu domandi loro: “Chi ha fatto scendere l’acqua dal cielo 

suscitando di nuovo a vita la terra morta?” risponderanno: “Dio!” Dì: “Sia lode a 

Dio! Ma i più di essi nulla comprendono!” (Cor. 29,61-63). 

 

Nella Sura delle schiere, si parla delle divinità inferiori che vengono invocate 

assieme ad Allâh come intercessori. Vi è qui una forte polemica contro quelle 

pratiche religiose pagane che sostengono da una parte l’esistenza di una mediazione 

tra Allâh e le sue creature, con potere di intercessione, e dall’altra il fatto che Dio 

possegga dei figli. A queste credenze viene contrapposto invece il “Culto sincero” o 

il “Culto puro” da rendere ad Allâh:  

 

“Non spetta forse a Dio il Culto Puro? Quanto a coloro che si sono presi patroni 

altri che Lui dicendo “Li adoriamo soltanto perché essi ci avvicinano a Dio”, ebbene 

Dio giudicherà fra loro delle loro discordie. Ma Dio non guida chi è un ingrato 

mendace!” (Cor. 39,3). 

 

Lo stesso tema viene riportato dalla Sura di Giona: 

 

“Ed essi adorano in luogo di Dio esseri che non portan loro né giovamento né danno 

e dicono: “Questi sono i nostri intercessori presso Dio!” Rispondi: “Informerete 



 10 

dunque Dio di quel che Egli non sa nei cieli e sulla terra? Glorificato ed esaltato è il 

Signore, ben oltre i compagni che a lui date!” (Cor. 10,18). 

 

Nella Sura del ragno e in quella di Giona, si parla invece della pratica dei pagani di 

pregare Allâh in tempo di pericolo: 

 

“E quando salgono su una nave invocano Dio, con culto sincero, e quando li ha 

salvati riconducendoli a terra, ecco che tornano a dargli idoli e compagni”. (Cor. 

29,65). 

 

“Egli è colui che vi fa andare sulla terraferma e sul mare, e quando siete sulle navi, 

e quelle vi portano lieti con vento buono, ecco le coglie un uragano, e l’onde da tutte 

le parti l’assalgono e voi vi pensate già di essere avvolti; allora invocate Dio con 

fede sincera: “se ci salvi da questo disastro te ne saremo grati per sempre!” E 

quando li ha salvati, ecco che vanno tracotanti per la terra iniquamente. O uomini! 

La vostra tracotanza si volgerà contro voi stessi. Godrete per un po’ la vita della 

terra, poi a Noi tornerete e Noi vi informeremo di quel che facevate laggiù!” (Cor. 

10,22-23). 

 

ðanîfîya, la religione di Abramo 

         Anche se gli arabi e tra loro i meccani riconoscevano la grandezza e la 

superiorità di Allâh in rapporto agli altri dei, essi esprimevano sempre tale grandezza 

in un contesto di politeismo pagano. Allâh non era oggetto di un culto monoteistico, 

nonostante la già presente predicazione degli ebrei della diaspora e dei monaci 

cristiani nestoriani, che agli albori della predicazione di Maometto, intorno al 610 

C.E., vivevano eremiti nelle oasi dell’Arabia, incontrando i mercanti arabi e 

presentando loro l’unico Dio. Tuttavia, solo con Maometto, l’idea di un solo Dio 

entrò in modo dirompente nella mentalità e nell’ambito culturale arabo.  

        In termini retrospettivi il Corano assegna ad alcuni personaggi che vivevano 

prima dell’avvento dell’Islâm una religiosità pura, non idolatra. Tra essi emergeva la 

figura di Abramo, considerato anche dai giudei e dai cristiani, un giusto, un non 

idolatra. Egli era un |anîf, cioè uno che non apparteneva agli idolatri e che nella sua 

fede a un solo Dio contrastò il politeismo della sua generazione. Il culto da lui 

fondato l’|anîfîya, si riferisce allo stretto monoteismo, e coloro che seguivano questo 



 11 

culto al tempo di Maometto erano considerati anche loro |anîf in contrasto con il 

politeismo della maggioranza dei meccani e con il monoteismo corrotto dei giudei e 

dei cristiani. Maometto vedrà in Abramo, il puro, colui che viveva la vera fede, che 

pur non essendo vissuto all’epoca della Rivelazione coranica, aveva introdotto il vero 

culto legato al santuario della Ka‘ba alla Mecca. Così infatti recita la Sura della 

famiglia di ‘Imrân: 

 

“Abramo non era né ebreo, né cristiano: era un |anîf, dedito intieramente a Dio e 

non era idolatra”. (Cor. 3,67). 

 

Nella sua traduzione del Corano Alessandro Bausani ci dice che Abramo era dedito 

interamente a Dio, senza tradurre letteralmente la parola araba muslimân (musulmano 

o sottomesso), contenuta nel versetto del Corano. Marmaduke Pickthall invece 

sottolinea nella sua traduzione dello stesso versetto che Abramo fu un |anîf e un 

“sottomesso”, nel senso che praticava il Culto puro. Nella nota al versetto egli indica 

come debba essere interpretato il testo originale arabo: wa lâkin kâna |anîfân 

muslimân wa mâ kâna mina al-mušrikîna - Abramo era un |anîf e un musulmano, 

cioè un sottomesso ad Allâh. Ecco la traduzione di Pickthall:  

 

“Abramo non fu un giudeo, e neppure ancora un cristiano; ma egli fu un uomo giusto 

che si sottomise (ad Allâh), ed egli non fu tra gli idolatri”. (Cor. 3,67).  

 

A noi sembra che quest’ultima traduzione dia più ragione a come Maometto e i 

musulmani consideravano la figura di Abramo. Egli era un |anîf, un uomo puro, 

poiché praticava il “Culto puro”, come indicato in Cor. 39,3 e perciò era già un 

musulmano, perché totalmente sottomesso ad Allâh, anche se è vissuto prima 

dell’avvento dell’Islâm.   

 

La pratica del Ta|annuth 

         Il Ta|annuth è una devozione religiosa praticata al tempo di Maometto. Sulla 

sua origine pre-islamica non vi è unanimità tra gli storici dell’Islâm delle origini. 

Tuttavia abbiamo dei riferimenti sia nella Sîrat Rasûl Allâh di Ibn Is|âq che nella 

collezione di ðadît di al-Bukhârî. Altro riferimento importante è contenuto nel 



 12 

volume primo dell’ Ansab al-Ašraf di Baladhuri, dove viene presentato il rituale del 

Ta|annuth e vengono indicati esplicitamente coloro che lo praticavano.  

Ibn Is|âq ci dice: 

 

“Dunque, l’apostolo avrebbe pregato in solitudine sul monte Hirâ’ogni anno per un 

mese per praticare il Ta|annuth come fu l’usanza (della tribù) dei Quraysh al tempo 

del paganesimo. Il Ta|annuth è una devozione religiosa… Ogni anno durante quel 

mese l’apostolo avrebbe pregato in solitudine e dato del cibo ai poveri che venivano 

a lui. E quando egli completò il mese e ritornò dalla sua solitudine, sarebbe andato 

alla Ka‘ba, per girare intorno ad essa sette volte, o tante volte quanto sarebbe 

piaciuto ad Allâh, ancora prima di entrare nella sua casa; solo dopo egli sarebbe 

andato a casa sua fino all’anno in cui Allâh avrebbe inviato l’apostolo sul (monte) 

Hirâ’..., durante il mese di Ramaÿân in cui Allâh preparò per lui quello che Egli 

voleva secondo la sua grazia”. (Guillaume A., The life of Muhammad, pp. 105-106) 

 

Al-Bukhârî, ci da invece una versione diversa della stessa storia. 

 

“Dunque (Maometto) fu spinto a desiderare la solitudine e soggiornò da solo nella 

grotta di al-Hirâ’ e prima di ritornare alla sua famiglia, praticò per alcune notti il 

Ta|annuth, ed era solito preparare delle scorte di viveri per questo (soggiorno). Poi 

sarebbe ritornato da Khadija per approvvigionarsi per un secondo periodo di 

soggiorno. Così le cose procedettero fino a quando la Verità discese su di lui, 

quando fu nella grotta di al-Hirâ’ ”. (Cfr. Peters F. E., Muhammad and the Origins 

of Islam, p.129). 

 

         Da questi due testi risulta chiara la posizione dei due autori. Essi considerano la 

pratica del Ta|annuth una devozione religiosa pre-islamica praticata al tempo di 

Maometto dalla tribù a cui lui apparteneva, i Quraysh. In più si dice che la devozione 

consisteva nel praticare delle opere di carità, quali il provvedere il cibo per i poveri. 

Questa pratica era già parte della religiosità di prima dell’avvento dell’Islâm, secondo 

quelle regole di ospitalità delle popolazioni beduine di cui abbiamo accennato prima. 

L’ospitalità prevedeva anche l’aiuto dei più poveri, il provvedere a chi aveva 

bisogno, in riferimento alla provvidenza operata da Allâh, il benevolente e il 

misericordioso. Rifiutare questa pratica di carità voleva dire offendere Allâh stesso, 



 13 

che provvede per l’umanità. In questo senso lo stesso Corano nella Sura del mattino, 

sottolinea la condizione di bisognoso e di povero in cui il Profeta è stato trovato da 

Allâh: 

 

“Nel nome di Dio clemente e misericordioso!...e ti dirà Dio e ne sarai contento. Non 

t’ha trovato orfano e ti ha dato riparo? Non t’ha trovato errante e t’ha dato la via? 

Non t’ha trovato povero e t’ha dato dovizia di beni? Dunque l’orfano non 

maltrattarlo, dunque il mendicante, non scacciarlo. Ma piuttosto racconta a tutti 

quanto è buono il Signore!” (Cor. 93,5-11). 

 

         Interessante dei testi di Ibn Ishâq e di al-Bukhârî, è l’accenno alla 

circombulazione della Ka‘ba, come un momento importante della devozione ad 

Allâh, e parte stessa del rito del Ta|annuth, quasi a voler significare un atto di 

purificazione, prima di tornare a casa e congiungersi con i famigliari, o come nel caso 

di Maometto, con la moglie Khadija. Questa interpretazione non trova riscontro 

storico, ma poiché e ripetuta in entrambi i testi lascia pensare che coloro che 

dovevano praticare il Ta|annuth e la circombulazione dovevano mantenersi puri fino 

alla conclusione del rito.  

Altri due testi, questa volta presi dall’Ansab al-Ašraf (Vol. 1, pp. 84. 105), 

sottolineano l’aspetto della purificazione, con in più l’indicazione che ‘Abd al-

Mu¥¥alib, nonno paterno di Maometto, sarebbe stato l’iniziatore del rito del 

Ta|annuth, un uomo che rimase afflitto dall’iniquità dei meccani, probabilmente 

induriti dal loro individualismo e dal loro egoismo. Importante è l’indicazione che la 

pratica religiosa del Ta|annuth era già consuetudine di alcuni membri della tribù 

Quraysh: 

 

“Egli fu il primo che praticò il Ta|annuth al monte Hirâ’... Quando la luna del 

(mese) di Ramaÿân apparve egli era solito ascendere al (monte) Hirâ’ e non 

andarsene fino alla fine del mese e fino ad aver sfamato i poveri. Egli fu afflitto 

dall’iniquità e dal male della gente della Mecca e avrebbe praticato varie volte la 

circombulazione della Ka‘ba.” 

 

“Quando il mese di Ramaÿân fu iniziato, i membri della (tribù) dei Quraysh - coloro 

che praticavano il Ta|annuth – erano soliti partire per il (monte) Hirâ’ e rimanere là 



 14 

per un mese, sfamando i poveri che li cercavano. Quando essi videro la nuova luna 

di Šawwal, scesero (dal monte) e non entrarono nelle loro case fino a quando non 

avessero praticato la circombulazione della Ka‘ba per una settimana. Il Profeta era 

solito praticare lo stesso (rito), (che è questa usanza)”. 

 

         Concludendo, possiamo affermare che il Ta|annuth veniva praticato da alcuni 

membri della tribù Quraysh e da Maometto, prima ancora della discesa della 

Rivelazione coranica. Come conseguenza questa pratica religiosa è da considerarsi un 

rito pre-islamico legato al monte Hirâ’, luogo dove, secondo al-Bukhârî, il Profeta  

ricevette la “Verità”, cioè la Rivelazione coranica stessa, e legato a sua volta alla 

circombulazione della Ka‘ba. Il rito è stato assunto dall’Islâm, ma la sua origine e 

come esso giunse fino al tempo di Maometto, sono questioni ancora irrisolte.  

Ciò che è certo è il fatto che il Profeta fu immerso nell’humus religioso pre-islamico 

della Mecca, praticandone anche la ritualità. Tuttavia, ad un certo punto, suscitato 

dallo Spirito di Allâh, Maometto propose una visione diversa del divino, quella 

contenuta nella prima parte della professione di fede dell’Islâm: “Lâ ila Illa Allâh” 

(Non ci sono dei ma Allâh). Questa visione monoteistica non era di certo un fatto 

nuovo a quel tempo. Infatti, già da tempo l’Arabia era stata visitata dai predicatori 

ebrei e dai monaci cristiani nestoriani, che fermandosi nelle oasi di passaggio delle 

carovane e vivendo da eremiti, predicavano la fede nell’unico Dio ai mercanti di 

passaggio e ai carovanieri. Tale predicazione avveniva probabilmente anche nella 

città della Mecca, convivendo con il culto pagano e idolatra della sua popolazione. 

  

  

 

    

 

  

 

 

 

  

 

     



 15 

 

              


