Profilo della comunita cristiana copta

Il testo & una rivisitazione del paragrafo: Copti, di Joseph Longton, Figli di Abramo. Profili delle comunita ebraiche,
cristiane e musulmane, Libreria Editrice Vaticana, Citta del Vaticano 1992, pp. 82-86.
Dr. p. Paolo Nicelli, P.I.M.E., Dottore della Biblioteca Ambrosiana.

Denominazione

Dall’arabo gibt, variazione del greco aigyptos, (egiziano), i Copti sono i fedeli cristiani ortodossi di rito orientale che si
differenziano dai Greci ortodossi del patriarcato di Iskandaria (Alessandria). | Copti ortodossi si differenziano anche dai
Copti cattolici e dai Copti protestanti, che si sono staccati dalla Chiesa copta a partire dal XVIII d.C.. | Copti sono
stimati intorno ai 7,5 milioni in Egitto, ai quali si devono aggiungere alcune decine di migliaia di fedeli sparsi in tutto il
mondo.

La storia: da I al 111 secolo d.C.

Dopo la dinastia dei Tolomei, I’Egitto subi una forte ellenizzazione. Nel I secolo d.C., presso Alessandria, si instauro
una colonia giudaica di notevole importanza, che intorno al 1l/l1l secolo d.C. diede origine a una scuola esegetica e
teologica dedita allo studio della Sacra Scrittura e allo studio della filosofia platonica, neoplatonica e aristotelica. Tale
scuola, grazie ad autori quali, Filone alessandrino, si poneva il compito di costruire dei ponti culturali tra il pensiero
ellenistico e quello giudaico.

La sede patriarcale di Alessandria

Ben presto L’Egitto venne influenzato anche della presenza cristiana, soprattutto attorno alla sede patriarcale di
Alessandria, il cui titolare ottenne il titolo di Papa, facendo risalire la sua successione apostolica all’evangelista Marco.
Comincio cosi per I’Egitto un periodo di fioritura culturale, teologica e filosofica importante, che fu di fondamento allo
sviluppo della dottrina cristiana e delle feconde relazioni con il mondo giudaico.

1V secolo d.C.

| padri del deserto: Antonio, Paolo di Tebe, Macario e Pacomio, fondarono il monachesimo cristiano. Non conoscendo
il greco, essi utilizzarono la lingua copta, derivante dall’egiziano antico, sia per la liturgia e la predicazione, che per
contrastare le sette gnostiche che, con il crescere del Cristianesimo in Egitto e nel Nord Africa, diventarono sempre piu
insidiose nei confronti della dottrina cristiana ortodossa.

La crisi ariana

Nel 320 d. C., il prete Ario contestd 'uguaglianza del Figlio con Il Padre, introducendo cosi la crisi ariana.
L’Arianesimo fu un importante movimento eretico, che si sviluppo in Oriente nel corso del 1V secolo d.C. coinvolse
I'Occidente, protraendosi qui, a causa delle invasioni dei barbari, fino a tutto il VI secolo d.C. e oltre, con alterne
vicende. L’eresia trae il nome da Ario, prete di Alessandria d'Egitto, che intorno al 320 d. C. diffuse una dottrina
trinitaria, secondo la quale Cristo non sarebbe Figlio di Dio in senso proprio - come voleva la tradizione - ma soltanto la
piu eccellente delle sue creature, definita Figlio solo in senso accomodato, diversa dal Padre per natura e radicalmente a
lui inferiore per autorita e dignitd. Subito combattuta, questa dottrina fu condannata nel concilio di Nicea del 325d. C. e
Ario fu inviato in esilio. Il radicalismo di certe affermazioni antiariane del concilio, coniugandosi con motivazioni di
carattere politico o anche soltanto personale, favori una reazione antinicena, di cui si giovarono, morto Ario nel 336 d.
C., i suoi seguaci, attestati ormai dottrinalmente su una linea molto piu cauta rispetto all'insegnamento del maestro.
Dopo un complicato succedersi di vicende politiche e di polemiche teologiche, I'imperatore Costanzo Il impose una
soluzione moderata del contrasto dottrinale, fondata sull'affermazione che Cristo € simile al Padre secondo le Scritture
(Concilio di Rimini del 359 d. C. e di Costantinopoli del 360 d. C.). Pur non specificamente ariana, questa proposizione

1



fu allora sentita come tale e a essa si sarebbero in seguito costantemente richiamati gli ariani di ogni osservanza. Dopo il
360 d.C., I’Arianesimo perdette rapidamente vitalita in Occidente, dove resto vivace solo in qualche citta dell'lllirico.
Fu piu vitale in Oriente, in forma sia temperata sia radicale (anomei, capeggiati da Eunomio), dando origine, in questa
seconda forma, a una vera e propria Chiesa separata da quella ufficiale. Solo con il Concilio di Costantinopoli del 381 d.
C. I*‘Arianesimo fu praticamente debellato in Oriente, dove comunque continuarono a sussistere piccole comunita
ariane, in alcune delle quali la coerenza dottrinale giunse fino a far modificare la prassi battesimale: una sola
immersione in nome della morte del Signore, in luogo di tre con formula trinitaria
(http://www.treccani.it/enciclopedia/arianesimo/)

Dal 328 al 566 d.C.
328/373 d.C., St. Atanasio, il patriarca d’ Alessandria, si schierd contro Ario, attaccando le tesi ariane.

Nel 451 d.C., le posizioni del Concilio di Calcedonia sulle due nature di Cristo vennero fortemente opposte dai cristiani
egiziani, legati alla formula di Cirillo d’Alessandria: «Una sola natura del Verbo incarnato». Il potere bizzantino cerco
di porre rimedio alla controversia, ma non ci riusci in maniera definitiva.

538 d.C., vi fu l’instaurazione di una gerarchia egiziana monofisita, che privilegio il copto (dialetto saidico),
perseguitata dal potere. La gerarchia ufficiale, detta melchita di lingua greca — in quanto sostenitrice del potere — pur
essendo minoritaria, prolungod 1’esistenza del patriarcato greco ortodosso d’Alessandria, accanto al nuovo patriarcato
copto.

Il Monofisismo in generale descrive le varie dottrine teologiche che negano la duplice natura, divina e umana,
del Cristo. Si ebbero numerose varieta di monofisismi, che si distinguevano essenzialmente in base al significato
teologico dato alla parola ¢p¥o1g (natura): i veri monofisiti, dandole il valore di ovola (essenza), risolvevano il problema
del rapporto tra natura umana e natura divina in Cristo confondendo 1’una e 1’altra nel modo piu completo, come i
seguaci di Eutiche, che oscillavano tra la posizione di coloro per i quali I'umanita di Cristo era assorbita dalla sua
divinita e quella per cui umanita e divinita di Cristo si integravano complementarmente a formare una sola persona e
una sola natura; un terzo gruppo considerava la natura del Cristo come risultante dall’unione di umanita e divinita, un
composto teandrico, non piu uomo e non piu Dio, ma una natura sola, unica nella sua realta e nelle sue proprieta.
Profondamente differenti dai seguaci di Eutiche erano quei monofisiti in cui la divergenza dottrinale dalla tesi ortodossa
non era tanto nell’effettivo contenuto della dottrina teologica, quanto nell’espressione verbale con la quale essa si
manifestava (monofisiti verbali). Connessa al monofisismo era I’opinione dei cosiddetti agnoeti per i quali, se Cristo fu
in tutto vero uomo e conobbe i bisogni e le debolezze umane, fu di conseguenza soggetto anche all’ignoranza su molte
cose. | monofisiti costituirono, pur nella diversita dei loro atteggiamenti, una delle pit importanti correnti teologiche del
V, VI secolo d.C., che con le sue accanite controversie, a cui spesso non fu estraneo il potere politico, molto peso sulla
storia religiosa e civile dell’Impero romano d’Oriente e poi di Bisanzio. Ancora oggi professano il monofisismo tre
grandi Chiese risalenti al VI secolo d.C., quella egiziana o copta, la Chiesa siriaca giacobita e 1’armena.
(http://www.treccani.it/enciclopedia/monofisismo/)

566 d.C., si verificarono delle divisioni e la conseguente anarchia nella Chiesa copta, superate poi con 1’ausilio della
Chiesa monofisita sira (giacobita).

Nel VI secolo, la Nubia si converti al Cristianesimo, grazie all’attivita missionaria dei missionari copti e greci.
Dal 616 al 1021 d.C.
Nel 616 d.C., un sinodo tenutosi ad Alessandria defini la comunione di fede tra le Chiese monofisite copta e sira.

619/628 d.C., I Persiani invasero 1’Egitto, provocando la reazione dei Bizzantini, i quali riconquistarono la regione
dando inizio a nuove persecuzioni nei confronti della Chiesa copta.

639/642 d.C., gli Arabi conquistarono 1’Egitto, senza opposizione armata. Le persecuzioni bizzantine, unite alla forte
pressione fiscale imperiale, favorirono la conquista islamica della regione. Infatti, i musulmani vennero accolti come dei

2


http://www.treccani.it/enciclopedia/arianesimo/
http://www.treccani.it/enciclopedia/monofisismo/

liberatori. Tuttavia, la Chiesa copta venne fortemente tassata anche dai musulmani, creando malcontento e ribellione. Il
patriarca greco d’Alessandria perse ogni potere religioso e politico sulla Chiesa copta.

725/830 d.C., scoppiarono le rivolte dei Copti contro le esazioni fiscali arabe. La repressione musulmana fu fortissima,
anche attraverso la conversione forzata all’Islam.

996/1021 d.C., il Califfo al-Hagim (Al-Hakim bi-amri 1lah — Il governatore per decreto di Dio) comincid una massiccia
persecuzione dei Copti. Egli tentd con ogni mezzo di trascinare alla propria fede sia i cristiani che gli ebrei, suscitando
in loro una crescente avversione. Seguendo uno stile di vita tutt'altro che incline al lusso e all'ostentazione, al-Haqim
aveva una discreta propensione allo studio delle scienze naturali e un’indole generosa. Tuttavia, egli comincio ad
affliggere cristiani ed ebrei con alcune confische delle proprieta religiose e dei luoghi di culto. Nella logica di tali
dispotici e intolleranti interventi di al-Haqim, s'iscrive la distruzione nel 1009 d.C. della chiesa del Santo Sepolcro
a Gerusalemme; avvenimento questo, parte delle cause ufficiali per cui s'invochera - ma solo 80 anni piu tardi - la prima
crociata. Le misure contro i musulmani furono non meno gravose e bizzarre e colpirono tanto i sunniti quanto gli sciiti.
(http://it.wikipedia.org/wiki/Al-Hakim)

XI-XVII secolo d.C.

La sede del Patriarcato copto venne trasferita da Alessandria al Cairo. In questo periodo, I’Islam divenne la religione
maggioritaria in Egitto e la lingua araba sostitui il copto, lo slavo nella liturgia (dove il dialetto bohairico si sostitui al
dialetto saidico).

XI/XI11 secolo d.C., la riconquista cristiana dei luoghi sacri in Terra Santa, diede origine al periodo delle Crociate.
L’Anticrociata intrapresa dai campioni dell’Islam quali: Nur al-Din Zangi (Nir al-Din Abu al-Qasim Mahmid ibn
‘Imad al-Din Zangi — la luce della fede) e Salah al-Din al-Ayyibi (Salah al-Din Yasuf b. Ayyiib b. Shadi b. Marwan —
La purezza della fede), provocarono 1’ostilita da parte dei musulmani verso le minoranze cristiane e quindi anche verso i
Copti, con esclusione di questi dai posti ufficiali del potere.

X1V secolo d.C., la Nubia venne islamizzata. Nel 1517 d.C., il patriarcato Greco ortodosso d’Alessandria si rifugio a
Costantinopoli.

XVI-XVII secdolo d.C., | papi copti presero contatto con la Chiesa cattolica. Nello stesso anno il Copto cesso di essere
la lingua vernacolare. Grazie all’attivita dei missionari cattolici (latini), venne fondata una piccola comunita di Copti
cattolici, in comunione con Roma.

1742-1959 d.C.

1742 d.C: ultima menzione dell’esistenza dei cristiani in Nubia.

XVII/XIX secolo d.C., i missionari protestanti di diverse provenienze fondarono la Chiesa Copta protestante.
1811 d.C., il patriarca greco ortodosso ritorno in Egitto.

1824 d.C., vi fu I’istituzione del patriarcato Copto cattolico.

Attualmente, i Copti costituiscono la minoranza cristiana pit consistente del mondo arabo, soprattutto per i contatti con
la diaspora presente in quasi tutto il mondo. Purtroppo, per diversi motivi, quali, I’esodo dei cristiani dall’Egitto, i
matrimoni misti tra donne cristiane e uomini musulmani, la stessa conversione alla religione islamica, i Copti egiziani
stanno sensibilmente diminuendo. In Egitto, la Chiesa copta é fondata su basi nazionali ed ¢ impegnata a mantenere la
propria integrita e identita nei confronti dell’Islam. In Africa, i Copti hanno avuto un’interessante attivita missionaria in
Nubia, poi islamizzata. In piu, fondarono una comunita copta in Sud Africa. Si possono trovare altre comunita in Sudan,
in Libia, in Israele, in Libano, nei Paesi del Golfo, in Europa occidentale, negli Stati Uniti, in Canada e in Australia.


http://it.wikipedia.org/wiki/Al-Hakim

La lingua, i testi sacri, la teologia e la liturgia

| Copti leggono le Sacre Scritture in arabo, ma sono molti i codici (manoscritti) che riportano testi sacri e liturgici in
copto.

La cristologia della Chiesa copta si fonda su posizioni di tipo monofisita (due persone, ma una sola natura in Cristo).
Con i Cattolici e i Protestanti, i Copti hanno recepito il Simbolo di Nicea.

In un primo tempo, i cristiani d’Egitto celebravano la liturgia in greco, poi passarono al copto durante la rivolta
nazionalista che vide la creazione di una Chiesa indipendente a Bisanzio. Nel X secolo d.C., I’arabo sostitui il copto,
che venne e viene tutt’ora conservato in alcune parti della celebrazione eucaristica. La liturgia copta, molto antica, € di
origine alessandrina. Nella celebrazione eucaristica i Copti utilizzano il pane fermentato e comunicano sotto le due
specie.

L’anno liturgico ¢ suddiviso in cinque periodi di digiuno.
I vescovi sono scelti tra i monaci e il patriarca viene assistito da un Sinodo.
Le affinita

La Chiesa copta fa parte del Consiglio Ecumenico delle Chiese (CEC) dal 1948. Ha partecipato alla riunione delle
Chiese precalcedonensi ad Adis Abeba, su convocazione dell’imperatore d’Etiopia Hailé Selassié (Hailaselasse I). Ha
sottoscritto nel 1990, presso Chambésy-Ginevra assieme alle altre Chiese precalcedonensi, un accordo con la Chiesa
ortodossa che dichiara la piena unita di fede. Attualmente, la Chiesa copta mantiene buone relazioni con le Chiese
cattolica e Anglicana.

Come accennato, esiste un ramo cattolico della Chiesa copta, effettivo dal 1895. Esiste anche un ramo protestante della
Chiesa copta, di cui quello evangelico di tendenza presbiteriana € il pit importante.

I Copti si considerano gli autentici discendenti degli Egiziani.
La Chiesa d’Etiopia

Intorno al 356 d.C., il vescovo Fumenzio contribui alla conversione dell’Etiopia. Dopo un’iniziale resistenza della
popolazione locale, nel VI secolo d.C. la missione cristiana ottenne successo, grazie anche all’arrivo dei «Nove santi»,
monaci monofisiti che fuggivano dalle persecuzioni.

A partire dal 640 d.C., la Chiesa d’Etiopia venne legata a quella copta egiziana; unione che duro fino al 1948. Nel XVII
secolo d.C., si verificd un avvicinamento alla Chiesa cattolica, grazie alla figura del Negus Susenyos. Tale relazione con
i cattolici duro fino al 1632 d.C.

Il Negus e imperatore Hailé Selassié (Hailaselasse 1), che governo dal 1930 al 1936 e dal 1941 al 1974, promosse la
riorganizzazione della Chiesa etiopica, promuovendo nuove relazioni con la Chiesa copta egiziana. La Chiesa d’Etiopia
divenne Chiesa di stato Tawahedo, definendosi non pit copta, ma ortodossa Tawahedo (Tawahedo & un termine in
lingua Ge’ez, che secondo la dottrina monofisita vuol dire: «L’essere che si ¢ fatto unoy).

Nel 1959, venne eletto il primo patriarca, I’Abuna Basilios. Gli succedette nel 1971 1’Abuna Tewophilos, il quale venne
ucciso dalla giunta militare marxista. Suoi successori furono: 1’Abuna Tecle Maymanot, I’ Abuna Merkorios e 1’ Abuna
Paulos. | primi due non vennero riconosciuti dal Sinodo della Chiesa copta.

La Chiesa di stato Tawahedo ha assunto alcuni aspetti della prassi religiosa ebraica, quali: la circoncisione, la festivita
del sabato, il cibo Kasher, I’Arca dell’alleanza, che secondo la tradizione etiopica risiede ad Axum.
(http://it.wikipedia.org/wiki/Chiesa_ortodossa_copta)



http://it.wikipedia.org/wiki/Chiesa_ortodossa_copta




