Profilo della comunita cristiana
copta

Il testo e una rivisitazione del paragrafo: Copti, di Joseph Longton, Figli
di Abramo. Profili delle comunita ebraiche, cristiane e musulmane,
Libreria Editrice Vaticana, Citta del Vaticano 1992, pp. 82-86.

Dr. p. Paolo Nicelli, P.I.M.E.
(Dottore della Biblioteca Ambrosiana)






Denominazione

Dall’arabo gibt, variazione del greco aigyptos, (egiziano), i Copti sono i fedeli
cristiani ortodossi di rito orientale che si differenziano dai Greci ortodossi del
patriarcato di Iskandaria (Alessandria). | Copti ortodossi si differenziano anche
dai Copti cattolici e dai Copti protestanti, che si sono staccati dalla Chiesa
copta a partire dal XVIII secolo d.C.. | Copti sono stimati intorno ai 7,5 milioni
in Egitto, ai quali si devono aggiungere alcune decine di migliaia di fedeli
sparsi in tutto il mondo.



Cattedrale di Nostra Signora (Cairo-Egitto)



La storia
dal | al lll secolo d.C.

Dopo la dinastia dei Tolomei, I'Egitto subi una forte ellenizzazione. Nel | secolo
d.C., presso Alessandria, si instaur0 una colonia giudaica di notevole
importanza, che intorno al IlI/lll secolo d.C. diede origine a una scuola
esegetica e teologica dedita allo studio della Sacra Scrittura e allo studio della
filosofia platonica, neoplatonica e aristotelica. Tale scuola, grazie ad autori
qguali, Filone alessandrino, si poneva il compito di costruire dei ponti culturali
tra il pensiero ellenistico e quello giudaico.



Chiesa di San Giorgio (Cairo-Egitto)



La sede patriarcale di Alessandria

Ben presto LEgitto venne influenzato anche della presenza cristiana,
soprattutto attorno alla sede patriarcale di Alessandria, il cui titolare ottenne il
titolo di Papa, facendo risalire la sua successione apostolica all’evangelista
Marco. Comincio cosi per |I'Egitto un periodo di fioritura culturale, teologica e
filosofica importante, che fu di fondamento allo sviluppo della dottrina
cristiana e delle feconde relazioni con il mondo giudaico.

IV Secolo d. C.

| padri del deserto: Antonio, Paolo di Tebe, Macario e Pacomio, fondarono il
monachesimo cristiano. Non conoscendo il greco, essi utilizzarono la lingua
copta, derivante dall’egiziano antico, sia per la liturgia e |la predicazione, che
per contrastare le sette gnostiche che, con il crescere del Cristianesimo in
Egitto e nel Nord Africa, diventarono sempre piu insidiose nei confronti della
dottrina cristiana ortodossa.



Cattedrale di San Marco (Cairo-Egitto)



La crisi ariana

Nel 320 d. C,, il prete Ario contesto l'uguaglianza del Figlio con Il Padre, introducendo cosi la crisi ariana:

LArianesimo fu un importante movimento eretico, che si sviluppo in Oriente nel corso del IV e coinvolse
I'Occidente, protraendosi qui, a causa delle invasioni dei barbari, fino a tutto il VI secolo e oltre, con
alterne vicende. Leresia trae il nome da Ario, prete di Alessandria d'Egitto, che intorno al 320 d. C. diffuse
una dottrina trinitaria, secondo la quale Cristo non sarebbe Figlio di Dio in senso proprio - come voleva la
tradizione - ma soltanto la piu eccellente delle sue creature, definita Figlio solo in senso accomodato,
diversa dal Padre per natura e radicalmente a lui inferiore per autorita e dignita. Subito combattuta,
guesta dottrina fu condannata nel concilio di Nicea del 325 d. C. e Ario fu inviato in esilio.

Il radicalismo di certe affermazioni antiariane del concilio, coniugandosi con motivazioni di carattere
politico o anche soltanto personale, favori una reazione antinicena, di cui si giovarono, morto Ario nel 336
d. C., i suoi seguaci, attestati ormai dottrinalmente su una linea molto piu cauta rispetto all'insegnamento
del maestro. Dopo un complicato succedersi di vicende politiche e di polemiche teologiche, I'imperatore
Costanzo |l impose una soluzione moderata del contrasto dottrinale, fondata sull'affermazione che Cristo e
simile al Padre secondo le Scritture (Concilio di Rimini del 359 d. C. e di Costantinopoli del 360 d. C.). Pur
non specificamente ariana, questa proposizione fu allora sentita come tale e a essa si sarebbero in seguito
costantemente richiamati gli ariani di ogni osservanza.

Dopo il 360 d. C., I'Arianesimo perdette rapidamente vitalita in Occidente, dove resto vivace solo in
qualche citta dell'lllirico. Fu piu vitale in Oriente, in forma sia temperata sia radicale (anomei, capeggiati da
Eunomio), dando origine, in questa seconda forma, a una vera e propria Chiesa separata da quella
ufficiale. Solo con il Concilio di Costantinopoli del 381 d. C. I’Arianesimo fu praticamente debellato in
Oriente, dove comunque continuarono a sussistere piccole comunita ariane, in alcune delle quali la
coerenza dottrinale giunse fino a far modificare la prassi battesimale: una sola immersione in nome della
morte del Signore, in luogo di tre con formula trinitaria (http://www.treccani.it/enciclopedia/arianesimo/)



http://www.treccani.it/enciclopedia/arianesimo/
http://www.treccani.it/enciclopedia/arianesimo/
http://www.treccani.it/enciclopedia/arianesimo/
http://www.treccani.it/enciclopedia/arianesimo/
http://www.treccani.it/enciclopedia/arianesimo/
http://www.treccani.it/enciclopedia/arianesimo/
http://www.treccani.it/enciclopedia/arianesimo/
http://www.treccani.it/enciclopedia/arianesimo/

Monastero di Sant’Antonio (Deserto egiziano)



Dal 328 al 566 d.C.

328/373 d.C., St. Atanasio, il patriarca d’Alessandria, si schiero contro Ario, attaccando le tesi ariane.

Nel 451 d.C., le posizioni del Concilio di Calcedonia sulle due nature di Cristo vennero fortemente opposte dai
cristiani egiziani, legati alla formula di Cirillo d’Alessandria: «Una sola natura del Verbo incarnato». Il potere
bizzantino cerco di porre rimedio alla controversia, ma non ci riusci in maniera definitiva.

538 d. C,, vi fu l'instaurazione di una gerarchia egiziana monofisita, che privilegio il copto (dialetto saidico),
perseguitata dal potere. La gerarchia ufficiale, detta melchita di lingua greca — in quanto sostenitrice del potere —
pur essendo minoritaria, prolungo l'esistenza del patriarcato greco ortodosso d’Alessandria, accanto al nuovo
patriarcato copto.

Il Monofisismo in generale descrive le varie dottrine teologiche che negano la duplice natura, divina e umana,
del Cristo. Si ebbero numerose varieta di monofisismi, che si distinguevano essenzialmente in base al significato
teologico dato alla parola @uoLg (natura): i veri monofisiti, dandole il valore di ovuola (essenza), risolvevano il
problema del rapporto tra natura umana e natura divina in Cristo confondendo I'una e l'altra nel modo piu
completo, come i seguaci di Eutiche, che oscillavano tra la posizione di coloro per i quali I'umanita di Cristo era
assorbita dalla sua divinita e quella per cui umanita e divinita di Cristo si integravano complementarmente a
formare una sola persona e una sola natura; un terzo gruppo considerava la natura del Cristo come risultante
dall’'unione di umanita e divinita, un composto teandrico, non piu uomo e non piu Dio, ma una natura sola, unica
nella sua realta e nelle sue proprieta. Profondamente differenti dai seguaci di Eutiche erano quei monofisiti in cui
la divergenza dottrinale dalla tesi ortodossa non era tanto nell’effettivo contenuto della dottrina teologica, quanto
nell'espressione verbale con la quale essa si manifestava (monofisiti verbali). Connessa al monofisismo era
I'opinione dei cosiddetti agnoeti per i quali, se Cristo fu in tutto vero uomo e conobbe i bisogni e le debolezze
umane, fu di conseguenza soggetto anche all’ignoranza su molte cose. | monofisiti costituirono, pur nella diversita
dei loro atteggiamenti, una delle piu importanti correnti teologiche del V, VI secolo d.C., che con le sue accanite
controversie, a cui spesso non fu estraneo il potere politico, molto peso sulla storia religiosa e civile dell'Impero
romano d’Oriente e poi di Bisanzio. Ancora oggi professano il monofisismo tre grandi Chiese risalenti al VI secolo:
quella egiziana o copta, la Chiesa siriaca giacobita e I'armena. (http://www.treccani.it/enciclopedia/monofisismo/)

566 d.C., si verificarono delle divisioni e la conseguente anarchia nella Chiesa copta, superate poi con l'ausilio della
Chiesa monofisita sira (giacobita).

Nel VI secolo, la Nubia si converti al Cristianesimo, grazie all’attivita missionaria dei missionari copti e greci.



http://www.treccani.it/enciclopedia/monofisismo/
http://www.treccani.it/enciclopedia/monofisismo/
http://www.treccani.it/enciclopedia/monofisismo/
http://www.treccani.it/enciclopedia/monofisismo/
http://www.treccani.it/enciclopedia/monofisismo/
http://www.treccani.it/enciclopedia/monofisismo/
http://www.treccani.it/enciclopedia/monofisismo/
http://www.treccani.it/enciclopedia/monofisismo/

Monastero di Sant’Antonio (Deserto egiziano)



Dal 616 al 1021 d.C.

Nel 616 d.C., un sinodo tenutosi ad Alessandria defini la comunione di fede tra le Chiese monofisite copta
e sira.

619/628 d.C., | Persiani invasero I'Egitto, provocando la reazione dei Bizzantini, i quali riconquistarono la
regione dando inizio a nuove persecuzioni nei confronti della Chiesa copta.

639/642 d. C., gli Arabi conquistarono I'Egitto, senza opposizione armata. Le persecuzioni bizzantine, unite
alla forte pressione fiscale imperiale, favorirono la conquista islamica della regione. Infatti, i musulmani
vennero accolti come dei liberatori. Tuttavia, la Chiesa copta venne fortemente tassata anche dai
musulmani, creando malcontento e ribellione. |l patriarca greco d’Alessandria perse ogni potere religioso e
politico sulla Chiesa copta.

725/830 d.C., scoppiarono le rivolte dei Copti contro le esazioni fiscali arabe. La repressione musulmana fu
fortissima, anche attraverso la conversione forzata all’lslam.

996/1021 d.C,, il Califfo al-Hagim ( - Al-Hakim bi-amri llah — Il governatore per decreto di Dio)
comincio una massiccia persecuzione dei Copti. Egli tentd con ogni mezzo di trascinare alla propria fede sia
i cristiani che gli ebrei, suscitando in loro una crescente avversione. Seguendo uno stile di vita tutt'altro
che incline al lusso e all'ostentazione, al-Hagim aveva una discreta propensione allo studio delle scienze
naturali e un’indole generosa. Tuttavia, egli comincio ad affliggere cristiani ed ebrei con alcune confische
delle proprieta religiose e dei luoghi di culto. Nella logica di tali dispotici e intolleranti interventi di al-
Hagim, s'iscrive la distruzione nel 1009 d.C. della chiesa del Santo Sepolcro a Gerusalemme; avvenimento
guesto, parte delle cause ufficiali per cui s'invochera - ma solo 80 anni piu tardi - la prima crociata. Le

misure contro i musulmani furono non meno gravose e bizzarre e colpirono tanto i sunniti quanto gli sciiti.
(http://it.wikipedia.org/wiki/Al-Hakim)



http://it.wikipedia.org/wiki/Al-Hakim
http://it.wikipedia.org/wiki/Al-Hakim
http://it.wikipedia.org/wiki/Al-Hakim
http://it.wikipedia.org/wiki/Al-Hakim
http://it.wikipedia.org/wiki/Al-Hakim
http://it.wikipedia.org/wiki/Al-Hakim
http://it.wikipedia.org/wiki/Al-Hakim
http://it.wikipedia.org/wiki/Al-Hakim
http://it.wikipedia.org/wiki/Al-Hakim
http://it.wikipedia.org/wiki/Al-Hakim
http://it.wikipedia.org/wiki/Al-Hakim
http://it.wikipedia.org/wiki/Al-Hakim

Il vescovo Pacomius annuncia l’elezione

del nuovo papa copto



XI-XVII secolo d.C.

La sede del Patriarcato copto venne trasferita da Alessandria al Cairo. In questo
periodo, l'lslam divenne la religione maggioritaria in Egitto e la lingua araba
sostitui il copto, lo slavo nella liturgia (dove il dialetto bohairico si sostitui al
dialetto saidico).

XIl/X1ll secolo d. C., la riconquista cristiana dei luoghi sacri in Terra Santa, diede
origine al periodo delle Crociate. UAnticrociata intrapresa dai campioni dell’lslam
quali: Nur al-Din Zang ( - Nur al-Din Abu al-Qasim Mahmud ibn ‘Imad al-
Din Zangi — la luce della fede) e Salah al-Din al-Ayyubi ( - Salah al-Din
Yasuf b. Ayyub b. Shadi b. Marwan — La purezza della fede), provocarono l'ostilita
da parte dei musulmani verso le minoranze cristiane e quindi anche verso i Copti,
con esclusione di questi dai posti ufficiali del potere.

XIV secolo d.C., la Nubia venne islamizzata. Nel 1517 d.C., il patriarcato Greco
ortodosso d’Alessandria si rifugio a Costantinopoli.

XVI-XVII secolo d.C., | papi copti presero contatto con la Chiesa cattolica. Nello
stesso anno il Copto cesso di essere la lingua vernacolare. Grazie all’attivita dei
missionari cattolici (latini), venne fondata una piccola comunita di Copti cattolici, in
comunione con Roma.



Papa Francesco incontra dei vescovi copti



1742-1959 d.C.

1742 d.C: ultima menzione dell’esistenza dei cristiani in Nubia.

XVII/XIX secolo d.C., i missionari protestanti di diverse provenienze fondarono la
Chiesa Copta protestante.

1811 d.C,, il patriarca greco ortodosso ritorno in Egitto.
1824 d.C,, vi e l'istituzione del patriarcato Copto cattolico .

Attualmente, i Copti costituiscono la minoranza cristiana piu consistente del mondo
arabo, soprattutto per i contatti con la diaspora presente in quasi tutto il mondo.
Purtroppo, per diversi motivi, quali 'esodo dei cristiani dall’Egitto, i matrimoni misti
tra donne cristiane e uomini musulmani, la stessa conversione alla religione islamica, i
Copti egiziani stanno sensibilmente diminuendo. In Egitto, la Chiesa copta € fondata su
basi nazionali ed € impegnata a mantenere la propria integrita e identita nei confronti
dell’lslam. In Africa, i Copti hanno avuto un’interessante attivita missionaria in Nubia,
poi islamizzata. In piu, fondarono una comunita copta in Sud Africa. Si possono trovare
altre comunita in Sudan, in Libia, in Israele, in Libano, nei Paesi del Golfo, in Europa
occidentale, negli Stati Uniti, in Canada e in Australia.



-

L4

e
PedWenCH b,
eommmﬁemaemncwlegoxben "
TUWOTDEYEIRD DHAEESNDC- |

ﬁ&o;\;bernuwor<$>H:M0KE’1'N11TH|°|m |

— ﬂﬁeﬂnﬁwmﬁnec s S

Il Vangelo di Giovanni

Iscrizione in arabo e in copto in una chiesa copta del Cairo. La frase riportata venne
pronunciata da Gesu e si trova nel vangelo di Giovanni: <<Chiunque beve di
quest'acqua avra di nuovo sete; ma chi beve dell'acqua che io gli daro, non avra mai
piu sete, anzi, I'acqua che io gli daro diventera in lui sorgente di acqua che zampilla
per la vita eterna>> (Gv 4, 13-14)



La lingua, i testi sacri, la teologia e la liturgia

| Copti leggono le Sacre Scritture in arabo, ma sono molti i codici
(manoscritti) che riportano testi sacri e liturgici in copto.

La cristologia della Chiesa copta si fonda su posizioni di tipo monofisita
(due persone, ma una sola natura in Cristo). Con i Cattolici e i Protestanti, i
Copti hanno recepito il Simbolo di Nicea.

In un primo tempo, i cristiani d’Egitto celebravano la liturgia in greco, poi
passarono al copto durante la rivolta nazionalista che vide |la creazione di
una Chiesa indipendente a Bisanzio. Nel X secolo d.C., I'arabo sostitui il
copto, che venne e viene tutt’ora conservato in alcune parti della
celebrazione eucaristica. La liturgia copta, molto antica, € di origine
alessandrina. Nella celebrazione eucaristica i Copti utilizzano il pane
fermentato e comunicano sotto le due specie.

'anno liturgico e suddiviso in cinque periodi di digiuno.
| vescovi sono scelti tra i monaci e il patriarca viene assistito da un Sinodo.



Luogo del Battesimo di Gesu (Bethania-Giordania)



Le affinita

La Chiesa copta fa parte del Consiglio Ecumenico delle Chiese (CEC) dal
1948 Ha partecipato alla riunione delle Chiese precalcedonensi ad Adis
Abeba, su convocazione dell'imperatore d’Etiopia Hailé Selassié
(Hailaselasse 1). Ha sottoscritto nel 1990, presso Chambésy-Ginevra
assieme alle altre Chiese precalcedonensi, un accordo con la Chiesa
ortodossa che dichiara la piena unita di fede. Attualmente, la Chiesa copta
mantiene buone relazioni con le Chiese cattolica e Anglicana.

Come accennato, esiste un ramo cattolico della Chiesa copta, effettivo dal
1895. Esiste anche un ramo protestante della Chiesa copta, di cui quello
evangelico di tendenza presbiteriana e il piu importante.

| Copti si considerano gli autentici discendenti degli Egiziani.



Affreschi sul luogo del battesimo di Gesu
(Bethania-Giordania)



La Chiesa d’Etiopia

Intorno al 356 d.C,, il vescovo Fumenzio contribui alla conversione dell’Etiopia. Dopo
un’iniziale resistenza della popolazione locale, nel VI secolo d.C. la missione cristiana
ottenne successo, grazie anche all'arrivo dei «Nove santi», monaci monofisiti che
fuggivano dalle persecuzioni.

A partire dal 640 d.C., la Chiesa d’Etiopia venne legata a quella copta egiziana; unione
che duro fino al 1948. Nel XVII secolo d.C., si verifico un avvicinamento alla Chiesa
cattolica, grazie alla figura del Negus Susenyos. Tale relazione con i cattolici duro fino al
1632 d.C.

Il Negus e imperatore Hailé Selassié (Hailaselasse 1), che governo dal 1930 al 1936 d.C. e
dal 1941 al 1974, promosse la riorganizzazione della Chiesa etiopica, promuovendo
nuove relazioni con la Chiesa copta egiziana. La Chiesa d’Etiopia divenne Chiesa di stato
Tawahedo, definendosi non piu copta, ma ortodossa Tawahedo (Tawahedo & un
termine in lingua Ge’ez, che secondo la dottrina monofisita vuol dire: «L'essere che si &
fatto uno»).

Nel 1959, venne eletto il primo patriarca, I’Abuna Basilios. Gli succedette nel 1971
I’Abuna Tewophilos, il quale venne ucciso dalla giunta militare marxista. Suoi successori
furono: I'’Abuna Tecle Maymanot, 'Abuna Merkorios e I'’Abuna Paulos. | primi due non
vennero riconosciuti dal Sinodo della Chiesa copta.

La Chiesa di stato Tawahedo ha assunto alcuni aspetti della prassi religiosa ebraica,
qguali: la circoncisione, la festivita del sabato, il cibo Kasher, I'’Arca dell’alleanza, che
secondo la tradizione etiopica risiede ad AXxum. (http://it.wikipedia.org/wiki/Chiesa_ortodossa_copta)



http://it.wikipedia.org/wiki/Chiesa_ortodossa_copta
http://it.wikipedia.org/wiki/Chiesa_ortodossa_copta
http://it.wikipedia.org/wiki/Chiesa_ortodossa_copta
http://it.wikipedia.org/wiki/Chiesa_ortodossa_copta
http://it.wikipedia.org/wiki/Chiesa_ortodossa_copta
http://it.wikipedia.org/wiki/Chiesa_ortodossa_copta
http://it.wikipedia.org/wiki/Chiesa_ortodossa_copta
http://it.wikipedia.org/wiki/Chiesa_ortodossa_copta
http://it.wikipedia.org/wiki/Chiesa_ortodossa_copta
http://it.wikipedia.org/wiki/Chiesa_ortodossa_copta

iopico

t

0€e

Lettura del salter



| manoscritti cristiani africani
e del Vicino Oriente

(Biblioteca Ambrosiana)

Pentaglotto

B. 20 inf. A (Pentaglotto) (Diapositiva n.26)

San Paolo, epistole dall’Apostolo Pentaglotto (etiopico, siriaco, copto, arabo,
armeno).



SRS ——

T ‘l wa L, O ll‘llu#lﬂ

ERMEIE -85 e ets
ROV S s AN B c,):‘ﬁ
BB 0 ppoivic e ‘-?*’@ pd
PeiAIEL L L Swog prvara L
nein S epuepasgen
if‘u bﬂ'*e&-; \1:1!-'“‘":7(“: o Ui )y
(J & . <xsxTE 'Q‘L\/‘:"
-llﬁﬂ-‘ﬂﬂ'(’ 77& €<g e 2
ﬁ;oann /&w* :ﬁ—;’ﬁgj })x “ )
'5:'3133? Brle woaeppdies N3
nn' hiid “'thart_n' \
e L A s
OBA}‘%:X. .é“ﬂ?ﬁfv ‘P%ﬁ“O’(BﬂAJ%°

'+ ¥ -\e-a 9/

'yb’

Q&m

mg’r‘a.em 05

g, b

C2 [ yoaricfoll !r\_:'
w1 ] "k'"\g" TINE A S L.,t/ [
\: Y (j I\_,»’L)
S.Hn " 1-; o 6&'1(““( ’&}.
.,)lnd © e o 3
Rangie7 SRYrixeirap o b
s..‘ é& n(\{e ‘K(‘E'X V)L'}”
ox..P ‘NP yege<hoga] D
hcm H.P ¥ 't"‘“”’ Er(jukxlh. s *rul ","
R S
,._.‘ oSOtxxm e IS
n: Hiu.?h <! NO, i § o
AN Spcibapocs s
W ZEOYRDOY 2" 4
(' A \1(\(((""‘ £c -;A\;z,{. X/
\ ."“"J'S") lfo(‘u)f >3t sl s
\J"’\:} 5

Q',

ejr—xtuo‘ruu ,}..J)Jy_

Equagiay 2 i )
ENX Al“rxclJﬂ,o)
c un&ul&“‘&?\d\ 313

& lC—a<erTE » “.?’_} y
rwlu[qka "

Bo quarza. O :. ¥
KoV, I\Lrtt] Ty o L >

CUHEY FENIEY .‘"' L
CprOATIX TS Y

bﬂkv-r.lml".'lﬁ'
q:!lT ’l—l%az
& o e
L:,mbr'lurmh
hagor—iy R
44-«’-7&1-1 .
Sk I-»;_an A
rk-- [-ﬁmpf;p
_,...{.:L [ukmLI- E
peeplug it
Sl Y0 B R
sock. o ggie-bry
Evyl-f{:‘i:*—
II@ 2 &fseatidy rzp

ay b ..Lg..,z
Zpulz 77
10 {3£—-1L~
‘lu/c‘upqun@rm

J,:,Jﬁ, J..,?(m[un;ﬁ
/31-»&:{34:{31:/;
%

i""'r#l ln—m



I
/i
47 f

Una processione liturgica



Tetraglotto

B. 20 inf. B (Tetraglotto) (Diapositiva n. 29)

Epistole Canoniche e Atti degli apostoli: Tetraglotto (arabo, copto siriaco,
etiopico).

Scritto in Egitto alla fine del XIV secolo d.C. nel monastero di San Macario,
contiene le Epistole Canoniche e gli Atti degli Apostoli in solo quattro delle
lingue dei cristiani monofisiti. Qui riportati, sono i fogli 35 V. e 36 R. della
Prima lettera di San Giovanni Apostolo.



LpX'L;J REUTTH OV g qrmidss VN !

il el e g S Sk
JL"{’L:‘)“’ :‘R::{)cs:f_:: 'sz V3w Lz

Twes 29 h
st EYTESC PLA %ziwzga

,\l...;)
e) Cw:eug
6‘:“‘{“'@ m G‘hw.

5“'“" J Wﬂ\ / _HTH
Wallys e YT 2 [q; x n%
‘;} J T%S:—rm T&,” 9"‘} 3:on

\-’/’L;_';l ejrghs E;:&P %.kll
rrm—m. = sun
LSS ‘q“mé‘;’:&imm R H/P‘h
,UH L
B aJI prrbesert 'ak., NNdF o
G S e
‘LA‘ v T e e \o: QW R /\po:
SIS S e §TRE
Mﬁ__ouummm%/&pa R S
ok 1 1) "*\“O‘(\Y‘(‘J-l E
@y, nteej’ “‘Z:z:z/:& nhw3
. -“eej&ung ""A APTLD ,
S, ’P‘Z“g« [y
~:":." & ¢ @}“"""“\‘ Har?k:kﬂ
&2 Uil Se2 e HN®
HCI\‘%”I RPN 6§:®_H4

J 10, ‘_u_.k‘ 5 . n&b
T ey . - v

&Eﬁwg‘i Frosod seee ehaso

p t‘.{‘ﬁ I = X‘&:{E‘ 20 ‘1"“(““( \o . i -5:
suGillls pia e i PH:

~‘U) L.A.-;L cc‘"‘-‘l‘ke;‘:* ..A‘::;: X'Bigf:n%
iy R st SPEIL:
Lificls ooty -eahe SRR Bl &850

o My 177
wéjsm&f’b‘“ f/]mrhxw%i.

z +V°+=l- ‘D

-

g 1 BT P AR5 Y

L)
‘.-ol’-ﬂ"
<t $0 124 Lblv-é)l’

zoa-zz 3‘-“ s oead e
NBNPO? s SXEE“'z—;Juo.:;JLaLwM-’

z"' UAO;’ = K8 43T 199 °uL
3 wu*x”t:.: 2 << > \/f

n:in:ok )n-&
30! A-‘f*'lﬂ R s Prer /
"4&-{205 12 oem T~ xuu'x &‘*Lj Jbb
™S 0N N\# w«ej pos. o\ o
o ho:Aq rm} mfrtv“'i\po LaL.J“
wc;'! h w:iye\‘.""t“.", olrc%svrxs‘c [o1:% L«b
3’"‘“ .'*' Hﬁ‘ asgey « (‘_‘“EJ / L’-{‘J
’q:h‘ﬂ'& w .\:_h.ub] 'wnij.qc_{ [A\LJ\}
hhi:oh* @];ﬁ){ ST GR e “ &f?i)r.\
doin:Ph Pa_alaa “ﬁuxfrc“e B
N> Xﬂ.d’ \LSI....,» T TEICE ST QY l:
phn:@ﬂ\ q-bb%, NG uv::—u::uvr;g“ i \/
‘F: Ph‘ A Y ,P LEALESLev T ENS
SRENIOH (TN ooy rpst™ \)"L‘(’
""‘fX'a\& o BKTfMTLE §b¢ i v«
hoi: ! {X\;“ S e “cm: ‘»;‘ L_.
M hoos FEIFTC IEyC ’\—-\
X'P']" :+h‘1‘ EZ o-r%)<zxfrt<(
A R 34
33-{--1‘\@»)&» S T !
h’?"m}\u‘" asdohas  sivT an“ L>P _,U
DHood! Ny  Preyg ey ossire ]
LAl W VAV Bopr, |
392 H.AZNde ]&"QX l\'ﬂ(rnw9( ‘-’J—"J
Giﬂl.\l?:, \f:’.l)a::-’ sxtcogesed
O'x'k!Ox"ﬂ i © x‘rro‘*?"r fl;t
whRAan: > 3 ems_guuo
el SN s mu
h i,:cnkw Y;h‘) ‘ A )r:oPJJ_u.u ‘,5
£ ﬁl\hwﬁ“”—-‘“ SpreiEscrse
N3 4a: vis e s
Wﬁ/BU‘: w.rr;_“_'ﬁ},“ \_/3)
6420(,7'7([‘070 .L} U l

ST 3¢«



Chiesa etiopica di Bet Giorgis



Salterio Etiopico

X 104 sup. (Grébaut n. I). (ff. 3 V. e 4R. Parte iniziale del Salterio
Etiopico) (Diapositiva n. 32)

«Membranaceo (ff. 1-2 cart.); ff. 179; cm. 13,5 X 12; scrittura elegante
ed arcaica (la lettera |16 senza penducolo e forme angolose). Secolo XV.
[ff. 1-2 (cartacei, scrittura grossolana. Preghiera magica; inizio di un
Calendario, altra invocazione magica; Salmo 132,3; immagine di Davide
tolta dal Salterio Etiopico stampato nel 1513.] [ff. 3-153. Salterio; ogni
decade e divisa dalla seguente mediante un fregio; dopo il Salmo 100
(f. 100), una pagina ornata]. [ff. 154 R.- 169 V. Cantici dei Profeti (oltre
le Odi del Canone Bizzantino la serie etiopica comprende anche il
Canto di Ezechia e la Preghiera Apocrifa di Manasse).] [ff. 170-179.
Canto dei Cantici, diviso in 5 sezioni. Il f. 179 V., e occupato da una
ornamentazione colorata.] E. R. Galbiati».



W&C‘
ye:hr @@z @V & B H BV h T3 E N R IOTR,

3 HR G I A L 19T R POL G T |
P E3: QNN LR & TF: f‘}';'
)Y 2 9ROV H. & T b, C:F G T a¥: N

gy 2:nCl L:a9 P L

 havAIRC:FEHNARIHATI A C:

- % 9DH. A1l h. C:BNNL-QANEY-& 7T
@553V 0N & Ah

> Fravs - n'.'n'i‘z? i} ) 9= A

F}‘_’bé‘* V4D AN wfez 1 & - hT h
¥3:4310 M AhH = H i H 40
n} )i)}g n+% 4 .f‘;, X ’ "

2 AN B3 AN 7] 9"9:6"
N&NhkZekdNZMONA T av: Y, A7
N ARDH. &N A C: DO N a M. -2
& VL 1 0a0 4 (F ads:

¢ §2:% N0 7:4 C U Fq=:

A C@ Nkl G : B NP aOe:
V. 4 4NAh C:LHAP-A OO F ad-==
BINav-:Navup 4= -

aV0 YU - b AV

Z2N:FNY 003 P oba:r&

ﬁ&é\:xf‘vf-Y:?\U'nh:?gH\ﬂﬂ:ﬂCn;’

OPHGLH2.-ANh-2%56.: &L
@ COFavNNTL.:"59 %

@hav:3 P V:aNd:F PO Pmau:

DOEN &:7? a0 A. <

a)'}v?wx-:h"d\hav-:}.n;:}-nzg P.0

FPINQABALENICNFC Y

a)'i",’HNY-:I?'L':nﬂ?Q:.:;C

AZ20 PPN DAV 4. %AV §: 2
DEFFhI N 486 GO P
HN3L T FmM7:a00 k. <
NeF7:08OCaV-5N:T D al)s: n-k:;:ﬁ..v
AVHANC:-HS, P ede-HE aV:=}=Y: % §

r an ©NN 3R g.uﬁ»v.z



Croce etiopica



Weddase Maryam

X 104 sup. bis. (Grébaut n. 1) (Diapositiva n. 35)
(ff. 180 V. e 181 R. Parte iniziale del Weddase Maryam).

«Cartaceo; cm. 13,5 X 10 circa; scrittura sgraziata per mancanza di mezzi idonei. Sec. XVI. Gli 82 fogli di questo
manoscritto, redatto probabilmente a Roma, insieme con i primi due (cartacei) del precedente, furono legati in
un sol volume con il precedente membranaceo e piu antico, scritto certamente in Abissinia da mano
espertissima. Forse la legatura fu fatta dagli Abissini stessi di S. Stefano, essendo abituale nei manoscritti il
trovare i salmi, Cantici e la Cantica uniti ai testi in onore di Maria che si trovano in questo manoscritto.
Comunque, le due parti, di diversa dimensione, furono separate in due volumi nel restauro fatto a Modena nel
1956, per assicurarne la miglior conservazione. Si e tuttavia lasciata immutata la numerazione dei fogli. [ff. 180
V. — 209 Weddasé Maryam, il noto Ufficio della Madonna per i sette giorni della settimana.] [ff. 209 V. — 224 R.
Weddaseé za’ Egze’etena M... anqgasa berhan: I'altro consueto Ufficio a Maria «Porta della luce».] [ff. 225 V. — 250
R. Anafora di Maria composta da Abba Giyorgis. E un testo raro: dopo di essere stato portato a Roma (Vat. Et.
15, 193; 18, 122, 24, 138 V.), questo testo scomparve totalmente dall’Abissinia in seguito alle devastazioni
belliche del secolo XVI. Ritrovata in una caverna di Kaffa, quest’anafora e in uso soltanto nella cappella reale di
Adis Abeba (T. M. Semharay, La Messe Ethiopienne, Roma 1937, p. 98). Essa s’intitola dalle prime parole Ma‘aza
Qeddasé: Profumo di Consacrazione.] [ff. 250-260. Frammenti diversi: Simbolo di Nicea, Decalogo, Preghiera
magica, tracce di un’immagine etiopica, due stampe europee, Calendario dei Santi (f. 257 V.), Preghiera, Mc 7,
31-35. | Colofoni sono ai ff. 179 R; 209 R; 224 V — 225 R: il proprietario € Kefla- Dengel, 'amanuense e Feqra-
‘Egzi’e. Risulta che questo duplice manoscritto apparteneva al fondo Pinelli.] E. R. Galbiati».



M IR E AN H AN
*n H f ?\ 'n l\l’h" Ce TR '."g .
)yt e.;f !’3 ‘” I {\ 631&3 ““? ﬁ r‘i

wAB: hgp N DN®h :
i f"‘ dﬂ -« N ;94; ‘L Ll:}"b

0011:;.'17{'3\:;:: b Y- h"lll-h*ﬂrlnc‘h
RS i A KR LBt ahe \"rH 'R ‘*’4
d"ﬁ?’h”hag« P Ui o9 go 5 mA@bC‘n, V7
| ﬂhﬂ"l "%ﬂ' 211 U4k L\ﬂ' 4N ﬁ"zt’& mhgn

H-fLA AN PR NA:

* b Mﬂ ¢ apimoa chPh:-PA: n»f
_ ﬂ?H‘l oW He DY Ans- @4RL-NE MY DECL
@3N 0L o W ey @A

q' st ﬁt“' A @ae:ank P W @

-4 | @®L-2WIATAB NNV P
nasE



Chiesa etiopica

(Presenza della svastica nella finestra a destra)



Rituale copto per il conferimento del battesimo

(S. P. 1l. 18. Ter):
Frammento copto-arabo (Fondo Eugenio Griffini - 1)
(Diapositive n. 38 e n.39)

Nella collezione di manoscritti del’/Ambrosiana in lingua copta vi sono
due frammenti in copto-arabo appartenenti al fondo di Eugenio
Griffini, I'S.P. Il. 18. Ter, che fa parte del Rituale copto per |l
conferimento del Battesimo e benedizioni connesse. Il frammento e di
inestimabile valore, in quanto dopo il Vangelo della presentazione di
cui sono indicati i versetti finali (Lc 2, 34-35), viene la Preghiera di
benedizione sulla Donna, che ha partorito un figlio maschio. La
fotocopia allegata al frammento, riproduce il testo con qualche
variante, cosi come e contenuto nell’Edizione cattolica del Rituale
copto-arabo. La traduzione autografa di E. Griffini e riportata su alcuni
foglietti allegati al frammento.



W

« ‘.
cw ﬁ(c-xg(c é“" | O*t ounxw\Duo.n., ;\»_L»
b X g
Y (E8Yoay DEEITETEIT

LTI IN e w2 L"N‘““"J X‘tver«'- WJ’

R L‘U\l' thwl'enr(f ST § L"‘"

iﬂiﬁf "ﬁ ,. !‘mwwn t\a«’g

Nl&-&\ g ! IJT;)J‘ ’ . ‘(568‘( mt»mxz\ =y L.A
WG <2 S ,&_q?' ‘@ | Wﬁ(}jt\cunzv' z\ ?J\)‘
\]Zm:?p.\] 5 ?-Z# N E 3 "zrnw “re T ';_1(,*
@NO u<—re gL O vES D"ﬁl‘;x‘ & i
KXTIXTat-v, *TE\ {p‘)‘” _ : 3™ F [SRIOY +EH& vﬂ‘ 2 24
2337013 L] *vtt ‘,;"‘y'—fj‘ I M LQNNXVZSO \
TCE o Trocimaon  J® o - Cri=Te J-~J-—-£
W;‘Z}K"t_sg\\! A "“"')' “.:»“ %&" &\‘(WEYB‘UJY! )*‘IQ"‘ gﬂ
'301\'(‘9/5“ TA f“*‘“ £l : g 2sTqRE "“ﬂ"
s_ifp}@e\‘ﬁls .,‘i i 5 <! 4'-\‘ U ‘ k}‘& ETTEY T aRg o ﬁum m\b
vmzorm“l‘i,h_ = “‘3 \ 1° % r F:G&O‘ﬁ



i

.

\

TESITRC e m‘ﬂé‘ t‘;”))
TEGTASS | ¥y T
o(cERaIeRt ﬁ@‘ %
vNuanx (3 S s {
tEC ‘QYI'E‘T:‘:EO"‘“Jé U tgc
seyaYstoyertiY® L
acxcuqeﬂec@ ‘-@", .
oocey ol
WTL Ll
\_,.;‘ 3
? 2l
auxﬂ Lo 1
e JI‘L&J'
{5‘@«% Bl o
""TM

m'cu.,ﬂ

)br-’ af\(&-

2
(=B ME 6@( Jub/oLJJ
7 AN raeasc .}—“\r‘\f

6fo IC s N\l:-)
)_,Q‘,‘," u‘\ 4

‘GK!‘Q w\“‘ﬁ bn\

ps £ B3
4’“ @“»L@

o

Rg:n 6 S e

/.“J. d e

t" U y\‘“ v‘\twl"*"}’ \Jlﬂp‘
N

> *t\c\ll xuﬁ“,\ ""\E}L LLCX%

) A,
TRARI (X la LUO
O )“’W {E“( O . fhiw—iz‘)‘
A0 ?\bi‘j’m J:’Fj\lm E:
§ \;._VJ <o

(} *ﬂ!‘( ¥ \ $
- u Ldls

P



iopia

La Gerusalemme d’Eti

Lalibela



Vangeli etiopici dell’Abba Garima
(Tigrai-330-650 d.C.)

(Regione etiopica del Tigrai)

(Diapositiva n. 42)

Rinvenuti in un isolato monastero nella regione etiopica del Tigrai, a oltre
duemila metri d’altitudine, i Vangeli di Garima potrebbero essere il piu antico
manoscritto cristiano miniato al mondo. Si pensava risalissero al 1100 d.C,,
ma la datazione al carbonio 14 eseguita a Oxford li anticipa all’'arco di tempo
compreso tra il 330 e il 650 d.C.. Fin ora nessun altro manoscritto etiopico era
stato datato a prima del Xll secolo. La scoperta sembra destinata a cambiare
le nostre conoscenze sulla storia dei manoscritti miniati e getta nuova luce
sulla diffusione del Cristianesimo nell’Africa subsahariana.

La datazione al carbonio 14, applicata nelllambito di un intervento di
conservazione condotto da un team anglo-francese sponsorizzato
dall’Ethiopian Heritage Fund, potrebbe addirittura collegare il manoscritto
all’epoca dell’Abba (Padre) Garima, il fondatore del monastero. Si tramanda
che il monaco, originario di Costantinopoli, sia arrivato in Etiopia nel 494 d.C.
e abbia copiato i Vangeli in un solo giorno, aiutato da Dio.



QL V— 8 - LE
BN VLA M AN <

Vangeli etiopici dell’Abba Garima (Tigrai-330-650)



