
Profilo della comunità cristiana 
copta 

 
Il testo è una rivisitazione del paragrafo: Copti, di Joseph Longton, Figli 

di Abramo. Profili delle comunità ebraiche, cristiane e musulmane, 
Libreria Editrice Vaticana, Città del Vaticano 1992, pp. 82-86. 

 

Dr. p. Paolo Nicelli, P.I.M.E. 
(Dottore della Biblioteca Ambrosiana) 





 
 
 

Denominazione 

Dall’arabo qibt, variazione del greco aigyptos, (egiziano), i Copti sono i fedeli 
cristiani ortodossi  di rito orientale che si differenziano dai Greci ortodossi del 
patriarcato di Iskandaria (Alessandria). I Copti ortodossi si differenziano anche 
dai Copti  cattolici e dai Copti protestanti, che si sono staccati dalla Chiesa 
copta a partire dal XVIII secolo d.C.. I Copti  sono stimati intorno ai 7,5 milioni 
in Egitto, ai quali si devono aggiungere alcune decine di migliaia di fedeli 
sparsi in tutto il mondo. 

 



Cattedrale di Nostra Signora (Cairo-Egitto) 



La storia 
dal I al III secolo d.C. 

Dopo la dinastia dei Tolomei, l’Egitto subì una forte ellenizzazione. Nel I secolo 
d.C., presso Alessandria,  si instaurò una colonia giudaica di notevole 
importanza, che intorno al II/III secolo d.C. diede origine a una scuola 
esegetica e teologica dedita allo studio della Sacra Scrittura e allo studio della 
filosofia platonica, neoplatonica e aristotelica. Tale scuola, grazie ad autori 
quali, Filone alessandrino, si poneva il compito di costruire dei ponti culturali 
tra il pensiero ellenistico e quello giudaico.   



Chiesa di San Giorgio (Cairo-Egitto) 



La sede patriarcale di Alessandria 
Ben presto L’Egitto venne influenzato anche della presenza cristiana, 
soprattutto attorno alla sede patriarcale di Alessandria, il cui titolare ottenne il 
titolo di Papa, facendo risalire la sua successione apostolica all’evangelista 
Marco. Cominciò così per l’Egitto un periodo di fioritura culturale, teologica e 
filosofica importante, che fu di fondamento allo sviluppo della dottrina 
cristiana e delle feconde relazioni con il mondo giudaico.  

 

IV Secolo d. C. 
I padri del deserto: Antonio, Paolo di Tebe, Macario e Pacomio, fondarono il 
monachesimo cristiano. Non conoscendo il greco, essi utilizzarono la lingua 
copta, derivante dall’egiziano antico, sia per la liturgia e la predicazione, che 
per contrastare le sette gnostiche che, con il crescere del Cristianesimo in 
Egitto e nel Nord Africa, diventarono sempre più insidiose nei confronti della 
dottrina cristiana ortodossa.   

 



Cattedrale di San Marco (Cairo-Egitto) 



La crisi ariana 
• Nel 320 d. C., il prete Ario contestò l’uguaglianza del Figlio con Il Padre, introducendo così la crisi ariana: 

• L’Arianesimo fu un importante movimento eretico, che si sviluppò in Oriente nel corso del IV e coinvolse 
l'Occidente, protraendosi qui, a causa delle invasioni dei barbari, fino a tutto il VI secolo e oltre, con 
alterne vicende. L’eresia trae il nome da Ario, prete di Alessandria d'Egitto, che intorno al 320 d. C. diffuse 
una dottrina trinitaria, secondo la quale Cristo non sarebbe Figlio di Dio in senso proprio - come voleva la 
tradizione - ma soltanto la più eccellente delle sue creature, definita Figlio solo in senso accomodato, 
diversa dal Padre per natura e radicalmente a lui inferiore per autorità e dignità. Subito combattuta, 
questa dottrina fu condannata nel concilio di Nicea del 325 d. C. e Ario fu inviato in esilio.  

• Il radicalismo di certe affermazioni antiariane del concilio, coniugandosi con motivazioni di carattere 
politico o anche soltanto personale, favorì una reazione antinicena, di cui si giovarono, morto Ario nel 336 
d. C., i suoi seguaci, attestati ormai dottrinalmente su una linea molto più cauta rispetto all'insegnamento 
del maestro. Dopo un complicato succedersi di vicende politiche e di polemiche teologiche, l'imperatore 
Costanzo II impose una soluzione moderata del contrasto dottrinale, fondata sull'affermazione che Cristo è 
simile al Padre secondo le Scritture (Concilio di Rimini del 359 d. C. e di Costantinopoli del 360 d. C.). Pur 
non specificamente ariana, questa proposizione fu allora sentita come tale e a essa si sarebbero in seguito 
costantemente richiamati gli ariani di ogni osservanza.  

• Dopo il 360 d. C., l‘Arianesimo perdette rapidamente vitalità in Occidente, dove restò vivace solo in 
qualche città dell'Illirico. Fu più vitale in Oriente, in forma sia temperata sia radicale (anomei, capeggiati da 
Eunomio), dando origine, in questa seconda forma, a una vera e propria Chiesa separata da quella 
ufficiale. Solo con il Concilio di Costantinopoli del 381 d. C. l‘Arianesimo fu praticamente debellato in 
Oriente, dove comunque continuarono a sussistere piccole comunità ariane, in alcune delle quali la 
coerenza dottrinale giunse fino a far modificare la prassi battesimale: una sola immersione in nome della 
morte del Signore, in luogo di tre con formula trinitaria (http://www.treccani.it/enciclopedia/arianesimo/)  

 

http://www.treccani.it/enciclopedia/arianesimo/
http://www.treccani.it/enciclopedia/arianesimo/
http://www.treccani.it/enciclopedia/arianesimo/
http://www.treccani.it/enciclopedia/arianesimo/
http://www.treccani.it/enciclopedia/arianesimo/
http://www.treccani.it/enciclopedia/arianesimo/
http://www.treccani.it/enciclopedia/arianesimo/
http://www.treccani.it/enciclopedia/arianesimo/


Monastero di Sant’Antonio (Deserto egiziano) 



Dal 328 al 566 d.C. 
• 328/373 d.C., St. Atanasio, il patriarca d’Alessandria, si schierò contro Ario, attaccando le tesi ariane.  
• Nel 451 d.C., le posizioni del Concilio di Calcedonia sulle due nature di Cristo vennero fortemente opposte dai 

cristiani egiziani, legati alla formula di Cirillo d’Alessandria: «Una sola natura del Verbo incarnato». Il potere 
bizzantino cercò di porre rimedio alla controversia, ma non ci riuscì in maniera definitiva. 

• 538 d. C., vi fu l’instaurazione  di una gerarchia egiziana monofisita, che privilegiò il copto (dialetto saidico), 
perseguitata dal potere. La gerarchia ufficiale, detta melchita di lingua greca – in quanto sostenitrice del potere – 
pur essendo minoritaria,  prolungò l’esistenza del patriarcato greco ortodosso d’Alessandria, accanto al nuovo 
patriarcato copto. 

• Il Monofisismo in generale descrive le varie dottrine teologiche che negano la duplice natura, divina e umana, 
del Cristo. Si ebbero numerose varietà di monofisismi, che si distinguevano essenzialmente in base al significato 
teologico dato alla parola ϕύσις (natura): i veri monofisiti, dandole il valore di οὐσία (essenza), risolvevano il 
problema del rapporto tra natura umana e natura divina in Cristo confondendo l’una e l’altra nel modo più 
completo, come i seguaci di Eutiche, che oscillavano tra la posizione di coloro per i quali l’umanità di Cristo era 
assorbita dalla sua divinità e quella per cui umanità e divinità di Cristo si integravano complementarmente a 
formare una sola persona e una sola natura; un terzo gruppo considerava la natura del Cristo come risultante 
dall’unione di umanità e divinità, un composto teandrico, non più uomo e non più Dio, ma una natura sola, unica 
nella sua realtà e nelle sue proprietà. Profondamente differenti dai seguaci di Eutiche erano quei monofisiti in cui 
la divergenza dottrinale dalla tesi ortodossa non era tanto nell’effettivo contenuto della dottrina teologica, quanto 
nell’espressione verbale con la quale essa si manifestava (monofisiti verbali). Connessa al monofisismo era 
l’opinione dei cosiddetti agnoeti per i quali, se Cristo fu in tutto vero uomo e conobbe i bisogni e le debolezze 
umane, fu di conseguenza soggetto anche all’ignoranza su molte cose. I monofisiti costituirono, pur nella diversità 
dei loro atteggiamenti, una delle più importanti correnti teologiche del V, VI secolo d.C., che con le sue accanite 
controversie, a cui spesso non fu estraneo il potere politico, molto pesò sulla storia religiosa e civile dell’Impero 
romano d’Oriente e poi di Bisanzio. Ancora oggi professano il monofisismo tre grandi Chiese risalenti al VI secolo: 
quella egiziana o copta, la Chiesa siriaca giacobita e l’armena. (http://www.treccani.it/enciclopedia/monofisismo/)  

• 566 d.C., si verificarono delle divisioni e la conseguente anarchia nella Chiesa copta, superate poi con l’ausilio della 
Chiesa monofisita sira (giacobita). 

• Nel VI secolo, la Nubia si convertì al Cristianesimo, grazie all’attività missionaria dei missionari copti e greci. 
 

 

http://www.treccani.it/enciclopedia/monofisismo/
http://www.treccani.it/enciclopedia/monofisismo/
http://www.treccani.it/enciclopedia/monofisismo/
http://www.treccani.it/enciclopedia/monofisismo/
http://www.treccani.it/enciclopedia/monofisismo/
http://www.treccani.it/enciclopedia/monofisismo/
http://www.treccani.it/enciclopedia/monofisismo/
http://www.treccani.it/enciclopedia/monofisismo/


Monastero di Sant’Antonio (Deserto egiziano) 



Dal 616 al 1021 d.C. 

• Nel 616 d.C., un sinodo tenutosi ad Alessandria definì la comunione di fede tra le Chiese monofisite copta 
e sira.  

• 619/628 d.C., I Persiani invasero l’Egitto, provocando la reazione dei Bizzantini, i quali riconquistarono la 
regione dando inizio a nuove persecuzioni nei confronti della Chiesa copta. 

• 639/642 d. C., gli Arabi conquistarono l’Egitto, senza opposizione armata. Le persecuzioni bizzantine, unite 
alla forte pressione fiscale imperiale, favorirono la conquista islamica della regione. Infatti, i musulmani 
vennero accolti come dei liberatori. Tuttavia, la Chiesa copta venne fortemente tassata anche dai 
musulmani, creando malcontento e ribellione. Il patriarca greco d’Alessandria perse ogni potere religioso e 
politico sulla Chiesa copta. 

• 725/830 d.C., scoppiarono le rivolte dei Copti contro le esazioni fiscali arabe. La repressione musulmana fu 
fortissima, anche attraverso la conversione forzata all’Islām. 

• 996/1021 d.C., il Califfo al-Ḥāqim (
  

 - Al-Ḥākim bi-amri llāh – Il governatore per decreto di Dio) 
cominciò una massiccia persecuzione dei Copti. Egli tentò con ogni mezzo di trascinare alla propria fede sia 
i cristiani che gli ebrei, suscitando in loro una crescente avversione. Seguendo uno stile di vita tutt'altro 
che incline al lusso e all'ostentazione, al-Ḥāqim aveva una discreta propensione allo studio delle scienze 
naturali e un’indole generosa. Tuttavia, egli cominciò ad affliggere cristiani ed ebrei con alcune confische 
delle proprietà religiose e dei luoghi di culto. Nella logica di tali dispotici e intolleranti interventi di al-
Ḥāqim, s'iscrive la distruzione nel 1009 d.C. della chiesa del Santo Sepolcro a Gerusalemme; avvenimento 
questo, parte delle cause ufficiali per cui s'invocherà - ma solo 80 anni più tardi - la prima crociata. Le 
misure contro i musulmani furono non meno gravose e bizzarre e colpirono tanto i sunniti quanto gli sciiti. 
(http://it.wikipedia.org/wiki/Al-Hakim)  

 

http://it.wikipedia.org/wiki/Al-Hakim
http://it.wikipedia.org/wiki/Al-Hakim
http://it.wikipedia.org/wiki/Al-Hakim
http://it.wikipedia.org/wiki/Al-Hakim
http://it.wikipedia.org/wiki/Al-Hakim
http://it.wikipedia.org/wiki/Al-Hakim
http://it.wikipedia.org/wiki/Al-Hakim
http://it.wikipedia.org/wiki/Al-Hakim
http://it.wikipedia.org/wiki/Al-Hakim
http://it.wikipedia.org/wiki/Al-Hakim
http://it.wikipedia.org/wiki/Al-Hakim
http://it.wikipedia.org/wiki/Al-Hakim


Il vescovo Pacomius annuncia l’elezione  

del nuovo papa copto 



XI-XVII secolo d.C. 
• La sede del Patriarcato copto venne trasferita da Alessandria al Cairo. In questo 

periodo, l’Islām divenne la religione maggioritaria in Egitto e la lingua araba 
sostituì il copto, lo slavo nella liturgia (dove il dialetto bohairico si sostituì al 
dialetto saidico). 

• XII/XIII secolo d. C., la riconquista cristiana dei luoghi sacri in Terra Santa, diede 
origine al periodo delle Crociate. L’Anticrociata intrapresa dai campioni dell’Islām 
quali: Nūr al-Dīn Zangī (

 
  - Nūr al-Dīn Abū al-Qāsim Maḥmūd ibn ʿImād al-

Dīn Zangī – la luce della fede) e Ṣalāḥ al-Dīn al-Ayyūbi (
 

 - Ṣalāḥ al-Dīn 
Yūsuf b. Ayyūb b. Shādī b. Marwān – La purezza della fede), provocarono l’ostilità 
da parte dei musulmani verso le minoranze cristiane e quindi anche verso i Copti, 
con esclusione di questi dai posti ufficiali del potere.  

• XIV secolo d.C., la Nubia venne islamizzata. Nel 1517 d.C., il patriarcato Greco 
ortodosso d’Alessandria si rifugiò a Costantinopoli. 

• XVI-XVII secolo d.C., I papi copti presero contatto con la Chiesa cattolica. Nello 
stesso anno il Copto cessò di essere la lingua vernacolare. Grazie all’attività dei 
missionari cattolici (latini), venne fondata una piccola comunità di Copti cattolici, in 
comunione con Roma.  



Papa Francesco incontra dei vescovi copti 



1742-1959 d.C. 

1742 d.C: ultima menzione dell’esistenza dei cristiani in Nubia. 

XVIII/XIX secolo d.C., i missionari protestanti di diverse provenienze fondarono la 
Chiesa Copta protestante.  

1811 d.C., il patriarca greco ortodosso ritornò in Egitto. 

1824 d.C., vi è l’istituzione del patriarcato Copto cattolico . 

Attualmente, i Copti costituiscono la minoranza cristiana più consistente del mondo 

arabo, soprattutto per i contatti con la diaspora presente in quasi tutto il mondo. 

Purtroppo, per diversi motivi, quali l’esodo dei cristiani dall’Egitto, i matrimoni misti 

tra donne cristiane e uomini musulmani, la stessa conversione alla religione islamica, i 

Copti egiziani stanno sensibilmente diminuendo. In Egitto, la Chiesa copta è fondata su 

basi nazionali ed è impegnata a mantenere la propria integrità e identità nei confronti 

dell’Islām. In Africa, i Copti hanno avuto un’interessante attività missionaria in Nubia,  

poi islamizzata. In più, fondarono una comunità copta in Sud Africa. Si possono trovare 

altre comunità in Sudan, in Libia, in Israele, in Libano, nei Paesi del Golfo, in Europa 

occidentale, negli Stati Uniti, in Canada e in Australia. 



Il Vangelo di Giovanni 
Iscrizione in arabo e in copto in una chiesa copta del Cairo. La frase riportata venne 
pronunciata da Gesù e si trova nel vangelo di Giovanni: <<Chiunque beve di 
quest'acqua avrà di nuovo sete; ma chi beve dell'acqua che io gli darò, non avrà mai 
più sete, anzi, l'acqua che io gli darò diventerà in lui sorgente di acqua che zampilla 
per la vita eterna>> (Gv 4, 13-14) 



La lingua, i testi sacri, la teologia e la liturgia 

• I Copti leggono le Sacre Scritture in arabo, ma sono molti i codici 
(manoscritti) che riportano testi sacri e liturgici in copto. 

• La cristologia della Chiesa copta si fonda su posizioni di tipo monofisita 
(due persone, ma una sola natura in Cristo). Con i Cattolici e i Protestanti, i 
Copti hanno recepito il Simbolo di Nicea. 

• In un primo tempo, i cristiani d’Egitto celebravano la liturgia in greco, poi 
passarono al copto durante la rivolta nazionalista che vide la creazione di 
una Chiesa indipendente a Bisanzio. Nel X secolo d.C., l’arabo sostituì il 
copto, che venne e viene tutt’ora conservato in alcune parti della 
celebrazione eucaristica. La liturgia copta, molto antica, è di origine 
alessandrina. Nella celebrazione eucaristica i Copti utilizzano il pane 
fermentato e comunicano sotto le due specie. 

• L’anno liturgico è suddiviso in cinque periodi di digiuno. 

• I vescovi sono scelti tra i monaci e il patriarca viene assistito da un Sinodo. 



Luogo del Battesimo di Gesù (Bethania-Giordania) 
 

 



Le affinità 

• La Chiesa copta fa parte del Consiglio Ecumenico delle Chiese (CEC) dal 
1948 Ha partecipato alla riunione delle Chiese precalcedonensi ad Adis 
Abeba, su convocazione dell’imperatore d’Etiopia Hailé Selassié 
(Hailaselasse I). Ha sottoscritto nel 1990, presso Chambésy-Ginevra 
assieme alle altre Chiese precalcedonensi, un accordo con la Chiesa 
ortodossa che dichiara la piena unità di fede. Attualmente, la Chiesa copta 
mantiene buone relazioni con le Chiese cattolica e Anglicana. 

• Come accennato, esiste un ramo cattolico della Chiesa copta, effettivo dal 
1895. Esiste anche un ramo protestante della Chiesa copta, di cui quello 
evangelico di tendenza presbiteriana è il più importante. 

• I Copti si considerano gli autentici discendenti degli Egiziani.  



Affreschi sul luogo del battesimo di Gesù 
(Bethania-Giordania) 



La Chiesa d’Etiopia 

• Intorno al 356 d.C., il vescovo Fumenzio contribuì alla conversione dell’Etiopia. Dopo 
un’iniziale resistenza della popolazione locale, nel VI secolo d.C. la missione cristiana 
ottenne successo, grazie anche all’arrivo dei «Nove santi», monaci monofisiti che 
fuggivano dalle persecuzioni.  

• A partire dal 640 d.C., la Chiesa d’Etiopia venne legata a quella copta egiziana; unione 
che durò fino al 1948. Nel XVII secolo d.C., si verificò un avvicinamento alla Chiesa 
cattolica, grazie alla figura del Negus Susenyos. Tale relazione con i cattolici durò fino al 
1632 d.C. 

• Il Negus e imperatore Hailé Selassié (Hailaselasse I), che governò dal 1930 al 1936 d.C. e 
dal 1941 al 1974, promosse la riorganizzazione della Chiesa etiopica, promuovendo 
nuove relazioni con la Chiesa copta egiziana. La Chiesa d’Etiopia divenne Chiesa di stato 
Tawahedo, definendosi non più copta, ma ortodossa Tawahedo (Tawahedo è un 
termine in lingua Ge’ez, che secondo la dottrina monofisita vuol dire: «L’essere che si è 
fatto uno»). 

• Nel 1959, venne eletto il primo patriarca, l’Abuna Basilios. Gli succedette nel 1971 
l’Abuna Tewophilos, il quale venne ucciso dalla giunta militare marxista. Suoi successori 
furono:  l’Abuna Tecle Maymanot, l’Abuna Merkorios e l’Abuna Paulos. I primi due non 
vennero riconosciuti dal Sinodo della Chiesa copta. 

• La Chiesa di stato Tawahedo ha assunto alcuni aspetti della prassi religiosa ebraica, 
quali: la circoncisione, la festività del sabato, il cibo Kasher, l’Arca dell’alleanza, che 
secondo la tradizione etiopica risiede ad Axum. (http://it.wikipedia.org/wiki/Chiesa_ortodossa_copta)  

http://it.wikipedia.org/wiki/Chiesa_ortodossa_copta
http://it.wikipedia.org/wiki/Chiesa_ortodossa_copta
http://it.wikipedia.org/wiki/Chiesa_ortodossa_copta
http://it.wikipedia.org/wiki/Chiesa_ortodossa_copta
http://it.wikipedia.org/wiki/Chiesa_ortodossa_copta
http://it.wikipedia.org/wiki/Chiesa_ortodossa_copta
http://it.wikipedia.org/wiki/Chiesa_ortodossa_copta
http://it.wikipedia.org/wiki/Chiesa_ortodossa_copta
http://it.wikipedia.org/wiki/Chiesa_ortodossa_copta
http://it.wikipedia.org/wiki/Chiesa_ortodossa_copta


Lettura del salterio etiopico 



I manoscritti cristiani africani  
e del Vicino Oriente 

(Biblioteca Ambrosiana) 

 

Pentaglotto 
 

B. 20 inf. A (Pentaglotto) (Diapositiva n.26) 

San Paolo, epistole dall’Apostolo Pentaglotto (etiopico, siriaco, copto, arabo, 
armeno). 

 



  
 



Una processione liturgica 



Tetraglotto 

B. 20 inf. B (Tetraglotto) (Diapositiva n. 29) 

Epistole Canoniche e Atti degli apostoli: Tetraglotto (arabo, copto siriaco, 
etiopico). 

Scritto in Egitto alla fine del XIV secolo d.C. nel monastero di San Macario, 
contiene le Epistole Canoniche e gli Atti degli Apostoli in solo quattro delle 
lingue dei cristiani monofisiti. Qui riportati, sono i fogli 35 V. e 36 R. della 
Prima lettera di San Giovanni Apostolo. 

 



 
 



Chiesa etiopica di Bet Giorgis 



Salterio Etiopico 

 
X 104 sup. (Grébaut n. I). (ff. 3 V. e 4R. Parte iniziale del Salterio 
Etiopico) (Diapositiva n. 32)  
«Membranaceo (ff. 1-2 cart.); ff. 179; cm. 13,5 X 12; scrittura elegante 
ed arcaica (la lettera lō senza penducolo e forme angolose). Secolo XV. 
[ff. 1-2 (cartacei, scrittura grossolana. Preghiera magica; inizio di un 
Calendario, altra invocazione magica; Salmo 132,3; immagine di Davide 
tolta dal Salterio Etiopico stampato nel 1513.] [ff. 3-153. Salterio; ogni 
decade è divisa dalla seguente mediante un fregio; dopo il Salmo 100 
(f. 100), una pagina ornata]. [ff. 154 R.- 169 V. Cantici dei Profeti (oltre 
le Odi del Canone Bizzantino la serie etiopica comprende anche il 
Canto di Ezechia e la Preghiera Apocrifa di Manasse).] [ff. 170-179. 
Canto dei Cantici, diviso in 5 sezioni. Il f. 179 V., è occupato da una 
ornamentazione colorata.] E. R. Galbiati». 
 



  



Croce etiopica 



Weddāsē Māryām 

X 104 sup. bis. (Grébaut n. I) (Diapositiva n. 35)  

(ff. 180 V. e 181 R. Parte iniziale del Weddāsē Māryām). 

«Cartaceo; cm. 13,5 X 10 circa; scrittura sgraziata per mancanza di mezzi idonei. Sec. XVI. Gli 82 fogli di questo 
manoscritto, redatto probabilmente a Roma, insieme con i primi due (cartacei) del precedente, furono legati in 
un sol volume con il precedente membranaceo e più antico, scritto certamente in Abissinia da mano 
espertissima. Forse la legatura fu fatta dagli Abissini stessi di S. Stefano, essendo abituale nei manoscritti il 
trovare i salmi, Cantici e la Cantica uniti ai testi in onore di Maria che si trovano in questo manoscritto. 
Comunque, le due parti, di diversa dimensione, furono separate in due volumi nel restauro fatto a Modena nel 
1956, per assicurarne la miglior conservazione. Si è tuttavia lasciata immutata la numerazione dei fogli. [ff. 180 
V. – 209 Weddāsē Māryām, il noto Ufficio della Madonna per i sette giorni della settimana.] [ff. 209 V. – 224 R. 
Weddāsē za’ Egze’etena M… anqasa berhân: l’altro consueto Ufficio a Maria «Porta della luce».] [ff. 225 V. – 250 
R. Anafora di Maria composta da Abbā Giyorgis. È un testo raro: dopo di essere stato portato a Roma (Vat. Et. 
15, 193; 18, 122, 24, 138 V.), questo testo scomparve totalmente dall’Abissinia in seguito alle devastazioni 
belliche del secolo XVI. Ritrovata in una caverna di Kaffa, quest’anafora è in uso soltanto nella cappella reale di 
Adis Abeba (T. M. Semharay, La Messe Ethiopienne, Roma 1937, p. 98). Essa s’intitola dalle prime parole Ma‘azā 
Qeddāsē: Profumo di Consacrazione.] [ff. 250-260. Frammenti diversi: Simbolo di Nicea, Decalogo, Preghiera 
magica, tracce di un’immagine etiopica, due stampe europee, Calendario dei Santi (f. 257 V.), Preghiera, Mc 7, 
31-35. I Colofoni sono ai ff. 179 R; 209 R; 224 V – 225 R: il proprietario è Kefla- Dengel, l’amanuense è Feqra-
‘Egzi’e. Risulta che questo duplice manoscritto apparteneva al fondo Pinelli.]  E. R. Galbiati». 

 





Chiesa etiopica  

(Presenza della svastica nella finestra a destra) 



Rituale copto per il conferimento del battesimo 

(S. P. II. 18. Ter): 
Frammento copto-arabo (Fondo Eugenio Griffini - 1)  
(Diapositive n. 38 e n.39) 
 
Nella collezione di manoscritti dell’Ambrosiana in lingua copta vi sono 
due frammenti in copto-arabo appartenenti al fondo di Eugenio 
Griffini, l’S.P. II. 18. Ter, che fa parte del Rituale copto per il 
conferimento del Battesimo e benedizioni connesse. Il frammento è di 
inestimabile valore, in quanto dopo il Vangelo della presentazione di 
cui sono indicati i versetti finali (Lc 2, 34-35), viene la Preghiera di 
benedizione sulla Donna, che ha partorito un figlio maschio. La 
fotocopia allegata al frammento, riproduce il testo con qualche 
variante, così come è contenuto nell’Edizione cattolica del Rituale 
copto-arabo. La traduzione autografa di E. Griffini è riportata su alcuni 
foglietti allegati al frammento.  

 







Lalibela-La Gerusalemme d’Etiopia 



Vangeli etiopici dell’Abbā Garima  
(Tigrai-330-650 d.C.) 

  
(Regione etiopica del Tigrai) 

 
(Diapositiva n. 42) 
Rinvenuti in un isolato monastero nella regione etiopica del Tigrai, a oltre 
duemila metri d’altitudine, i Vangeli di Garima  potrebbero essere il più antico 
manoscritto cristiano miniato al mondo. Si pensava risalissero al 1100 d.C., 
ma la datazione al carbonio 14 eseguita a Oxford li anticipa all’arco di tempo 
compreso tra il 330 e il 650 d.C.. Fin ora nessun altro manoscritto etiopico era 
stato datato a prima del XII secolo. La scoperta sembra destinata a cambiare 
le nostre conoscenze sulla storia dei manoscritti miniati e getta nuova luce 
sulla diffusione del Cristianesimo nell’Africa subsahariana. 
La datazione al carbonio 14, applicata nell’ambito di un intervento di 
conservazione condotto da un team anglo-francese sponsorizzato 
dall’Ethiopian Heritage Fund, potrebbe addirittura collegare il manoscritto 
all’epoca dell’Abbā (Padre) Garima, il fondatore del monastero. Si tramanda 
che il monaco, originario di Costantinopoli, sia arrivato in Etiopia nel 494 d.C. 
e abbia copiato i Vangeli in un solo giorno, aiutato da Dio. 

 
 



Vangeli etiopici dell’Abbā Garima (Tigrai-330-650) 
 


