ENCICLOPEDIA
DELLE RELIGIONI

DIRETTA DA
MIRCEA ELIADE

EDIZIONE TEMATICA EUROPEA
A CURA DI
DARIO M. COSI, LUIGI SAIBENE, ROBERTO SCAGNO

DA UN PRIMO PROGETTO DI TEMATIZZAZIONE
DI
IOAN P. COULIANO

LE RELIGIONI E I MONDI RELIGIOSI

[SL;‘TF‘! RV <




di Sayh Burhan al-Din Garib (morto forse nel 1337),
che furono chiamati burhaniti. Tbn Bagtita, il famoso
viaggiatore che nel X1v secolo visitd tutto il mondo, de-
scrive come del tutio singolare il semd” dei dervisci ri-
fa'ii.

11 gurista e teologo arabo Ibn Taymiva (1263-1328)
espresse aspre critiche nei confronti dell'istituzione del
samd”: sotto il suo influsso intere generazioni di studio-
si di religione (‘lama’) criticarono aspramente la prati-
ca. I seguaci di Muhammad ibn ‘Abd al-Wahhab
(1703-1787), il fondatore del movimento wabkhabita in
Arabia, furono egualmente aspri nella loro opposizio-
ne. Anche quegli ordini mistici (come la Qadiriya e la
Nagsbandiya) che non praticavano mai il semd” non
condivisero, in genere, le critiche degli ‘wlama’. Si dice
che Sayh Bahd® al-Din Nagsband (1317-1389) a propo-
sito det sami’ abbia detto: «Né lo pratico, né lo conte-
stow: tale rimase atteggiamento generale di quei misti-
¢i che non organizzavano incontri di semea’. Sah Wali
Allah (1703-1762), tuttavia, un eminente santo nags-
bandita di Delhi, organizzd eccezionalmente un samd”
nel suo collegio religioso {madrasa) in occasione della
visita del famoso santo Sah Fahr al-Din (1714-1785),
dell’'ordine &stita,

I mistici che sostenevano il samd’ difendevano la loro
posizione facendo riferimento ai versetti del Corano
che attribuiscono una voce sonora al profeta Davide
(34,10, 21,79; 38,18s., come spiega Mawdidi alla luce
delle rradizioni del Profeta), e si rifacevano alla tradi-
zione del Profeta in cui si dice che ascoltasse un canto
di fanciulle alla vigilia del suo ritorno da una campagna
vittoriosa, e, ancora, alla tradizione secondo la quale il
Profeta proibl di disturbare le fanciulle che stavano
cantando durante una festivita. Nel x1v secolo, alla cor-
te del governante indiano Giyat al Din Tuglug, Mawla-
na Fahr al-Din Zarradi scrisse un trattato, Usi! al-sama’
(Principi del samd”), per confutare gli argomenti degli
“whami’,

Mentre non esisteva il modo di controllare lo stato
soggettivo della mente di un mistico durante "ascolto
delta musica, Paltro aspetto, quello esterno, fu stretta-
mente regolato ¢ le deviazioni vennero trattate con se-
veritd, Sayh Nizam al-Din Awliya’ (1238-1325), di
Delhi, rimproverava chi usava strumenti musicali, men-
tre Hafiz Muhammad ‘Ali di Hayrabad (morto nel
1849) espresse la propria condanna contro quei mistici
che permettevano anche alle donne di cantare.

I mistici, tuttavia, non hanno mantenuto sempre
queste restrizioni, specialmente nei tempi pili recenti,
quando 1 vari ordini hanno perduto la loto struttura
centralizzata ¢ molti di essi hanno assunto caratteristi-
che dipendenti dalla loro collocazione geografica. A
questo processo si aggiunge la tendenza di alcuni santi,

SAWM 571

i quali, utilizzando gli strumenti e i inguaggi dei mistici
per inviare il loro messaggio alla gente comune, non
riuscirono perd a controllare, a differenza dei loro pre-
decessori, la forza contraria delle superstizioni popola-
ri, delle distorsioni e delle aggiunte ai loro metodi. An-
che il sama’ non si & sottratto a questa tendenza, e le re-
gole che lo controllavano spesso hanno finito per essere
dimenticate. La critica ortodossa contro il sama’, in
realtd mai scomparsa, & diventata percid sempre pit
aspra.

BIBLIOGRAFIA

Opere in arabo

Hugwird, ‘Ali ibn “Utmian al-, Kajf al-mapgib, M. Shafi (cur),
Lahore 1967. Una traduzione ridotta di questo testo si deve a
R.A. Nichelson, 1911, 2% ed. 1936; rist. London 1976,

Quayri, Abt al-Qasim ‘Abd al-Karim, Al-risale al-griayriva f
“thn al-tasarwiwnf, 1 Cairo 1959,

Sarrag, Abt Nasr al-, Kitab al-luma’ f5 al-tasawiwuf, R A. Nichol-
son {(cur.), Leiden 1914,

Suhrawardi, Sthab al-Din Aba Hafs ‘Umar al-, Awdirif al-ma G,
Beirut 1966.

Zareadi, Fahr al-Din, Usil al-sama®, Delhi s.d.

Opere in altre lingue

D.B. Macdonald, Emotional Religion in Islam as Affected by Mu-
sic and Singing. Being a Translation of a Book of the lya'
‘wlim ad-din of al-Ghazzali, in «fournal of the Royal Asiaric
Society», 1901, pp. 195-252, 705-48; 1902, pp. 1-28,

Fr. Meier, Der Derwisch-Tanz, in «Astatische Studien», & {1954},
pp-. 107-36.

M. Molé, La danse extatique en Islam, in «Sources oricntaless, 6
(1963), pp. 145-280.

H. Ritter, Der Redgen der tanzenden Derwische, in «Zeitschyift
fiir vergleichende Musikwissenschafts, 1 (1933),

Annemarie Schimmel, Mystical Dimensions of Islam, Chapel
Hill/N.C. 1975 (trad. it. Sufismo. Introduzione alla wistica
islamica, Brescia 2001) sul samd” in particolare pp. 178-86).

KHALIO AHMAD NizaMi

SAWM, nell'Tslam, significa digiunare, un atto di culto
che consiste nell’astenersi, con intento devoto, dal cibo,
dalle bevande e dai rapporti sessuali nell’intervallo dal-
I'alba al tramonto. Muhammad lo introdusse nel primo
anno islamico (622 d.C.), digiunando egli stesso e chie-
dendo ai suoi seguaci di digiunare nel giorno di ‘Asri’,
il dieci def mese di Muharram, in corrispondenza con la
pratica ebraica. L'anno seguente avvenne la rivelazione
del Corano (sura 2,179ss.), che fissava il digiuno per
Pintero mese di Ramadin.

Il Corano afferma che il digiuno & parte inalienabile
della vita religiosa, dal momento che fu prescritto per i



572 SAWM

musulmani e anche per «coloro che furono prima di
vob» affinché «possiate divenir timorati di Dio» (2,183).
Lavere fissato il digiuno nel mese di Ramadin, quello
in cui «fu rivelato il Corano» (2,185), sembra abbia vo-
huto indicare, e nello stesso tempo rafforzare, la centra.
lita del Corano nella vita religiosa del musulmano. Nel
pensiero musulmano, infatti, il digiuno & un mezzo per
impetrare misericordia, per celebrare la gloria di Dio e
ringraziarlo della rivelazione del Corano, «come guida
per gli uomini ¢ prova chiara di retta direzione e salva-
zione» (2,185).

Ad eccezione di aleuni giorni dell’anno, i musulmani
possono digiunare quando lo desiderano, come atto di
supererogazione. Il digiuno & cosi meritorio che, oltre a
quelto obbligatorio, i pitt devoti osservano spesso il di-
giuno volontario (sawm al-tatarww’), alla ricerca della
purificazione e della crescita spirituale. Per il digiuno
volontario si raccomandano giormi e mesi particolari,

Dastinenza & obbligatoria per chiunque faccia il voto
di digiunare. In alcune citcostanze, inoltre, il digiuno
viene prescritto come forma di esptazione. Chi perde
qualche giorno del digiuno di Ramadan, infine, pud re-
cuperarlo in qualsiasi altro momento (ne sono del tutto
esenti gli anziani e i malati incurabili).

Ramadan. }l digiuno di Ramadan, uno dei cinque pi-
lastri dell’Tslam, occupa un posto particolare nella vita
musulmana. Tutt 1 musulmani, raggiunta Ueta delta pu-
berta e in pieno possesso delle loro facolta, sono obbli-
gati al digiuno. Ne sono esenti i malati, le persone in
viaggio, le donne incinte o che allattano. Non possono
digiunare le donne nel periodo di hayd (mestruazione)
o nifds (subito dopo il parto), ma hanno 'obbligo di re-
cuperare i giorni di digiuno perduti in qualche altro pe-
riodo. Gli anziani e gli incurabili sono esenti del tutto,
ma per ogai giorno di digiuno perduto sono obbligati a
nutrire un povero.

Qgni giorno di digiuno comincia «a quell’ora dell’al-
ba in cui potrete distinguere un filo bianco da un filo
nero» (2,187) e gli obblighi del’astinenza rimangono in
vigore fino al tramonto. Queste regole risultano difficil-
mente applicabili nelle regioni polari, dove talvolta il
glorno e la notte sono indistinguibili: & stato stabilito
che in tutti { luoghi situati fra il quarantacinquesimo pa-
rallelo e il polo si pud fare riferimento, per determinare
i tempi del digiuno, al momento in cui il sole sorge e
tramonta sul quarantacinquesimo parallelo.

A chi digiuna viene raccomandato il consumo di un
pasto (sabdr) prima dell’alba, il piti tardi possibile.
Egualmente si suggerisce di affrettarsi, dopo il tramon-
to, a compiere I'iftdr, cioé a rompere il digiuno: & am-
messo qualsiasi cibo o bevanda, ma sono da preferire i
datteri ¢ 'acqua. L'éftar consiste in genere in un pasto
leggero consumato frettolosamente, poiché la preghie-

ra del magrib («tramonto»} viene recitata pochi mim=
dopo il tramonto. E considerato un grande merito pre-
parare U'iftar per gli altri, spectalmente per i poveri: pe
questo & frequente, tra i musulmani, consumare U5~
in gruppo nelle vicinanze della moschea e invitare 22
esso amici, parenti e vicink

Rende invalido il digiuno qualunque infrazione ali'z-
stinenza dal bere, mangiare, fumare, avere rapporti ses-
suali o indulgere a giochi d’amore fino all’emissione ¢
liquido seminale. Queste infrazioni richiedono soltazss
gadd’ («restituzione»), oppure gadi e kaffira {«espis-
zione») insieme. 1l gadd’ consiste nel digiuno di un gic:-
no per ogni giorno di infrazione, mentre la kaffira =-
chiede ia liberazione di uno schiavo muswmanae, dee
mesi consecutivi di digiuno, oppure Pofferta di cibo =
sessanta poveri. Sia il gadd’ sia la kaffara sono obbligs-
tori quando il digiuno di Ramadan viene rotto volontz-
riamente ¢ deliberatamente senza alcun lecito motive.
come potrebbero essere un viaggio o una malattia. ~
giuristi concordano che i rapporti sessuali impongorz:
qadd e kaffira. Nel caso di cibo o bevanda, $afi‘iti e haz-
baliti prescrivono soltanto il geds, mentre hanafiti ¢
malikiti richiedono gadéi e kaffira.

1 mese di Ramadan & un mese di carita ¢ di culto as-
sai intensi. I musulmani sono chiamati a recitare, 1a se-
ra, speciali preghicre dette tardwib, che consistone.
quasi sempre, in venti raka, o sequenze di preghiere,
generalmente eseguite collettivamente; lungo tugto £
mese, invece, viene recitato il Corano per intero. Gii ul-
timi dieci giorni di Ramadin, e specialmente le nott,
sono considerati particolarmente benedetti, perché unz
di esse & Laylat al-Qadr, Ja Notte del Potere, che & «pitt
bella di mille mesi», la notte in cui «scendono gli angel?
e lo Spirito... notte di pace fino allo spuntar delPauro-
ra» (97,3ss.). I musulmani devoti trascorrono la mag-
gior parte di queste notti a pregare ¢ a recitare il Cora-
no. Si raccomanda anche che essi, durante tutto it Ra-
madan, e specialmente negli ulttmi dicci giorni, osservi-
no Uitikaf («ritiro»), che consiste nell’isofamento in
una moschea per dedicarsi esclusivamente al culto. Se-
guendo esempio del Profeta, la cui carita ¢ Ia cui filan-
tropia erano molto pili intense durante i1 Ramadin,
inoltre, i musulmani mostrano in questo petiodo mag-
giore propensione per la carita,

La fine del Ramadan, segnata dalla comparsa defla
luna nuova, viene celebrata con V'Id al-Fitr (la festa che
segna la fine del digiuno). La parte religiosa dell’{d
consiste in due rak7 di preghiere collettive ¢ nel paga-
mento di un’elemosina fissa, sadagat al-fitr. Ma P'ld
possiede anche una importante dimensione sociale,
perché le citta e i villaggi assumono un aspetto di festa,
la gente indossa gli abiti migliori € amici ¢ parenti s'in-
contrano nelle moschee o nelle strade congratulandosi




gli uni con gli altri, abbracciandosi e baciandosi. E mol-
ro comune anche lo scambio di visite.

Significato del digiuno ¢ sua dimensione interiore.
A volte le sottigliezze giuridiche che regolano il sazwm
impediscono di apprezzare pienamente il suo signifi-
cato religioso e [a sua dimensione interiore. I musul-
mani sensibili alla religione non si accontentano della
semplice osservanza delle regole esterior, che consen-
tono di non contravvenire al digiuno ma non bastano
a render]o ben accetto a Dio. Si dice che il Profeta ab-
bia detto che «Dio non richiede a chi non abbandona
fa falsita, e le azioni che ne derivano, che abbandoni il
cibo e le bevande». 1l desiderio di rendere accetto a
Dio il proprio digiuno ha portato i musulmani pi de-
voti a esaltare 'aspetto qualitativo del digiuno. Al-Ga-
zali {morto nel 1111) per esempio, sosteneva che I'a-
stensione dal cibo, dalle bevande e dalla soddisfazione
sessuale ¢ soltanto una forma elementare di astinenza,
A un livello superiore, I'astinenza significa tenere le
orecchie, gli occhi, la lingua, le mani e i piedi lontani
dat peceato. E, a un livello ancora pid alto, significa
allontanare il cuore ¢ la mente dagli interessi indegni e
dal pensiesi mondani, con completa indifferenza per
ratto fuorché per Dio. _

Uno scopo anche pit desiderabile, secondo al-Gazali,
¢ quello di produrre dentro di sé 'imitazione dellattri-
buto divino della samadiya, 1a liberta dal bisogno. Un al-
wo dotto, Ibn Qayyim al-Gawziya (morto nel 1350),
considerava il digiuno un mezzo per liberare lo spirito
dell'uomo dalla morsa del desiderio, consentendo alla
moderazione di prevalere sull'io carnale. $ah Wali Allah
{morto nel 1762), uno dei pili famosi teologi dell’Asia
meridionale, vedeva il digiuno come un mezzo per inde-
bolire nell'uomo la sua componente bestiale e per raffor-
zare, ivece, Ja sua componente angelica, Un pensatore
musubmano contemporaneo, Sayyid Abi al-A'ld Maw-
didi (morto nel 1979}, sosteneva che il digiuno «per un
ntero mese, ogni anno, abitua individuo e la comunita
musulmana intera alla pietd e all’'autocontrollo; esercita
“a societa - ricchi ¢ poveri insieme — a sperimentare i
morst della fame; prepara gli womini a sopportare qual-
siast difficolta nello sforzo per il piacere di Dio».

[Per ulteriori informazioni sul Ramadan, vedi AN-
NO RELIGIOSO ISLAMICO e CULTO E PRATICHE
A CULTO ISLAMICHE],

BIBLIOGRAFIA

Manca ancora una monografia generale sul digiuno, Alcune
“=formazioni sl possono ricavare dalle note di commento ai ver-
sz del Corano 2,183-87 presenti nelle maggio opere di esege-
< coranica {#afsir) ¢ nel capitoli dedicad al yewm (o siyim) nelle
=rocipali raccolre di Sadit ¢ ned testi di figh. Le raccolte di padit

SAYH AL-ISLAM 573

di Al-Buhiri e di Muslim sono disponibili in inglese: The Tran-
slation of the Meanings of Sabib al-Bukbiri, 1-1%, 4° ed., Chicago
1977-1979; e Sabib Muslim, 1-1v, Lahore 1971-1975. Cfr. anche
Muhammad ibn *Abd Allah al-Hatib al-Tibgiz, Mitkdr al-masd-
bib, 1-v, Lahore 1963-1965. Capitoli dedicati al yewomr si trovano
in Inner Dimensions of Islamic Worship, Leicester 1983 (trad.
parz. di Ibyd" ‘wliim al-din di al-Gizali; Abulhasan ALl Nadvi,
The Pillars af Islam, Lucknow 1972, 1987; G.Ed. von Grune-
baum, Mubammadan Festivals, New York 1951, 1988,

Ancora da indagare sono Pinflusso del sawn sulla vira dei mu-
sulmani: specialmente i diversi modi in cui viene osservato il Ra-
madan nei diversi Paesi islamici. Buone fond d'informazione so-
no i raccontt di viaggio scritti da musulmani ¢ da stranier.

ZAFAR ISHAQ ANSARL

SAYH AL-ISLAM (turco seyhsilislam), titolo riservato
a certe figure religiose dell’Islam. Veniva usato comu-
nemente nel periodo ottomano per indicare il capo det
giureconsulti, il mufti, di Istanbul, autoritd suprema
dell'Impero e capo amministrativo della gerarchia otto-
mana det dotti religiosi (wlama’}. Pare che il titolo sia
entrato in uso nell’oriente islamico verso la fine del x
secolo. Da allora & servito a distinguere coloro che ave-
vano raggiunto una certa notorietd in qualche campo
della fede. La letteratura biografica precedente al pe-
riodo ottomano riferisce il titolo ai notabili siiff, ma gia
allora esso era pili comunemente, € in seguito esclusiva-
mente, attribuito agli specialisti della legge sacra islami-
ca, la Jari‘a.

E impossibile ricostruire le tappe della transizione
del termine da titolo puramente onorifico a indicazione
di un vero e proprio incarico. Sappiamo tuttavia che
nel X secolo alcuni funzionasi religiosi locali ricopriva-
no una carica indicata da tale titolo {(anche se non ne
esercitavano le funzioni) in vari Paesi come Vlran det
Selgiuchidi, I'Anatolia, I'Egitto e la Siria dei Mameluc-
chi, il sultanato di Delhi in India, I'Tran dei Safavidi, la
Transoxiana dei Timuridi e le regioni musulmane della
Cina. Fu soltanto sotto gli Ottomant, comunque, che il
titolo acquist piena definizione e grande prestigio.

Secondo la tradizione ottomana, il primo Sayh af
Isline fu Semseddin al-Fenasi (morto nef 1431), celebre
studioso di §ari's e gadi («giudice»), nominato dal sul-
tano Murad 1 (1421-1451). Dalla conquista di Costan-
tinopoli (Istanbul), nel 1453, lo Sayb al-Islan: tu sempre
scelto fra i giuristi piti noti del momento ed ebbe sede
nella capitale.

Come qualsiasi altro mafti, lo Sayh al-Islim aveva il
compito di fornite la propria opinione scritta (farwa),
fondata su autorevoli pareri giuridici, in risposta a qua-
lunque questione gli venisse sottoposta in quanto
esperto interprete della legge. Tali opinioni non erano



