ISTITUTO SUPERIORE DI SCIENZE RELIGIOSE DI MILANO
(INCONTRI PLENARI DI AGGIORNAMENTO IDR 2014-2015)

L’ALIMENTAZIONE NELL’ISLAM
SECONDO IL CORANO

Dr. p. Paolo Nicelli, P.I.M.E.

Nel Corano? vi sono piul di un centinaio di occorrenze nella radice akl, da cui deriva la forma verbale
akala (mangiare), e 48 occorrenze della radice ¢ ‘m, da cui deriva il sostantivo ta ‘am (nutrimento) e
28 occorrenze per I’imperativo kuli (mangiate!).

«E vi ombreggiammo di nubi e facemmo scendere su voi la manna e le quaglie: “Mangiate, dicemmo,
delle cose buone che vi abbiam destinato!” Ed essi, nella loro perversitd non Noi offesero, ma se stessi. % E
quando dicemmo: “Entrate in questa citta e mangiate quel che volete, in abbondanza, ma entrate per la porta
prostrandovi e dicendo: Perdono! E Noi perdoneremo i vostri peccati € saremo larghi coi buoni!” # Ma gli iniqui
cambiarono quella parola in una diversa da quella che era stata loro ordinata, e sugli iniqui Noi inviammo un
castigo dal cielo per la loro corruzione. # E quando Mos¢ chiese acqua per il suo popolo e gli dicemmo: “Batti
la roccia con la tua verga” e ne sgorgheranno dodici sorgenti e ogni tribu seppe a quale doveva bere. Bevete e
mangiate cio che Iddio vi manda e non portate malignamente corruzione sulla terra!”» (Sura della Vacca: 11, 57-
60).

«O uomini, mangiate quel che di lecito e buono v’¢ sulla terra e non seguite le orme di Satana, ch’e
vostro evidente nemico» (Sura della Vacca: 11, 168).

«O voi che credete! Mangiate delle cose buone che la Provvidenza Nostra v’ha dato, e ringraziatene
Iddio, se Lui solo adorate!» (Sura della Vacca: 11,172).

«V’¢ permesso, nelle notti del mese di digiuno, d’accostarvi alle vostre donne: esse sono una veste per
VOi e voi una veste per loro. Iddio sapeva che voi ingannavate voi stessi, e s’¢ rivolto misericorde su di voi,
condannandovi quel rigore; pertanto ora giacetevi pure con loro e desiderate liberamente quel che Dio vi ha
concesso, bevete e mangiate, fino a quell’ora dell’alba in cui potrete distinguere un filo bianco da un filo nero,
poi compite il digiuno fino alla notte e non giacetevi con le vostre donne, ma ritiratevi in preghiera nei luoghi
d’orazione. Questi sono i termini di Dio, non li sfiorate. Cosi Iddio dichiara i suoi Segni agli uomini, nella
speranza che essi lo temano» (Sura della Vacca: 11,187).

«Ti domanderanno che cosa sia lecito mangiare, Rispondi: “vi sono lecite le cose buone e quel che
avrete insegnato a prendere agli animali a preda portandoli a caccia a mo’ di cani (ché del resto non avete fatto
che insegnare a loro cid che Dio ha insegnato a voi). Mangiate dunque cid che avranno preso per voi,
menzionandovi sopra il nome di Dio; e temete Iddio, ché Dio ¢ rapido al conto!”» (Sura della mensa: V, 4).

«Mangiate delle cose lecite e buone che Dio vi da provvidente e temete quel Dio in cui credete! # Dio
non vi riprendera per una svista nei vostri giuramenti, bensi vi riprendera per aver concluso giuramenti che poi
avete violato: in tal caso I’espiazione sara il nutrire dieci poveri con cibo medio di cui nutrite le vostre famiglie,
o il vestirli, o I’affrancamento di uno schiavo. Chi non trovera mezzi per fare questo, digiuni tre giorni. Questa
¢ I’espiazione per aver violato i vostri giuramenti quando vi sarete impegnati. Mantenete dunque i vostri
giuramenti! Cosi Iddio vi dichiara i Suoi Segni affinché per avventura Gli siate riconoscenti» (Sura della Mensa:
V, 88-89)

In riferimento a: «O voi che credete, adempite ai patti. Vi sono permessi gli animali dei greggi eccetto
quelli che ora vi diremo, e non dovrete permettervi la caccia mentre vi trovate in stato sacro: Dio certo decreta
cio ch’Egli vuole» (Sura della Mensa: V, 1).

1 Per le citazioni coraniche utilizzeremo: A. Bausani, Il Corano, Biblioteca Universale Rizzoli, Pantheon, Milano 2001.
1



«Mangiate delle cose sulle quali € stato nominato il nome di Dio, se credete nei Suoi Segni» (Sura delle
Greggi: VI, 118).

«Egli & colui che ha fatto crescere giardini, vigneti a pergolato e senza pergolato, e palme, e cereali vari
al mangiare, e olive e melograni simili e dissimili. Mangiate del frutto loro, quando viene la stagione, ma datene
il dovuto ai poveri, il di del raccolto, senza prodigalita stravaganti, che Dio gli stravaganti non ama. ¥ Del
bestiame, alcuni animali sono da soma, altri da macello: mangiate di quello che la Provvidenza di Dio v’ha dato,
e non seguite i passi di Satana, ch’¢ per voi chiaro nemico» (Sura delle Greggi: VI, 141-142).

«O figli d’Adamo! Adornatevi quando vi recate in un luogo di preghiera qualsiasi, mangiate e bevete
senza eccedere, perché Dio non ama gli stravaganti» (Sura del limbo: VII, 31).

«E 1 figli d’Israele li dividemmo in dodici tribu, in dodici comunita, e rivelammo a Mose¢, quando il suo
popolo gli chiese da bere: “Batti con la tua verga la roccia!” E dodici sorgenti ne sgorgarono, e tutti gli uomini
seppero dove dovevano bere; e li ombreggiammo con la Nube e facemmao scendere su loro la Manna e le Quaglie,
dicendo loro: “Mangiate delle buone cose che la Nostra provvidenza vi dona!” Ma non a Noi essi fecero torto,
bensi a se stessi. # E rammenta quanto fu detto loro: Abbiate questa citta e godetevi come volete! E dite:
“Perdono!” entrando per la porta con prostrazioni. Allora vi perdoneremo i vostri peccati e farem prosperare
quelli che operano il bene!» (Sura del Limbo: VII, 160-161).

L’imperativo kuliz (mangiate!), e associato al sostantivo tayyibat (cose buone), o all’aggettivo
derivato dalla stessa radice fayyib, opposti entrambi al sostantivo khaba'ith (cose immonde). Da
questa breve analisi lessicografica possiamo gia individuare i tre temi, quello teologico, quello
giuridico e quello antropologico, cari alla dottrina islamica e alla prassi alimentare: i cibi sono un
dono di Dio, una delle manifestazioni della misericordia, della benevolenza e quindi della
provvidenza divina verso gli uomini (intesa come rizq - cio di cui ha bisogno 1’'uomo), secondo quanto
enunciato dal bismiallahi ar-rahmani ar-rahimi (Nel nome di Dio il piu misericordioso il piu
benevolente).

1. 1l tema teologico: Allah Razzag (Dio ¢ il Provvidente)

Questo “nome di Dio”? mette in evidenza la provvidenza divina in riferimento all’uomo, inteso come
colui che beneficia del sostentamento (riz¢-cio di cui ha bisogno), che Dio stesso ha stabilito per lui:

«O uomini! Adorate dunque il vostro Signore che ha creato voi e coloro che furono prima di voi, a che
possiate divenir timorati di Dio, # il quale ha fatto per voi della terra un tappeto e del cielo un castello, e ha fatto
scendere dal cielo acqua con la quale estrae dalla terra quei frutti che sono il vostro pane quotidiano; non date
dunque a Dio degli eguali, mentre voi sapete tutto questo!» (Sura della Vacca: 11, 21-22).

«E quando Mos¢ chiese acqua per il suo popolo e gli dicemmo: “Batti la roccia con la tua verga” e ne
sgorgarono dodici sorgenti e ogni tribt seppe a quale doveva bere. Bevete e mangiate cio che Iddio vi manda e
non portate malignamente corruzione sulla terra!» (Sura della Vacca: 1, 60).

La dottrina islamica della provvidenza e benevolenza divina e fortemente legata alla misericordia di
Dio, il quale provvede a fornire all’'uomo la sua porzione di sostentamento. Tale porzione ¢ gia
stabilita da Dio stesso. La dottrina viene poi unita a quella fondamentale dell’adorazione di Dio e a
quella della sottomissione totale a Lui (tawakkul), dottrina, questa, che definisce la relazione tra
I’uomo, creatura di Dio, € il suo Creatore. Essa definisce anche 1’atto libero della volonta del credente
(mu’min) di aderire a Dio e alla Sua volonta significato nella preghiera dalla profonda prostrazione

\

(sugiid), volta alla totale mendicanza dell’amore di Dio.®> Il “timore di Dio” & condizione

2 Al-Razzagq (il Provvidente), € uno dei bei novantanove nomi di Dio.
3 Nicelli P., AI-Ghazali, pensatore e maestro spirituale, Editoriale Jaca Book SpA, Milano 2013, pp. 47-73.
2



fondamentale, ma allo stesso tempo diviene la meta, o 1’ideale, a cui tendere. Tutta la creazione ¢, in
guanto pensata, voluta da Dio per I’uomo stesso.

Il tema lessicale del rizg designa, in termini piu specifici, un sostentamento determinato (gt
mugqaddar), come concetto di bene in generale (milk), oppure come il cibo (ghidha’):

«Non c’¢ animale sulla terra, cui Dio non si curi di provvedere il cibo, ed Egli conosce la sua casa e la
sua tana: tutto é scritto in un Libro chiaro» (Sura di Hud: XI, 6).

Il termine: animale (dabba) € il termine: cibo (rizg), richiamano al fatto che con cibo non possiamo
indicare un bene o una proprieta, poiché I’animale non ¢ un soggetto giuridico, capace di possedere,
ma & ugualmente parte delle benedizioni divine, poiché puo accedere al cibo per il suo sostentamento.
In questo caso, si vuole mettere in evidenza, in termini teologici, 1’azione di Dio, che come Razzag,
provvede per il sostentamento di tutta la creazione, soprattutto I’'umanita. Il conoscere la sua casa e
la sua tana richiama al fatto che Dio € onnisciente e onnivedente, cioé conosce nel dettaglio I’uomo,
1 suoi pensieri, le sue azioni e, soprattutto, i suoi bisogni essenziali, legati all’alimentazione. Per
questo il cibo (rizg), non puod che essere legato a qualcosa di buono (tayyibat); non a qualcosa di
immondo (khaba’ith ).

Alla stessa stregua, in termini giuridici, il cibo (rizg) quando designa la proprieta non puo
essere collegato a un bene illecito (haram), ma a un bene lecito (halal). Pertanto, la poverta, che é
causata dalle azioni illecite degli uomini, che perseguono dei beni illeciti, non puo essere imputata a
Dio, ma ai comportamenti illeciti, quindi peccaminosi, degli uomini.

2. 1l tema giuridico: L’opposizione tra lecito (halal) e illecito (haram).

Il Corano dice che i credenti devono mangiare solo cio che € lecito, nel senso di “buono” tayyib. Vi
sono dei versetti che indicano dei divieti precisi, altri invece tendono a mitigare le leggi tribali pre-
islamiche, sia in un contesto polemico antiebraico, sia nei in un contesto polemico contro le leggi dei
politeisti arabi:

«[...] per la empietd, infine, di questi giudei abbiam loro proibito delle cose buone che prima erano loro
lecite e perché han deviato dalla via di Dio, di molto # e perché han praticato I’usura che pur era stata loro
proibita, per aver consumato i beni altrui falsamente; e abbiam preparato per i Negatori fra loro castigo cocente.
# Ma quelli fra loro che sono saldi nella scienza, i credenti che credono in cid che é stato rivelato a te e in quel
che é stato rivelato prima di te, quelli che fanno la Preghiera e pagano la Décima, i credenti in Dio e nell’Ultimo
Giorno, a quelli daremo mercede immensa» (Sura delle Donne: 1V, 160-162).

Il Corano esprime in chiave fortemente antisemitica il concetto di Aaram, dichiarando che la
proibizione inflitta agli ebrei su alcuni cibi € dovuta al fatto che essi hanno deviato dalla via di Dio
attraverso due gravi atti d’infedelta: 1) Il non aver riconosciuto la rivelazione coranica, la funzione
profetica di Muhammad % e I’inviato Gesu . 2) 1l non aver riconosciuto la predicazione dei profeti,
compreso quella del profeta Gesu # e quindi il non aver accettato una sorta di “successione profetica”,
che si compie definitivamente con la venuta del profeta Muhammad %, inteso come il “Sigillo della
rivelazione”. Tale atteggiamento, secondo questa visione polemica, li pone come “Negatori”
(kafiriin).* 1l pensiero coranico di fondo sostiene la tesi che Dio ha dato la legge a Moseé per via della
durezza del cuore del suo popolo, che aveva voltato le spalle al suo Creatore. | precetti ebraici sono

* Il termine kafir, plur: kafirin, assume nel Corano i significati differenti di “infedele”, “miscredente”, “negatore”.
Dipende dal contesto in cui viene utilizzato e dalla polemica antigiudaica, anticristiana, oppure antiidolatrica, che si
presenta nel testo.

3



presentati come una punizione divina o come qualcosa che le autorita religiose del tempo hanno
imposto al popolo, per la sua durezza del suo cuore. Da qui, la necessita di una Legge, quella islamica,
che é piu leggera di quella ebraica, capace di mitigare i precetti e le prescrizioni ebraiche. L’Islam
coranico vuole quindi presentarsi come meno rigido della Legge ebraica i cui divieti alimentari non
sono fatti propri dal Corano. In effetti, enunciando alcuni divieti alimentari che i musulmani devono
seguire, il Corano dichiara che altri divieti alimentari sono obsoleti e quindi abrogati. Fatto salvo
questo principio generale, la descrizione nel dettaglio dei cibi leciti e di quelli illeciti viene fatta
dipendere piu dalla Sunna e dalla Shari‘a, che dal Corano stesso, che come indicato nella sura della
Mensa, non scende nei dettagli, ma si limita ad indicazioni generali:

«Vi son dunque proibiti gli animali morti, il sangue, la carne del porco, gli animali che sono stati
macellati senza I’invocazione del nome di Dio, e quelli soffocati e uccisi a bastonate, o scapicollati o ammazzati
a cornate e quelli in parte divorati dalle fiere, a meno che voi non li abbiate finiti sgozzandoli, e quelli sacrificati
sugli altari idolatrici; e v’¢ anche proibito di distribuirvi fra voi a sorte gli oggetti: questo ¢ un’empieta. Guai,
oggi, a coloro che hanno apostatato dalla vostra religione: voi non temeteli, ma temete me! Oggi v’ho reso
perfetta la vostra religione e ho compiuto su di voi i miei favori, e M’¢ piaciuto di darvi per religione 1’Islam.
Quanto poi a chi vi & costretto per fame o senza volontaria inclinazione al peccato, ebbene Dio & misericorde e
pietoso» (Sura della Mensa: V, 3).

In questi versetti (ayat) coranici cio che e importante per la nostra trattazione € la parte finale: «Oggi
v’ho reso perfetta la vostra religione...». Si tratta probabilmente di un’interpolazione meccana, nella
sura quinta che e di origine medinese, apposta dal redattore per sottolineare la portata teologica delle
prescrizioni alimentari islamiche, piu mitigate rispetto a quelle ebraiche, ma piu restrittive rispetto a
quelle politeiste. Con la Legge islamica, Dio ha voluto indicare il suo favore al popolo musulmano,
scegliendo la via mediana o il giusto mezzo, non troppo pesante da seguire, ma neppure troppo
permissiva di fronte a comportamenti peccaminosi e quindi illeciti del politeismo arabo. Il tema di
fondo é il principio etico islamico del fare il bene ed evitare il male.

3. Il tema antropologico: le leggi dell’ospitalita.

Il tema antropologico dell’ospitalita ¢ profondamente legato ai due temi trattai: quello teologico e
quello giuridico. L’ospitalita che porta in sé 1’offerta di cibo ¢ importante quanto la preghiera o tutto
quanto e contenuto nel credo islamico (‘agida). L’ospitalita viene riferita alla prassi vigente tra le
tribu del deserto detta: asabiyya (solidarieta), dovuta, per legge tribale, a coloro che si trovano in
difficolta per via delle difficili condizioni climatiche del deserto. Rifiutare 1’ospitalita significava
infrangere una legge fondamentale nella sua sacralita, ma voleva anche dire rifiutare 1’assistenza alla
creatura di Dio, che provvede soprattutto per chi & in difficolta e a rischio per la sua vita. Offrire al
viandante la tenda come protezione e il cibo come sostentamento durante il suo lungo viaggio valeva
dire offrire la protezione e I’alimentazione al parente prossimo. Chi ospitava, era quindi responsabile
dell’incolumita del viandante, come di chiunque accoglieva sotto la sua tenda, cosciente del fatto che
Dio avrebbe provveduto a sua volta per lui in situazioni analoghe:

«La pieta non consiste nel volgere la faccia verso 1’oriente o verso 1’occidente, bensi la vera pieta ¢
quella di chi crede in Dio, nell’Ultimo Giorno, e negli Angeli, e nel Libro, e nei Profeti, e da dei suoi averi, per
amore di Dio, ai parenti e agli orfani e ai poveri e ai viandanti e ai mendicanti e per riscattar prigionieri, di chi
compie la preghiera e paga la Décima, chi mantiene le proprie promesse quando le ha fatte, di chi nei dolori e
nelle avversita e nei di di strettura; questi sono i sinceri, questi i timorati di Dio» (Sura della Vacca: 11, 177).

«Ti chiederanno che cosa dovran dar via dei loro beni. Rispondi: «Quel che date via delle vostre sostanze
sia per i genitori, i parenti, gli orfani, i poveri, i viandanti; tutto cio che farete di bene, Dio lo sapra» (Sura della
Vacca: 11, 215).



«Adorate dunque Iddio e non associateGli cosa alcuna, e ai genitori fate del bene, e ai parenti e agli
orfani e ai poveri e al vicino che v’¢ parente e al vicino che v’¢ estraneo e al compagno di viaggio e al viandante
e allo schiavo, poiché Dio non ama chi & superbo e vanesio» (Sura delle Donne: 1V, 36).

Questi versetti oltre ad associare il viandante alle categorie di persone sia famigliari che estranei,
sottolinea il pericolo in cui incorre I’avaro di ospitalita, che nell’avarizia esprime la sua superbia non
compiendo il bene ed esponendosi all’ira divina. Tuttavia, il Corano dice che Dio rifiuta anche coloro
che donano per un tornaconto personale, cioé quello di mettersi in mostra davanti alla gente:

«Né ama Iddio coloro che donano dei loro beni per farsi veder dalla gente e non credono in Dio e
nell’Ultimo Giornoy» (Sura delle Donne: 1V, 38).

Ecco dunque come 1’ospitalita, legata al precetto religioso, recupera la prassi preislamica della
solidarieta, inserendola nel contesto dell’esperienza religiosa del timore di Dio e della pratica del bene
comune. Il Corano ha cosi recuperato le leggi dell’ospitalita dei beduini del deserto della Penisola
Arabica, dando loro una connotazione religiosa. La violazione di queste leggi, ora sacralizzate, porta
il credente alla perdizione. | due aspetti antropologici e sociali: 1) Quello della sopravvivenza del
viandante in un’economia di sussistenza; 2) Quello dell’esistenza di una massa di individui ridotti
alla poverta, incapaci di rispondere ai propri bisogni pit necessari, fanno dell’alimentazione un fattore
importante che apre, nell’esercizio della legge dell’ospitalita, all’esperienza della solidarieta, non piu
legata alle convenzioni tribali, ma alla fede in Dio.



